## ي هذا العدد :

أثر الحركات المنحرفة في الموروث المهدوي (الحركة الإسماعيليَّة نموذجاً)

السيد محمد القبانجي

قراءة في واقع الأديان السماوية عند ظهور الإمام المهدي ﷺ (التعاطي والأليات)

🕜 مرتضى علي الحلي

الازدهار الاقتصادي في الدولة المباركة

الشيخ علي الفياض

أحداث عصر الظهوربين الإعجاز والتطور العلمي

🧷 م. د ساجد صباح ميس العسكري

دابة الأرض - قراءة في الحقيقة والصفات

الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي

ضرورة الحكومة المهدوية

بين نظرية العقد الاجتماعي وارتكازية العصمة

ألشيخ حميد الكلابي

توضيح الإجابات - رسالة في توضيح إجابات ابن قبة &

في نقض كتاب الإشهاد لأبي زيد العلوي (الحلقة الثالثة)

📝 الشيخ حميد عبد الجليل الوائلي





جمادى الأخرة 1888هـ كانون الثاني ٢٠٢٣م





مجلة علمية تخصّصية نصف سنوية تصدر عن



المشرفالعام

السيد محمد القبانچي

رئيسالتحرير

الشيخ حميد عبد الجليل الوائلي

مديرالتحرير

الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي

الإخراج الفني والتنضيد الإلكتروني

الأستاذ حسن محمد حسن الطريفي

عدد النسخ

٥٠٠ نسخة

الناشر

مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي عليه

جميع الحقوق محفوظة للناشر

www.m-mahdi.net/almauood

## الهيائة الاستشارية

السيّد أحمد الاشكوري

السيّد ضياء الخبّاز

الشيخ نسزار آل سنبل

الشيخ علي آل محسن







## قواعد النشر في مجلَّة الموعود

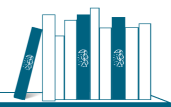
- ١- تنشر المجلَّة الأبحاث العلمية الرصينة المختصّة بعقيدة الموعود ...
- ۲-الأفضل أن تكون البحوث مطبوعة، على أن لا تقلّ كلمات البحث عن (400) كلمة أو (40) صفحة (44).
- ٣- أن تحتوي الصفحة الأُولى من البحث على عنوان واسم الباحث/الباحثين، وجهة العمل والعنوان، ورقم الهاتف والبريد الإلكتروني إن وُجد.
- ٤- يُشار إلى المصادر جميعها بأرقام الهوامش، وتراعى الأصول العلمية المتعارفة في التوثيق والإشارة.
  - ه- أن تُرفَق نسخة من السيرة العلمية إذا كان الباحث يتعاون مع المِلّة للمرّة الأولى.
    - ٦- أن لا يكون البحث قد نُشرَ سابقاً.
    - ٧- لا تُعَبِّر الأفكار المنشورة في المجلَّة بالضرورة عن وجهة نظر جهة الإصدار.
      - ٨- يخضع ترتيب الأبحاث المنشورة لموجبات فنيّة.
- ٩- تخضع البحوث لتقويم علمي لبيان صلاحيتها للنشر، ولا تعاد البحوث إلى أصحابها سواءً أنشرت أم لم تُنشر.
- ۱۰ يُمنح كلّ باحث نسخة واحدة من العدد الذي نُشِرَ فيه بحثه، ومكافأة مالية مجزية.
  - 11- تُرسَل البحوث للمجلَّة، أو تُسلَّم مباشرة إلى مقر المجلة على العنوان التالي: العراق، النجف الأشرف، شارع السور، قرب جبل الحويش.
    - رقم الهاتف: ۲۲ ۲۸۷۲۲۸ ۸۰۰

www.m-mahdi.com/almauood almauood@m-mahdi.com



## تمهيدنا كيف نكون إلهيين؟





منذ أن خُلِقَ الإنسان وله هدف.

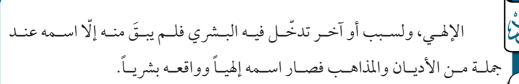
بعد معرفة الهدف تبدأ المعاناة متمثلةً في كيفية الوصول إليه، وفي من النادي يعيننا على هذا الوصول.

منهجان متغايران:

\* منهج إلهي: صرّح بالهدف بوضوح، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْحِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (الذاريات: ٥٦)، كما وصرّح بإيصاله إلى الناس بقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ وَصَّلْنَا لَهُمُ القَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ (القصص: ٥١). وقد ورد في الحديث عَنْ حَمَّادٍ عَنْ عَبْدِ الأَعْلَىٰ، قَالَ: سألت أبا عبد الله لليَّلِا عن قَوْلِه: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِلَّ قَوْماً بَعْدَ إِذْ هَداهُمْ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُمْ ما يَتَّقُونَ ﴾ [التوبة: ١١٥]، قَالَ: «حَتَّىٰ يُعَرِّفَهُمْ مَا يُرْضِيه ومَا يُسْخِطُهُ» (١١).

\* منهج بشري، لا يملك ذلك الوضوح حيث يصرِّح أتباعه بين الحين والآخر بضعف أدواتهم المعرفية عن وضع الأجوبة المناسبة للأسئلة الكبرى في حياة البشرية.

١. الكافي: ج١، ص٦٦٣، ح٥.



قال تعالىٰ: ﴿ يَسْمَعُونَ كَلامَ اللهِ ثُمَّ يُحُرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ ما عَقَلُوهُ ﴾ (البقرة: ٧٥).

وهـذا كان أحـد أسـبابه تداخـل مسـاحات البـشر وتدخلهـم في المسـاحة الإلهيـة التعبديـة.

#### \* ضرورة تحديد المساحات:

لابد أن نحدد مساحة البشر في الدين وأدوات حركة الإنسان في المنظومة الدينية وإلّا فسوف يتحول الدين من إلهي إلى بشري، ونفقد مع هذا التحول إمكانية الوصول إلى الهدف المنشود.

نحن في هذا المذهب والدين الحق نرى أن من يحدد الدين هو الله تعالى، قال تعالىٰ: ﴿ شَرَعَ لَكُ مْ مِنَ الدِّينِ ما وَصَّىٰ بِهِ نُوحاً وَالَّذِي أَوْحَيْنا إِلَيْكَ وَما وَصَّىٰ بِهِ نُوحاً وَالَّذِي أَوْحَيْنا إِلَيْكَ وَما وَصَّيْنا بِهِ إِبْراهِيمَ وَمُوسىٰ وَعِيسَىٰ ... ﴾ (الشورىٰ: ١٣)، وليس للبشر - بمعزل عن الله - دور فيه، قال تعالىٰ: ﴿ وَما آتاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴾ (الحشر: ٧).

\* الدين كمنظومة يتركب من قواعد وهي العقيدة وقوانين وهي التكاليف الشرعية وقيم وآداب وهي الأخلاق.

ويبتني علىٰ أسس في تحقيق هذه المنظومة، وهي الشريعة الإلهية.

\* يشكِّل الإيمان بالغيب والطاعة ووجود الواسطة في الاتصال من ركائز المنظومة الدينية الأساسية.

ففي الروايات الشريفة وردت العديد من النصوص المتضمنة لبيان هذا المعنى، منها:

المرفع في المرابع

10

عن أبي عبد الله المليلا أنه قال: «إِنَّا لَمَا أَنْبَنْنَا أَنَّ لَنَا خَالِقاً صَانِعاً مُتَعَالِياً عَنَا وعَن جَمِيعِ مَا خَلَقَ، وكَانَ ذَلِكَ الصَّانِعُ حَكِيمًا مُتَعَالِياً لَمَ يَجُوعِ مَا خَلَقَ، وكَانَ ذَلِكَ الصَّانِعُ حَكِيمًا مُتَعَالِياً لَمَ يَجُوهِ مَا خَلَقَه ولا يُلاوسُوه فَيُبَاشِرَهُم ويُباشِرُوه ويُحَاجَّهُم ويُحَاجُوه، ثَبَتَ أَنَّ لَه سُفَرَاء فِي خَلْقِه يُعَبِّرُونَ عَنْه إِلَى خَلْقِه وعِبَادِه ويَدُلُّومَهُمْ عَلَى مَصَالِحِهِمْ ومَنافِعِهِمْ ومَا فِي خَلْقِه يُعَبِّرُونَ عَنْه إِلَى خَلْقِه وعِبَادِه ويَدُلُّومَهُمْ عَلَى مَصَالِحِهِمْ ومَنافِعِهِمْ ومَا بِهِ بَقَاؤُهُم في تَرْكِه فَنَاؤُهُم ، فَثَبَتَ الآمِرُونَ والنَّاهُونَ عَنِ الحَكِيمِ العَلِيمِ فِي خَلْقِه ولَي تَرْكِه فَنَاؤُهُم ، فَثَبَتَ الآمِرُونَ والنَّاهُونَ عَنِ الحَكِيمِ العَلِيمِ فِي خَلْقِه والمُعَبِّرُونَ عَنْه جَلَّ وعَزَّ وهُم الأَنْبِياءُ المَيْلِي وصَفُوتُه مِن خَلْقِه، حُكَمَاء مُوقَد بِينَ بِالحِكْمَةِ، مَنْعُوثِينَ بِالحَكْمَةِ، مَنْعُوثِينَ بِالحَكْمَةِ، مَنْعُوثِينَ بِالحَكْمَةِ، مَنْعُوثِينَ بِالحَكْمَة والتَّرْكِينِ لِلنَّاسِ عَلَى مُشَارِكِينَ لِلنَّاسِ عَلَى مُشَارِكَتِهِمْ هُلَمْ فِي الْحَلْقِ والتَّرْكِيبِ فِي شَيْءٍ مِنْ أَحْوَالِهِمْ مُؤَيَّدِينَ مِنْ عِنْدِ الحَكِيمِ العَلِيمِ بِالحِكْمَةِ، والتَرْكُونِ اللَّهُ مِنْ الدَّلُولِ اللَّهُ مِنْ اللَّرُونِ عَنْهُ وَلَيْ وَمَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنَالِدَ واللَّرْبِينَ لِكَيْلَا خَلْهُ وَلَوْمُ الله مِن حُجَّةٍ يَكُونُ مَعَه عِلْمُ يَدُلُّ عَلَى صِدْقِ وَالبَرَاهِينِ لِكَيْلَا خَذَلُكُ عَلَى صَدْقِ مَقَالَتِه وَجُوازِ عَدَالَتِهِ» (١٠).

\* لابد لتحقيق الدين وتجسيده أن نؤمن بالغيب وهو الرسول ومن يخلفه من الإمام عليه على ما يأتي في الرواية قريباً، وأن نحقق الواسطة في الوصول، والطاعة في الالتزام بالمنظومة.

ومن الروايات الدالة على المضامين المتقدمة ما روي عن يحيى بن أبي القاسم، قال: سألت الصادق جعفر بن محمد الهيك عن قول الله على: ﴿الم ۞ ذلك الكِتابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدىٰ لِلْمُتَّقِينَ ۞ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالغَيْبِ ﴾ [البقرة: ١-٣] فقال: «المتقون شيعة على الله الله على والحجة الغائب، وشاهد ذلك قول الله على: ﴿وَيَقُولُونَ لَوْلا أُنْزِلَ عَلَيْهِ آيةٌ مِنْ رَبِّهِ فَقُلْ إِنَّمَا الغَيْبُ لِللهِ فَانْتَظِرُوا إِنِّي مَعَكُمْ مِنَ المُنْتَظِرِينَ ﴾ [يونس: ٢٠] فأخبر على الآية هي لله فانتظروا إليِّ مَعَكُمْ مِنَ المُنْتَظِرِينَ ﴾ [يونس: ٢٠] فأخبر على الآية هي

١. الكافي: ج١، ص١٦٨.

وروس المرادة

10

الغيب، والغيب هو الحجة، وتصديق ذلك قول الله على: ﴿ وَجَعَلْنَا ابْنَ مَرْيَمَ رَوْمَ عَلْنَا ابْنَ مَرْيَمَ رَ

- وعن عَنْ زُرَارَة، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْ قَالَ: «بُنِيَ الإِسْلَامُ عَلَىٰ خَسْةِ أَشْيَاءَ: عَلَىٰ الصَّلَاةِ وَالنَّزَكَاةِ وَالحَبِّ وَالصَّوْمِ وَالوَلَايَةِ... ذِرْوَةُ الأَمْرِ وسَنَامُه وَمِفْتَاحُه وبَابُ الأَشْيَاءِ ورِضَا الرَّحْمَنِ الطَّاعَةُ لِلإِمَامِ بَعْدَ مَعْرِفَتِه، إِنَّ الله عَلَىٰ ومِفْتَاحُه وبَابُ الأَشْيَاءِ ورِضَا الرَّحْمَنِ الطَّاعَةُ لِلإِمَامِ بَعْدَ مَعْرِفَتِه، إِنَّ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ يَقُولُ: ﴿مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الله وَمَنْ تَولَّى فَما أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ عَفِيطًا ﴾ [النساء: ١٨]، أمَا لَوْ أَنَّ رَجُلاً قَامَ لَيْلَه وصَامَ نَهَارَه وتَصَدَّقَ بِجَمِيعِ مَلْلِه وحَجَّ جَمِيعَ دَهْرِه ولَمْ يَعْرِفُ وَلَايَةَ وَلِيَّ الله فَيُوَالِيه ويَكُونَ جَمِيعُ أَعْبَالِه بِدَلَالَتِه مَا كَانَ لَه عَلَىٰ الله جَلَّ وعَزَّ حَتُّ فِي ثَوَابِه ولَا كَانَ مِنْ أَهْلِ الإِيمَانِ»، ثُمَّ إِلَيْهُ مَلَىٰ الله جَلَّ وعَزَّ حَتُّ فِي ثَوَابِه ولَا كَانَ مِنْ أَهْلِ الإِيمَانِ»، ثُمَّ قَالَ: «أُولَئِكَ الله جَلَى الله جَلَى وعَزَّ حَتُّ فِي ثَوَابِه ولَا كَانَ مِنْ أَهْلِ الإِيمَانِ»، ثُمَّ قَالَ: «أُولَئِكَ المُحْسِنُ مِنْهُمْ يُدْخِلُه الله الجَنَّةَ بِفَضْل رَحْمَتِهُ» (1).

\* هناك مرتكز آخر نلحظه متجسداً في المذهب الحق وهي العاطفة التي تعطي الطاقة لهذه المنظومة المتمثلة بالشعائر عموماً والشعائر الحسينية خصوصاً.

\* العاطفة لكي تتحرك لابد أن يكون هناك شيء منتظر، وإلّا فنفس العاطفة بها هي هي لا تروي غليل المتعطشين والمفجوعين، فلولا وجود المهدي المهدي الموعود المنتظر، الذي يعطي للعاطفة رونق التحقق والأخذ بحق المظلومين والمستضعفين لما كان لهذه العاطفة أن تتحرك وتستمر وتعطي هذا الزخم الكبير على جميع الأبعاد.

فمن يرغب أن يصير إلهياً عليه أن يؤمن بالغيب، ومنه أن يؤمن بالمنتظر بما يحويه هذا الاعتقاد من مضامين فكرية وأخلاقية.

١. كمال الدين: ص١٨.

٢. الكافي: ج٢، ص١٩، ح٥.



وعليــه أن يلحــظ في كل خطواتــه قوانــين الديــن المقننــة عــليٰ يــد الغيــب والنازلة على صدر النبي عَيَّا الله والمبيَّنة على لسان الأئمة المبيِّكِ .

وعلىٰ كل فردٍ منّا في ذات الوقت أن يهتم بأعلىٰ درجات الاهتمام بالبعد الروحي والعاطفي المتمثل بالشعائر الدينية عموماً والحسينية خصوصاً، وما يمثله هذا البعد من ربط وجداني وعاطفي في حياة المؤمنين وتجسيد إيهانهم بالمنظومة الدينية.

\* فالشخص الإلهي هو الملتزم بقانون الدين، المؤمن بالغيب، والمستحضر للطاقة العاطفية في الدين والتي من أبرزها كربلاء الحسين عليُّلا.

الإلهي، هو المنتظِر لقضاء السياء لتحقيق العدل وأخذ الثأر لمأساة كربلاء كما في روايات العترة الطاهرة عليك ، ومنها:

أ - في مقطع من الدعاء المعروف بالندبة: «... أين الطالب بذحول الأنبياء وأبناء الأنبياء، أين الطالب بدم المقتول بكربلاء، أين المنصور على من اعتدیٰ علیه وافتریٰ ... (۱).

ب - وفي مقطع من زيارة الإمام الحسين عليه: «... فأسأل الله الذي أكرم مقامك أن يكرمني بك، ويرزقني طلب ثأرك مع إمام منصور من آل محمل عَالِيهُ ... )(٢)

ج - وفي مقطع آخر: «... وأن يرزقني طلب ثأركم مع إمام مهدي ناطق لکم...)(۳).

د - وفي مقطع آخر من زيارة الإمام الحسين عليه: «... وأن يوفقني للطلب بثأركم مع الإمام المنتظر الهادي من آل محمد ... الاعمام المنتظر

١. المزار - الشيخ محمد بن المشهدي: ص٥٧٩.

٢. كامل الزيارات - الشيخ جعفر بن محمد بن قولويه: ص٣٦٩-٣٣٠.

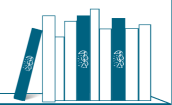
٣. نفس المصدر: ص٣٣٠.

٤. مستدرك الوسائل - الشيخ النوري: ج١٠، ص١٦٤.



# أثر الحركات المنحرفة في الموروث المهدوي (الحركة الإسماعيليَّة نموذجاً)





#### تمهيد:

من الواضح بمكان أنَّ كلَّ حركة عقائديَّة منحرفة حينها تريد جذب الآخرين إليها والترويج لنفسها فلابدَّ أنْ تعتمد علىٰ ركائز ومفاهيم لتكون قادرة علىٰ إيجاد نفوذ وقاعدة شعبيَّة في المجتمع للوصول إلىٰ غاياتها وأهدافها الخاصَّة، وهذه الركائز قد تكون باطلة أساساً ولكنَّها زُوقت وأُلبست ثوب الحققة، كها قال الإمام عليُّ عليُّة: "وَإِنَّهَا شُعَيَّتِ الشُّبْهَةُ شُبْهَةً لأَنَّهَا تُشْبِه الحقيقة، كها قال الإمام عليُّ عليُّة: "وَإِنَّهَا سُمِّيَتِ الشُّبْهَةُ شُبْهَةً لأَنَّهَا تُشْبِه الحقيقة، فَأَمَّا أَوْلِياءُ الله فَضِيَاؤُهُم فِيهَا اليَقِينُ، وَدَلِيلُهُم سَمْتُ المُدَىٰ، وَأَمَّا أَعْدَاءُ الله فَذَعَاؤُهُم فيها الضَّلَالُ، وَدَلِيلُهُم ألعَمَىٰ» (۱)، وقد تكون الركائز في أساسها صحيحة لكنَّهم تلاعبوا في مصاديقها وصغرياتها وتطبيقاتها كها في القضيَّة اللهدويَّة حيث نجد أنَّها عَّا اتُّفِقَ عليه بين المسلمين - إلَّا من شذَّ وندر محَّن لا يُعبَأ به - فكانت الاستفادة منها من قِبَل الحركات المنحرفة في حدود المصاديق وإيجاد البدائل المزيَّفة عوضاً عن الأصالة والحقيقة، ولتدعيم أغراضهم قاموا إمَّا بوضع أحاديث محاولة لإقناع من ينتمي إليهم بصحَّة طرحهم - كها

١. نهج البلاغة (ص ٨١/ ح ٣٨).

و في في

سنتطرَّق إلى ذلك بنحو مجمل - أو ذكر وقائع وحكايات لا واقع لها لمجرَّد تزوير التاريخ ليواكب الأغراض التي يريدونها ويَدْعون إليها مروراً بالتأويل والتفسير الخاطئ لبعض الآيات والروايات والأحداث حتَّىٰ تخدم مصالحهم.

## الحركات المنحرفة ووضع الأحاديث المهدويَّة:

ليس هدفنا استعراضاً تفصيليّاً للعنوان بقدر ما نودُّ إعطاء صورة إجماليَّة تُوضِّح ما أسلفناه من محاولة الحركات المهدويَّة المنحرفة - وفي سبيل تدعيم مراداتها - جَعْلَ الأحاديث وخلط الأوراق والتأويل الخاطئ للروايات الصحيحة، وإليك نهاذج منها:

### ١ - الحركة الكيسانيَّة (١):

لم أجد حديثاً وضعوه فيه إلا قول حيّان السرّاج في هذه الرواية: عَنْ عَبْدِ الله بْنِ مُسْكَانَ، قَالَ: دَخَلَ حَيّانُ السَّرَاجُ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ الله عليهِ ، فقَالَ لَهُ: «يَا حَيّانُ، مَا يَقُولُ ونَ: هُ وَحَيُّ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ الله عليهِ ، فقَالَ لَهُ: «يَا حَيّانُ، مَا يَقُولُ ونَ: هُ وَحَيُّ عَلَىٰ الْحَنَفِيّةِ؟»، قَالَ: يَقُولُ ونَ: هُ وَحَيُّ يُرْزَقُ، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ الله عليهِ: «حَدَّثِنِي أَبِي أَنَه كَانَ فِيمَنْ عَادَهُ فِي مَرَضِهِ، وَفِيمَنْ يُرْزَقُ، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ الله عليهِ: «حَدَّثِنِي أَبِي أَنَه كَانَ فِيمَنْ عَادَهُ فِي مَرَضِهِ، وَفِيمَنْ أَدْخَلَهُ حُفْرَتَهُ، وَزُوّجَ نِسَاؤُهُ، وَقُسِمَ مِيرَاثُهُ»، قَالَ: فقَالَ حَيّانُ: إِنَّا مَثَلُ عُيسَىٰ بْنِ مَرْيَمَ، فَقَالَ: «وَيُحَكَ إِنَّا مَثُلُ عُيسَىٰ بْنِ مَرْيَمَ، فَقَالَ: «وَيُحَكَ إِنَّا مَثُلُ عُيسَىٰ بْنِ مَرْيَمَ، فَقَالَ: «وَيُحَكَ يَا حَيّانُ شُبّهَ عَلَىٰ أَعْدَائِهِ، قَالَ: «فَتَزْعُمُ أَنَّ أَبُا يَا حَيَّانُ شُبّهُ عَلَىٰ أَعْدَائِهِ، قَالَ: «فَتَزْعُمُ أَنَّ أَبُا جَعْفَرٍ عَدُونُ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيً ؟! لَا وَلَكِنَّكَ تَصْدِفُ يَا حَيَّانُ شُنَكُ...»(٢).

١. فرقة قالت بإمامة أبي القاسم محمّد بن أمير المؤمنين المثل ابن خولة الحنفيّة، وزعموا أنّه هو المهدي المذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِثَت ظلماً وجوراً، وأنّه حيّ لم يمت ولا يموت حتّى يُظهر الحقّ.
 ٢. اختيار معرفة الرجال (ج ٢/ ص ٢٠٣ و ٢٠٤ / ح ٥٧٠).



## '' - الدولة الأُمويَّة '':

حاولت المنظومة الإعلاميّة للدولة الأُمويّة استغلال العقيدة المهدويّة المتسالم عليها بين المسلمين لصالحها، لما في ذلك من الدلالات الكثيرة كما لا يخفى على الفطن، ومنها الاقتران والإيحاء بأنَّ من كانت هكذا صفته (يملأ الأرض عدلاً) فلابدَّ أنْ تكون عشيرته أو آباؤه هم أهل الحقِّ والحقُّ معهم، للأرض عدلاً) فلابدَّ أنْ تكون عشيرته أو آباؤه هم أهل الحقِّ والحقُّ معهم، لذا نجد بعض الأحاديث المفتعلة عن لسان عمر بن الخطَّاب أو ابنه في صالح بعض ما يُسمَّىٰ بالخلفاء أو الملوك الأُمويِّين الذين ينتسبون من ناحية الأُم إلىٰ عمر بن الخطَّاب، وهو عمر بن عبد العزيز.

فعن عبد الله بن دينار، عن عمر، قال: (يا عجباً! يزعم الناس أنَّ الدنيا لن تنقضي حتَّىٰ يلي رجل من آل عمر يعمل بمثل عمل عمر)، قال: فكانوا يرونه بالال بن عبد الله بن عمر، قال: وكان بوجهه أثر، قال: فلم يكن هو، وإذا هو عمر بن عبد العزيز، وأُمُّه ابنة عاصم بن عمر بن الخطَّاب(٢).

وعن نافع، عن عمر: (يكون رجل من ولدي بوجهه شين، يلي فيملأها عدلاً)، قال نافع: لا أحسبنّه إلّا عمر بن عبد العزيز (٣).

وعن نافع أيضاً، عن ابن عمر، قال: كنت أسمع ابن عمر كثيراً يقول: (ليت شعري من هذا الذي من ولد عمر في وجهه علامة، يملأ الأرض عدلاً)(1).

١. بنو أُميَّة، هم الفرع الثاني من قريش، حكموا في الدولة الإسلاميَّة قرابة قرنٍ، واتَّخذوا من الشام مقراً لهم، ومن دمشق عاصمة لدولتهم، وكانت فترة حكمهم ما بين عام (٤١هم/ ٢٦١ م) إلى (١٣٢هم/ ١٣٢) من كما أنَّهم أسسوا لاحقاً دولة في الأندلس عاصمتها قرطبة. أوَّل ملوكهم معاوية بن أبي سفيان، وآخرهم مروان الحار.

٢. دلائل النبوَّة (ج ٦/ ص ٤٩٢).

٣. الفتن لنعيم بن حمَّاد (٦٧).

٤. طبقات ابن سعد (ج ٥/ ص ٣٣١).

الدولة العبَّاسيَّة (١):

وهكذا نجد الدولة العبَّاسيَّة - وعلىٰ غرار من سبقها - حاولت ليَّ عنق ا العقيدة المهدويَّة الثابتة لصالحها، وذلك بافتعال ووضع الأحاديث المهدويَّة لإقناع الناس بصحّة حركتهم ومسيرتهم.

فعن أحمد بن راشد الهلالي، عن سعيد بن خثيم، رفعه إلى أُمِّ الفضل، عن النبعيِّ عَيَالِيُّهُ: «يَا عَبَّاسُ، إِذَا كَانَتْ سَنَةُ خَمْسِ وَثَلَاثِينَ وَمَائَةٍ، فَهِيَ لَكَ وَلِوُلْدِكَ، مِنْهُمْ: السَّفَّاحُ، وَمِنْهُمْ المَنْصُورُ، وَمِنْهُمْ اللهديُّ"(٢).

وعن ابن عبَّاس مرفوعاً: «هَـذَا عَمِّي أَبُـو الْخُلَفَاءِ الأَرْبَعِينَ، أَجْـوَدُ قُرَيْسٍ كَفًّا وَأَهْمَاهَا، مِن وُلْدِهِ: اَلسَّفَّاحُ، وَالمَنْصُورُ، وَالمَهْدِيُّ، يَا عَمّ، بِي فَتَحَ اللهُ هَذَا الأَمْرَ، وَيَخْتِمُهُ بِرَجُلِ مِنْ وِلْدِكَ (٣).

#### ٤ - الحركة الحسنيّة (٥):

لا نريد الخوض في تفاصيل ثورات آل الحسن علياً ، فهذه تُبحَث في مظانِّها، ولكنَّهم أيضاً حاولوا الاستفادة من العقيدة المهدويَّة لصالح حركتهم

١. الدولة العبَّاسيَّة (١٣٢ - ٢٥٦هـ)، هي إحدى أشهر السلالات التي حكمت أغلب المناطق الإسلاميَّة لأكثر من خمسة قرون، وبدأت هذه الدولة مع زوال الحكم الأُموي إثر سخط الأُمَّة الإسلاميَّة عليها، ومع هجوم المغول على الأراضي الإسلاميَّة قُضِيَ عليها. أوَّل خلفائهم أبو العبَّاس السفَّاح، وآخرهم المستعصم بالله.

۲. تاریخ بغداد (ج ۱/ ص ۸۶ و ۸۵).

٣. الموضوعات لابن الجوزي (ج ٢/ ص ٣٧).

٤. العلل المتناهية (ج ٢/ ص ٣٧٣/ ح ١٤٣١).

٥. حركة قامت بقيادة محمّد بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن عليّ بن أبي طالب المشهور بالنفس الزكيّة ضدًّ الحكم العبَّاسي حيث أعلن محمّد النفس الزكيَّة عن دعوته في جمادي الآخرة، وسيطر على المدينة، فأرسل المنصور العبَّاسي جيشاً كبيراً إلى المدينة وحاصرها، وقُتِلَ محمّد النفس الزكيَّة بعد قتال عظيم عند أحجار الزيت يوم الاثنين لأربع عشرة ليلة خلت من رمضان سنة (١٤٥هـ)، ودُفِنَ بالبقيع.

ضدَّ بني العبَّاس، حتَّىٰ كان عبد الله بن الحسن المثنَّىٰ يدعو إلى مهدويَّة ولده محمَّـد منـذ الصغـر، وكان يحجبـه عـن الرؤيـة، ومـن الروايـات التـي نسـتقرب جـدًّا أنَّ الحسنيِّين لهم دخالة في وضعها هي ما روي عن عاصم بن أبي النجود، عن زرِّ بن حبيش، عن عبد الله بن مسعود، عن النبعِّ عَيْالله أنَّه قال: «لَا تَذْهَبُ الدُّنْيَا حَتَّىٰ يَبْعَثَ اللهُ رَجُلاً مِنْ أَهْل بَيْتِي، يُوَاطِئُ اسْمُهُ اسْمِي، وَاسْمُ أَبِيهِ

وقال: «لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّىٰ يَمْلِكَ النَّاسَ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ بَيْتِي، يُوَاطِئَ اسْمُهُ اسْمِي، وَاسْمُ أَبِيهِ اسْمُ أَبِيهِ اسْمُ أَبِي (٢).

وقال (المَهْدِيُّ يُوَاطِئُ اسْمُهُ اسْمِي، وَاسْمُ أَبِيهِ اسْمُ أَبِي اسْمُ أَبِي (٣).

وعن أبي الطفيل، قال: قال رسول الله يَكَيْلُهُ: «المَهْدِيُّ اسْمُهُ اسْمِي، وَاسْمُ أبيهِ اسْمُ أبي (٤).

وكان محمّد بن عبد الله الحسني في لسانه رتَّة فوضعوا حديثاً رفعوه إلىٰ أبي هريرة بأنَّه قال: (إنَّ المهديَّ اسمه محمّد بن عبد الله، في لسانه رتَّةٌ)(٥٠).

٥ - الحركة الواقفيَّة (٦) وضعوا وأوَّلوا أكثر من أربعين حديثاً لدعم معتقدهم كما ذكرها الشيخ الطوسي في الغيبة وأجاب عنها كلّها، ومنها:

١. المصنَّف لابن أبي شيبة (ج ٨/ ص ٦٧٨/ ح ١٩٣).

۲. تاریخ بغداد (ج ۱/ ص ۳۷۰).

٣. الفتن لنعيم بن حمَّاد (ص ٢٢٧).

٤. الفتن لنعيم بن حمَّاد (ص ٢٢٧).

٥. مقاتل الطالبيِّين (ص ١٦٤).

٦. فرقة أنكرت قتل الإمام موسلى بن جعفر النَّلا وقالت: مات ورفعه الله إليه وإنَّه يردُّه عند قيامه، فسمُّوا هـؤلاء جميعـاً الواقفـة لوقوفهـم عـلىٰ موسـيٰ بـن جعفـر وادِّعـاء أنَّـه الإمـام القائـم، ولم يأتمُّوا بعـده بإمام، ولم يتجاوزوه إلى غيره. راجع: فِرَق الشيعة (ص ٨١).

عَنِ الفُضَيْلِ بْنِ يَسَارٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله النَّا يَقُولُ: «لَا يَنْسِجُنِي وَالقَائِمَ أَبُّ»(۱).

وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ اَلْمَدَائِنِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ طَلِيَّةٍ يَقُولُ: «إِنَّ اللهَ اِسْتَنْقَذَ بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ فِرْعَوْنِهَا بِمُوسَىٰ بْنِ عِمْرَانَ، وَإِنَّ اللهَ مُسْتَنْقِذٌ هَذِهِ الأُمَّةَ مِنْ فِرْعَوْنِهَا بِمُوسَىٰ بْنِ عِمْرَانَ، وَإِنَّ اللهَ مُسْتَنْقِذٌ هَذِهِ الأُمَّةَ مِنْ فِرْعَوْنَهَا بِسَمِيِّهِ» (٢).

وَعَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مَرْوَانَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ النَّلْا، قَالَ: قَالَ رَجُلُ: جُعِلْتُ فِي حَعْفَرِ النَّلْا، قَالَ: قَالَ رَجُلُ: جُعِلْتُ فِي مَنَ فِي اللَّهُ مِن اللَّهُ مُ يَرْوُونَ أَنَّ أَمِيرَ اللَّوْمِنِينَ النَّلْا قَالَ بِالكُوفَةِ عَلَىٰ المِنْ بَرِ: «لَوْ لَمُ يَبْقَ مِنَ اللَّهُ نَا اللَّهُ مُ يَرُونَ أَنَّ أَمِيرَ اللَّهُ وَلِكَ اليَوْمَ حَتَّى يَبْعَثَ اللهُ رَجُلاً مِنِّي يَمْلاُ هَا قِسْطاً وَسُطاً وَعَدُلاً كَمَا مُلِثَتْ ظُلْما وَجَوْراً»، فَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ النَّلِا: «نَعَمْ»، قَالَ: فَأَنْتَ هُو؟ وَعَدْلاً كَمَا مُلِثَتْ ظُلْما وَجَوْراً»، فَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ النَّهِ: «نَعَمْ»، قَالَ: فَأَنْتَ هُو؟ فَقَالَ: «لَا مَلِثَ سَمِي قَالِقِ البَحْرِ».

ولا نريد التعرُّض إلى ردِّ هذه الأحاديث الموضوعة من قِبَل هذه الحركات المنحرفة، فقد ثبت بطلانها بالأدلَّة المتواترة، فمن أراد التفصيل فليرجع إلى مظانِّها.

وسنر كِّز جلَّ اهتمامنا حول الحركة الإسماعيليَّة وأُسلوبها الاحترافي في الحياء المهدويَّة وتوسيع القاعدة الشعبيَّة المؤمنة بها.

## الحركة الإسماعيليَّة، نبذة في التأسيس والعمل الميداني:

قبل الخوض في التحريف ات التي قامت بها الفرقة الإسماعيليَّة علىٰ مستوىٰ العقيدة المهدويَّة لابدَّ أوَّلاً من إلقاء نظرة مختصرة علىٰ مباني هذه الحركة وأُسُسها وعقائدها، فنقول:

١. الغيبة للطوسي (ص ٤٣/ ح ٢٥).

٢. الغيبة للطوسي (ص ٤٥/ ح ٢٧).

٣. الغيبة للطوسي (ص ٤٦/ ح ٣٠).



يمكن أنْ نُقسِّم الطائفة الإسماعيليَّة إلى قسمين:

## القسم الأوَّل: المذهب الإسماعيلي:

وهو عبارة عن إيهان طائفة من الناس بإمامة إسهاعيل بن الإمام جعفر الصادق عليُّلا - المتوفَّىٰ سنة (١٤٨هـ) وهو الأقرب للصواب خلافاً لمن قال: إنَّ وفاته سنة (١٣٣هـ) دون إمامة موسيٰ الكاظم التِّلاِ - باعتباره إماماً سابعاً تنتهي إليه الإمامة بعد أبيه، ولا يعنينا كثيراً دراسة هذه الجهة وأنَّهم انقسموا إلى أقسام متعلِّدة، فمنهم من اعتقد بغيبة إسماعيل وعدم موته وهم القرامطة، وقالوا: إنَّ ما فعله وأظهره أبوه الإمام الصادق عليُّلا من الحزن والجزع علىٰ إساعيل هو من باب التقيَّة وتعمية للطاغوت وما إلى ذلك، ومنهم من اعتقد بموته وانتقال الإمامة إلى ولده (محمّد) المتوفّي سنة (١٩٣هـ) وانتقالها إلىٰ ولد ولده.

وفي هذه الفترة التي طالت ربَّا (نصف قرن) لم يكن في هذه الطائفة تنظيم خاصٌّ ولا حركة منظّمة، بل حالها كسائر الفِرَق والطوائف الأُخرى للهُ تنمو وتنحسر تدريجيًا بحسب قابليَّاتها الذاتيَّة والموضوعيَّة.

ولنا لإثبات هذه الدعوى أنَّ التاريخ يشهد على ذلك لأنَّ ابن المفضَّل(١) كتب للمهدى العبَّاسي(٢) الذي تسلُّم عرش الخلافة بعد المنصور كتاباً ذكر فيه صنوف الفِرَق صنفاً صنفاً حتَّىٰ ذكر فرقة يقال لها: الزراريَّة، وفرقة يقال لها: العماريَّة نسبة لعمَّار الساباطي.

١. لم أجد ترجمته.

٢. هـ و أبو عبد الله محمّد بن عبد الله المنصور بن محمّد بن عليّ المهدي بالله، ثالث خلفاء الدولة العبّاسيّة بالعراق، وُلِدَ بإيـذج من كـور الأهـواز عـام (١٢٧هـ)، وتُوفِّي بهاسبذان، أُمُّه هـي أُمُّ موسـيٰ بنـت منصور الحميريَّة، ولي الخلافة بعد أبيه أبي جعفر المنصور عام (١٥٨هـ)، وتُوفِّي عام (١٦٩هـ)، وكانت مدَّة خلافته عشر سنين وشهراً.

ام الدالحر

أفتراه يذكر جميع الفِرَق المزعومة للشيعة حتَّىٰ يذكر العهَّارية المنسوبة إلىٰ عهَّار الساباطي الذي لم يكن له يوم ذاك أيُّ تابع إلَّا كونه فطحيّاً مؤمناً بإمامة عبد الله الأفطح ولا يذكر الإسهاعيليَّة؟ فلو كان لإسهاعيل دعوة سريَّة أيَّام المنصور ثمّ لابنه محمّد حيث كانا يتنقَّلان من بلد إلىٰ بلد حسب زعم الإسهاعيليَّة، لكان من المحتَّم مجيء اسمه في قائمة أصحاب الأهواء، كلُّ ذلك يدلُّ علىٰ أنَّ المذهب والحركة قد نشأت بعد لأي من الدهر(١).

#### القسم الثاني:

ولكن الذي طرأ على هذه الفرقة بشكل ملفت للنظر هو اندماج ودخول جماعة من الباطنيِّين وهم جماعة الخطَّابيَّة وتلبُّسهم بهذه العقيدة، عمَّا أعطاها بُعداً تأويليًّا غيبيًّا باطنيًّا بشكلٍ خاصٍّ بحيث جُعِلَ أحد أهم محاورها - كعقيدة - هو البُعد التأويلي في جميع المعارف الإسلاميَّة على مستوى الأصول أو الفروع، بل حتَّى تفاصيل الأحكام الشرعيَّة.

ودخلت هذه الفرقة بمرحلة ثانية تختلف كليّاً عن المرحلة الأولى، فصار لها مُنظّرون ودُعاة كثر، ونتيجة ذلك أصبح لهم أتباع بكلّ بقاع العالم الإسلامي وربّم غيره أيضاً، واستفادت هذه الفرقة بشكل ملفت للنظر من العقيدة الاثنى عشريّة، ويمكن تصوّر ذلك من خلال النقاط التالية:

## ١ - الإيمان بالإمام المهدي عليه:

لا يعني ذلك أنَّه م آمنوا بشخص المهدي الذي آمنت واعتقدت به الفرقة الاثنا عشريَّة، فالأخيرة تعتقد بمهدويَّة الإمام الحجَّة بن الحسن العسكري ، وأنَّه وُلِدَ سنة (٢٥٥ أو ٢٥٦هـ)، وسيُظهره الله فيملأها قسطاً

١. بحوث في الملل والنحل (ج ٨/ ص ٨٥) بتصرُّف.



وعدلاً، أمَّا الإسماعيليَّة فقد اعتقدوا بمهدويَّة عبيد الله المهدي، والذي سمَّىٰ ل نفسه (محمَّداً)(١)، وهو أوَّل إمام ظاهر بعد الأئمَّة المستورين، وقد أسَّس الدولة الفاطميَّة بالمغرب.

والملاحَظ أنَّ الـذي أرسـيٰ لـه قواعـد الحكـم في المغـرب هـو الداعيـة الكبـير - والندي من أوائل الدعاة للحركة الإسماعيليّة - وهو أبو عبد الله الشيعي حيث يُنقَل أنَّه: (لـــمَّا تمكَّن أبو عبد الله واستقرَّ أمره مهَّد الطريق لإمامة عبيد الله المهدي، فبعث برجال من كتامة إلىٰ سلمية في أرض الشام، فقَدِموا علىٰ عبيد الله وأخبروه بما فتح الله عليه، وكان قد اشتهر هناك أنَّ الخليفة المكتفى طلبه، فخرج من سلَمية فارّاً ومعه ابنه أبو القاسم نزّار، ومعهم أهلهما فأقاما بمصر مستقرِّين، ثـمّ سار إلى طرابلس وقد سبقَ خبره إلى (زيادة الله) فسار إلى قسطيليَّة فقَدِمَ كتاب (زيادة الله) ابن الأغلب إلى عامل طرابلس بأخذ عبيد الله وقد فاتهم، فلم يُدركوه، فرحل إلى سجلهاسة وأقام بها، فوافي عامله على سجلهاسة كتاب زيادة الله، بالقبض على عبيد الله فلم يجد بُدّاً من أنْ قبض عليه وسبجنه. فليًّا دخل شهر رمضان سار أبو عبد الله من رقادة في جيوش عظيمة يريد سجلهاسة، فحاربه اليسع يوماً كاملاً إلى الليل ثمّ فرَّ عاملها في خاصَّته، فدخل أبو عبد الله من الغد إلى البلد وأخرج عبيد الله وابنه ومشى في ركابها بجميع رؤساء القبائل، وهو يقول للناس: هذا مولاكم، وهو يبكي من شدَّة الفرح حتَّى وصل بهم إلى فسطاط وأقاما فيها أربعين يوماً، ثمّ سار

١. هـ و عبيد الله الملقّب المهدي الإمام السادس للإسماعيليّة، وُلِدَ بسلمية التي هـي بلـدة بالشام مـن أعـمال حـص عـام (٢٥٩ أو ٢٦٠هـ)، ودُعِيَ لـه بالخلافة عـلى منابر رقادة والقيروان يـوم الجمعة لتسع بقين مـن شـهر ربيع الآخـر سـنة (٢٨٩هـ)، فخرجـت بـلاد المغـرب عـن ولايـة بنـي العبّاس، وبنـى البلـدة المعروفة بـ (المهديّة)، وتُـوقي بما عـام (٣٢٢هـ). راجع: بحـوث في الملـل والنحـل (ج ٨/ ص ١٠٧).



إلى إفريقيَّة في ربيع الآخر سنة سبع وتسعين ونزل برقادة، وقسَّم على وجوه كتامة أعال إفريقيَّة)(١).

ومات مهدي الإسماعيليَّة (محمّد/ عبدالله بن الحسين) في ليلة الثلاثاء منتصف شهر ربيع الأوَّل عن ثلاث وستِّين سنة، وكانت خلافته (٢٤ سنة).

## ٢ - الإيمان بالغيبة وأنَّه على حيٌّ مستتر:

لسراً أرادت الحركة الإسماعيليَّة التحرُّك واستلام السلطة والحكم عدلوا عن عقيدة الغيبة والإمام المستور إلى الإمام الظاهر، فبعد موت الأئمَّة المستورين عندهم - ومنهم إسماعيل وابنه محمّد وابنه أحمد ثمّ الحسين بن أحمد المتوفي سنة (٢٨٩هـ) - توجَّهوا إلى القول بالإمام المهدي الظاهر، وهو من ذكرناه سابقاً عبيد الله بن الحسين، (وقد سمَّىٰ نفسه محمّداً ولقَّب نفسه بالمهدي، فتقمَّص أوصاف المهدي الذي أخبر به النبيُّ عَيَّا للهُ ليَّخذها وسيلةً لتحقيق مآربه، وأنَّه مفترض الطاعة)(٢).

وذلك بعد وفاة والده وعهده بالإمامة إليه، وقال له: إنَّك ستهاجر بعدي هجرة بعيدة...

وما قبل عبيد الله هم الأئمَّة المستورون عند الإسماعيليَّة، والذي يدلُّ عليه أنَّ القاضي النعمان (٣) وصفهم بالاستتار، وجعل مبدأ الظهور قيام عبيد الله الإمام المهدي، وإليك أبياته في أُرجوزته يقول:

7.

١. بحوث في الملل والنحل (ج ٨/ ص ١١٤).

٢. بحوث في الملل والنحل (ج ٨/ ص١١٦).

٣. هو النعمان بن محمّد بن منصور بن أحمد بن حيُّون التميمي، ويقال له: القاضي النعمان، واشتهر بأبي حنيفة كي يضاهي به الفاطميُّون أبا حنيفة النعمان فقيه الدولة العبَّاسيَّة، لم يُعرَف سنة ميلاده وإنْ كان هناك ما يُرجِّح أنَّه وُلِدَ في أواخر القرن الثالث للهجرة، قَدِمَ مع المعزِّ لدين الله إلى مصر سنة (٣٦٢هـ).



فانصرف الأمر إلى التستر مقامه لي رأى من جلده مقامه لي رأى من جلده فلم يكن قالوا بذاك يدري ولا ثقات مخض أوليائه فقام بالأمر وقاموا أربعه مسترين بعده بحسبه لشدة المحنة والرزية ودعوة في الناس كانت تجري

واشتدَّت المحنة بعد جعفر وكان قد أقام بعض ولده في ستر فجعل الأمر له في ستر لخوفه عليه من أعدائه وأهله الذين قد كانوا معه للها مضى كلُّهم لصلبه قد دخلوا في جملة الرعية وكلُّهم له دعاء تسري

## ٣ - فكرة النيابة الخاصَّة بعنوان الدعاة أو الداعى:

أُعطي الداعي (النائب) منصباً عظيماً عند الفرقة الإسماعيليَّة يضاهي اعتقاد الاثني عشريَّة بالنائب الخاصِّ، بل ربَّما يفوقه بكثير بحيث إنَّ مخالفته ومعارضته تُعَدُّ - بالنسبة للإسماعيليَّة - مروقاً عن الدِّين، وخروجاً عن طاعة الإمام نفسه، لأنَّهم جعلوا العقيدة بالداعي من صلب العقيدة وحدودها(۱).

فهم من هذه الجهة اعتمدوا على الداعي أكثر بكثير من اعتماد الاثني عشريَّة على النائب، فإنَّ الأخيرة تعتمد على النوَّاب الأربعة في خصوص أمور الدِّين وليس في شؤونهم الحياتيَّة الخاصَّة، خلافاً للإسماعيليَّة فإنَّهم اعتمدوا على الدعاة في أُمور دنياهم وأخراهم وأمور دينهم ومعاشهم، فلا تجوز نخالفتهم في كلِّ شيء.

وبطبيعة الحال توجد بعض الركائز والنقاط الأُخرى التي شابهت الحركة الإساعيليَّة بها مع الاثني عشريَّة، وكذلك هناك بعض الفوارق في

١. راجع بحوث في الملل والنحل (ج ٨/ ص ١٠).

إنفس الأُمور المشتركة، كما في الدعاة عند الإسماعيليَّة حيث إنَّهم أكثر من أربعة بكثير، بينها النوَّاب الخاصُّون أربعة فقط عند الاثني عشريَّة.

وهناك غيرها من أوجه الافتراق والتلاقي بين الطائفتين.

مضافاً لكلِّ هذا فإنَّ الحركة الإساعيلية كان لها تنظيمها المركزي الخاصُّ والمنضبط بشكل دقيق حيث اعتمدوا على أهم ثلاث ركائز لتدعيم حركتهم، و هي :

- ١ السرّيّة والكتهان الشديد.
  - ٢ الفدائيُّو ن.
  - ٣ فرقة الاغتيالات.

ويمكن اعتبار الثاني والثالث واحداً، وهي موجَّهة لكلِّ شخص يتوجَّس منه الإسماعيليَّة خوفاً على حركتهم، سواء على المستوى الفكري أم العسكري، فقاموا باغتيال العديد من الشخصيَّات والأُمراء وأصحاب الفكر من الذين يعترضون طريق حركتهم.

ومن الطريف أنَّ الشريف الرضي أبدى خشيته منهم، وقلق من تنفيذهم الاغتيال بحقِّه حينها أصرَّ أبوه وأخوه أنْ يمضى ويُوقِّع مع بعض بني هاشم في صحيفة عدم انتساب الإسماعيليَّة إلى رسول الله عَيَّا في الحادثة المعروفة حينما كتب الرضي أبياتاً فيها تمجيد بالحُكَّام الفاطميِّين يقول فيها:

> ما مقامي على الهوان وعندي وإباء محلق بي عن الضيم أيُّ عـذر لـه إلى المجـد إنْ أحمل الضيم في بلاد الأعادي

مقول صارم وأنف حمي کے زاغ طائے وحشی ذلَّ غلام في غمده المشرفي وبمصر الخليفة العلوي



إذا ضامني البعيد القصي جميعاً محمد وعلي

مَـن أبـوه أبي ومـولاه مـولاي لـفَّ عـرفي بعرفـة سـيِّدا النـاس

فأرسل الخليفة العبَّاسي (القادر) علىٰ أبيه وأخيه المرتضىٰ، فأنكر النقيب أبو أحمد: أمَّا هذا الشعر فمهًا لم نسمعه منه، ولا رأيناه بخطِّه، ولا يبعد أنْ يكون بعضُ أعدائه نَحله إياه، وعزاه إليه.

فقال القادر: إنْ كان كذلك فلتكتب الآن محضراً يتضمَّن القدح في أنساب ولاة مصر، ويكتُب محمّد خطَّه فيه، فكتب محضراً بذلك، شهد فيه جميع من حضر المجلس، منهم: النقيب أبو أحمد، وابنه المرتضى، وحمل المحضر إلىٰ الرضي ليكتب خطَّه فيه، حمله أبوه وأخوه، فامتنع من سطر خطِّه، وقال: لا أكتب، وأخاف دعاة صاحب مصر، وأنكر الشعر، وكتب خطَّه وأقسم فيه أنّه ليس بشعره، وأنّه لا يعرفه، فأجبره أبوه علىٰ أنْ يكتب خطَّه في المحضر، فلم يفعل، وقال: أخاف دعاة المصريِّين وغيلتهم لي فإنهم معروفون بذلك(١). ولا أدري هل أنّ الشريف الرضي كان خائفاً فعلاً من اغتيال الإسماعيليِّن له، أم أنّه قال ذلك حتَّىٰ لا يُوقِّع علىٰ صحيفة القدح في نسب الفاطميِّن.

## وقفة مع التنظيم الدعوي الإسماعيلي:

قلنا سابقاً: إنَّ الفرقة الإسماعيليَّة في عصرها الثاني وهو عصر الحركة والتبشير الدعوي لعقائدها وسعيها لاستلام الحكم وتأسيس الدولة، اعتمدت كلُّ الاعتماد على الدعاة، وكانت تختارهم من أذكى الناس وأمهرهم وأبرعهم في كثير من العلوم والمعارف، خصوصاً إذا لاحظنا أنَّ الحركة كانت تجابه بقسوة

١. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد (ج ١/ ص ٣٧ و<br/>٣٨).

متناهية من كثير من الأطراف سواء العبَّاسيِّين أم السلاجقة أو غيرهم، لذا كان ولابدُّ من اعتماد تنظيم غاية في الخطورة والسرعة والفداء، يقول السبحاني:

(وقف الدعاة علىٰ خطورة الموقف، وأحسُّوا بلزوم إتقان التخطيط والتنظيم، وبلغوا فيه الـذروة بحيث لـو قورنـت مـع أحـدث التنظيمات الحزبيَّة العصريَّة لفاقتها، وكانت لهم القدح المعلَّىٰ في هذا المضمار، وقد ابتكروا أساليب مبنيَّة على أُسُس مكينة مستوحاة من عقيدتها الصميمة.

ولقد برعوا براعة لا تُوصَف في تنظيم أجهزة الدعاية - على قلَّة الوسائل في ذلك العصر -، واستطاعوا أنْ يشرفوا بسرعة فائقة علىٰ أقاصي بقاع البلدان الإسلاميَّة، ويتنسَّمون أخبار أتباعهم في الأبعاد المتناهية، وذلك بها نظّموا من أساليب وأحدثوا من وسائل، وقد كان للحهَّام الزاجل - الذي برع في استخدامه دعاة الإسماعيليَّة - أثره الفعَّال في تنظيم نقل الأخبار والمراسلات السرِّ يَّة الهامَّة)(١).

#### اللقاء بالإمام المهدى على في غيبته:

كان لابدَّ لنا من الحديث عن قضيَّة اللقاء بالإمام المهدي على حتَّىٰ يتَّضح لنا الأُسلوب العملي الذي كانت تعمل عليه الحركة الإسماعيليَّة من تقمُّص شخصيَّة الإمام علي السواء من قِبَل الدعاة أم من نفس المدَّعي للمهدوية كما سيأتى، فنقول:

ليس بإمكاننا الجزم بعدم حصول لقاء ما وتشرُّف ما بين صاحب الزمان على وبين أحد الناس لمصلحة يراها الإمام على وحكمة قد تخفي علينا، وذلك لتظافر الروايات والنصوص على إمكانيَّة اللقاء به في عصر الغيبة الصغري.

١. بحوث في الملل والنحال (ج ٨/ ص ٩ و١٠).



أمّا في الغيبة الكبرى فقد تواترت القصص والحكايات على وقوع اللقاء به والتشرُّف بحضرته، وإنَّنا وإنْ كنَّا نجزم أنَّ الكثير بل الأكثر من هذه التشرُّفات هي إمَّا من نسج الخيال والتوهُّم من قِبَل المتحدِّث، وإمَّا أنَّه التقيى بأحد الأولياء والأبدال فظنَّ أنَّه صاحب العصر والزمان ، أو أنَّ مَن التقيى به هو أحد الدجَّالين الذين تقمَّصوا شخصيَّة الإمام المهدي أو أراد إيهام أتباعه أو مَن يريد جرَّه إلى وحل دجله ونفاقه (۱) كما سوف نستعرضه من بعض قصص اللقاءات عند الحديث عن التحريف الإساعيلي للعقيدة المهدويّة.

ولكن وكم يقال: إنَّ كثرة القَصص وبعضها من كُبَّار الأعلام وأعيان الناس قد تولَّد العلم الإجمالي بصدق بعضها وإنْ كان أقل القليل، وهذا يكفي في إمكانيَّة الرؤية، بل وتحقُّقها في عصر الغيبتين.

#### شروط اللقاء بالإمام المهدي عيه:

ولكن لابد من التنبيه هنا على أمر بمكانٍ من الأهميَّة، وهو أنَّه لي سلَّمنا بحصول الرؤية والتشرُّف باللقاء، فإنَّ الأمر ليس بهذه البساطة

١. وهو ما ادَّعاه من أهل السُّنَّة بعض أهل الكشف من الصوفيَّة، وقد ذكر الشيخ الشعراني أنَّ جماعة رأوه، بل بايعوه، وسمَّىٰ بعضهم كالشيخ حسن العراقي. [اليواقيت والجواهر: ج ٢/ ص ٥٦٢/ المبحث ٦٥).

ونقل الشيخ سليهان القندوزي الخنفي المتوفّل سنة (١٢٩٤هـ)، وهو من شيوخ النقشبنديَّة أنَّه قال في كتابه (الأنوار القدسيَّة): (إنَّ بعض مشايخنا قال: نحن بايعنا المهدي التَّلِيُّ بدمشق الشام، وكنَّا عنده سبعة أيَّام). [ينابيع المودَّة: ج ٣/ ص ٣٤٦].

وروىٰ الشيخ سليمان أيضاً أنَّ الشيخ عبد اللطيف الحلبي حدَّثه سنة (١٢٧٣هـ) أنَّ أباه الشيخ إبراهيم -وهو من كبار مشايخ حلب علىٰ الطريقة القادريَّة - قال: (سمعت بعض مشايخي من مشايخ مصر يقول: بايعنا الإمام المهدي المُهِاكِي النابيع المودَّة: ج ٣/ ص ٣٤٦].

وهو كما ترى إذ لا يخلو هذا اللقاء من أحد الاحتمالات الثلاثة التي ذكرناها.

والسهولة كما يظنُّه البعض أو يتخيَّله السُّنَّج، بل هو خاضع لشرطين مهمَّين

أَوَّلاً: أَنْ تكون هناك مصلحة يُشخِّصها صاحب العصر على .

ثانياً: أنْ لا تكون الرؤية معارضة لنظام الغيبة العامّ وحكمة الاستتار، وإلَّا كان ذلك خلافاً لحكمة الغيبة، وكما يقال: (نقض الغرض) من فرض غيبته واستتاره.

ولذلك فإنَّ أيَّ حكايةٍ تخالف أحد هذين الشرطين وهذه السُّنَّة الإلهيَّة من إخفاء وليِّ الأمر الله البدَّ أنْ تخضع للمساءلة، وتُطرَح على ميزان التحليل العلمي لبيان أوجه الخلل فيها وعدم إمكانيَّة التصديق بها، أو علىٰ الأقلّ عدم الأخذب أخذ المسلَّات.

نهاذج من شدة الحذر عند اللقاء به على:

وإليك أمثلة من بعض الروايات علىٰ شدَّة التوقِّي والحذر في بعض اللقاءات مع صاحب العصر والزمان على التي لا تعارض شرطى الغيبة وسُنَّة الإختفاء:

- عَنْ أَبِي رَجَاءٍ المِصْرِيِّ، قَالَ: خَرَجْتُ فِي اَلطَّلَب بَعْدَ مُضِيٍّ أَبِي مُحُمَّدٍ السَّلِ بِسَنَتَيْنِ لَمْ أَقِفْ فِيهِ مَا عَلَىٰ شَيْءٍ، فَلَمَّا كَانَ فِي اَلثَّالِثَةِ كُنْتُ بِالْمَدِينَةِ فِي طَلَبِ وَلَدٍ لِأَبِي مُحَمَّدٍ اللَّهِ بِصُرْيَاءَ، وَقَدْ سَأَلَنِي أَبُو غَانِم أَنْ أَتَعَشَّىٰ عِنْدَهُ، وَأَنَا قَاعِدٌ مُفَكِّرٌ فِي نَفْسِي وَأَقُولُ: لَوْ كَانَ شَيْءٌ لَظَهَرَ بَعْدَ ثَلَاثِ سِنِينَ، فَإِذَا هَاتِفٌ أَسْمَعُ صَوْتَهُ وَلَا أَرَىٰ شَخْصَهُ وَهُو يَقُولُ: يَا نَصْرَ بْنَ عَبْدِ رَبِّهِ، قُلْ لِأَهْلِ مِصْرَ: آمَنتُمْ بِرَسُولِ الله عَيْنَ حَيْثُ رَأَيْتُمُوهُ؟ قَالَ نَصْرٌ: وَلَمْ أَكُنْ أَعْرِفُ اِسْمَ أَبِي، وَذَلِكَ أَنِّي وُلِـدْتُ بِاللَّدَائِـنِ، فَحَمَلَنِي النَّوْفَلِيُّ وَقَـدْ مَاتَ أَبِي، فَنَشَأْتُ بِهَا، فَلَـبًا سَمِعْتُ اَلصَّوْتَ قُمْتُ مُبَادِراً، وَلَمْ أَنْصَرِفْ إِلَىٰ أَبِي غَانِمٍ وَأَخَذْتُ طَرِيتَ مِصْرَ (١).

١. كمال الدِّين (ص ٤٩١ و ٤٩٢/ باب ٥٤/ ح ١٥).



- وَعَنْ يُوسُفَ بُنِ أَحْمَدَ [مُحَمَّدٍ خ ل] الجَعْفَرِيِّ، قَالَ: حَجَجْتُ سَنَةً وَسَاتً وَثَلَاثِهِائَةٍ، وَجَاوَرْتُ بِمَكَّةَ تِلْكَ السَّنَةَ وَمَا بَعْدَهَا إِلَىٰ سَنَةِ تِسْعٍ وَثَلَاثِهَاءَةٍ، فَتُمَّ خَرَجْتُ عَنْهَا مُنْصَرِفاً إِلَىٰ الشَّامِ، فَبَيْنَا أَنَا فِي بَعْضِ الطَّرِيقِ، وَقَدْ فَاتَنْنِي صَلَاةُ الفَجْرِ، فَنَزَلْتُ مِنَ المَحْمِلِ وَتَهَيَّا أَتُ لِلصَّلَاةِ، فَرَأَيْتُ أَرْبَعَةَ نَفَرٍ فِي مَعْمِلٍ، فَوَقَفْتُ أَعْجَبَ مِنْهُمْ، فَقَالَ أَحَدُهُمْ: مِمَّ تَعْجَبُ؟ تَرَكْتَ صَلَاتَكَ وَخَالَفْتَ مَنْ اللَّهُمْنَ فَوَقَفْتُ أَعْجَبَ مِنْهُمْ، فَقَالَ أَحَدُهُمْ: مِمَّ تَعْجَبُ؟ تَرَكْتَ صَلَاتَكَ وَخَالُفْتَ مَدْهَبِكَ. فَقُلْتُ لِلَّذِي يُخَاطِبُنِي: وَمَا عِلْمُكَ بِمَذْهَبِي؟ فَقَالَ: تُحِبُّ أَنْ تَرَىٰ مَذْهَبِي؟ فَقَالَ: تُحِبُّ أَنْ تَرَىٰ مَا عِلْمُكَ بِمَذْهَبِي؟ فَقَالَ: تُحِبُّ أَنْ تَرَىٰ مَا عَلِيْهِ مَا عَلَيْهِ مَنْ وَكَانَ لَوْنُكُ اللَّهَا عَلَىٰ السَّمَاءِ، وَكَانَ الرَّجُلُ أَوْمَا إِلَىٰ رَجُلٍ بِهِ مُسْمَرَةٌ، وَكَانَ لَوْنُكُ الْمَلَ وَمَا عَلَيْهِ يَرْتَفِعُ إِلَىٰ السَّاءِ، وَكَانَ الرَّجُلُ أَوْمَا إِلَىٰ رَجُلٍ بِهِ مُسْمَرَةٌ، وَكَانَ لَوْنُكُ الْمَاعِيْنَ وَمَا عَلَيْهِ يَرْتَفِعُ إِلَىٰ السَّاءِ، وَكَانَ الرَّجُلُ أَوْمَا إِلَىٰ رَجُلٍ بِهِ مُسْمَرَةٌ، وَكَانَ لَوْنُكُ اللَّهُ مَا عَلَيْهِ يَرْتَفِعُ إِلَىٰ السَّاءِ، وَكَانَ الرَّجُلُ أَوْمَا إِلَىٰ رَجُلٍ بِهِ مُسْمَرَةٌ، وَكَانَ لَوْنُكُ مَلَ عَلَىٰ مَا عَلَيْهِ مَنْ عَيْنَيْهِ مَنَعْتَ عَنْ عَيْنَاهُ مَا عَلَيْهِ عَرْتُوعُ إِلَىٰ السَّعَاءِ وَكَانَ لَوْنُكُ السَّعَاءِ مَا عَلَيْهِ مَنْ عَيْنَيْهِ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهِ عَلَى السَّعَادِةُ اللَّالَةُ مَا اللَّهُ عَلَىٰ السَّعَاءُ وَلَا اللَّهُ مَا عَلَى السَّعَالَ عَلَى السَّعَاقُ الْمُ الْعَلَى السَّعَلَ عَلَى السَّعَلَ عَلَى السَّعَلَ عَلَى السَّعُولُ اللَّهُ عَلَى السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَلَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَلَى السَّعَلَى السَّعَلَالَ السَّعَالَ الْعَلَى السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَالَ السَّعَ

- وَعَنْ أَحْمَدَ بْنِ عَبْدِ الله الهَاشِمِيِّ مِنْ وُلْدِ العَبَّاسِ، قَالَ: حَضَرْتُ دَارَ أَبِي مُحَمَّدِ الحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ اللَّهِ الهَاشِمِيِّ مَنْ رَأَىٰ يَوْمَ تُوفِيِّ، وَأُخْرِجَتْ جَنَازَتُهُ وَوُضِعَتْ، وَنَحْنُ تِسْعَةٌ وَثَلَاثُونَ رَجُلاً قُعُودٌ نَنْتَظِرُ، حَتَّىٰ خَرَجَ إِلَيْنَا غُلامٌ وَوُضِعَتْ، وَنَحْنُ تِسْعَةٌ وَثَلَاثُونَ رَجُلاً قُعُودٌ نَنْتَظِرُ، حَتَّىٰ خَرَجَ إِلَيْنَا غُلامٌ عُشَارِيٌّ حَافٍ عَلَيْهِ رِدَاءٌ قَدْ تَقَنَّعَ بِهِ، فَلَيَّا أَنْ خَرَجَ قُمْنَا هَيْبَةً لَهُ مِنْ غَيْرِ أَنْ نَعْرِفَهُ، فَصَلَّى عَلَيْهِ وَمَشَىٰ فَدَخَلَ بَيْتاً غَيْرَ نَعْرِفَهُ، فَتَقَدَّمَ وَقَامَ النَّاسُ فَاصْطَفُّ واخَلْفَهُ، فَصَلَّى عَلَيْهِ وَمَشَىٰ فَدَخَلَ بَيْتاً غَيْرَ اللَّهُ فَي خَرَجَ مِنْهُ.

قَالَ أَبُو عَبْدِ الله الْهَمَدَانِيُّ: فَلَقِيتُ بِالْمَرَاغَةِ رَجُلاً مِنْ أَهْلِ تَبْرِيزَ يُعْرَفُ بِإِبْرَاهِيمَ بْنِ مُحَمَّدٍ التَّبْرِيزِيِّ، فَحَدَّثَنِي بِمِثْلِ حَدِيثِ الْهَاشِمِيِّ لَمْ يُخْرَمْ مِنْهُ شَيْءٌ، بإِبْرَاهِيمَ بْنِ مُحَمَّدٍ التَّبْرِيزِيِّ، فَقُلْتُ: غُلَامٌ عُشَارِيُّ القَدِّ أَوْ عُشَارِيُّ السِّنِّ؟ لِأَنَّهُ رُوِيَ قَالَ: فَسَالَتُ الْهَمَدَانِيَّ، فَقُلْتُ: غُلَامٌ عُشَارِيُّ القَدِّ أَوْ عُشَارِيُّ السِّنِّ؟ لِأَنَّهُ رُوِيَ

YV

١. الغيبة للشيخ الطوسي (ص ٢٥٧ و٢٥٨/ ح ٢٢٥).

إِنَّ الوِلَادَةَ كَانَتْ سَنَةَ سِتِّ وَخَمْسِينَ وَمِائَتَيْنِ، وَكَانَتْ غَيْبَةُ أَبِي مُحَمَّدٍ الشَّا سَنَةَ سِتَّةٍ وَمِائَتَيْنِ بَعْدَ الوِلَادَةِ بِأَرْبَع سِنِينَ، فَقَالَ: لَا أَدْرِي، هَكَذَا سَمِعْتُ، فَقَالَ لي شَيْخٌ مَعَهُ حَسَنُ الفَهُم مِنْ أَهْلِ بَلَدِهِ لَهُ رِوَايَةٌ وَعِلْمٌ: عُشَارِيُّ القَدِّ(١).

ولو لاحظنا قصة لقاء عليِّ بن مهزيار مع الإمام المهدي عليُّ لتلمَّسنا بشكل واضح شدَّة الاستتار والحذر في طريقة اللقاء.

## التحريف المهدوي عند الطائفة الإسماعيليّة:

كما ذكرنا في بداية البحث أنَّ الطابع العامَّ للحركات التي تدَّعي المهدويَّة هو بثُّ روايات مهدويَّة مجعولة من أجل تعزيز مكانتها ومصداقيَّتها في الأُمَّة، وهذا ما دأبت عليه الحركة الإسماعيليَّة أيضاً على غرار أخواتها من الحركات المنحرفة. وسنستعرض شكلين من التحريف الإسهاعيلي في حقِّ القضيَّة المهدويَّة:

الشكل الأوَّل: وضع النصوص وجعلها ممَّا يصبُّ في مصلحة العقيدة الإساعيليّة:

المشال الأوَّل: تفسير بعض الآيات القرآنيَّة بها يخدم ويلائه معتقدهم كها في قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعاً مِنَ المَثَانِي وَالقُرْآنَ العَظِيمَ ﴾ (الحجر: ٨٧).

حيث جاء في تفسير العيّاشي: عَنْ يُونُسَ بْن عَبْدِ اَلرَّحْمَن، عَمَّنْ ذَكَرَهُ رَفَعَهُ، قَالَ: سَالتُ أَبًا عَبْدِ الله اللَّهِ عَنْ قَوْلِ الله: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعاً مِنَ المَثَانِي وَالقُرْآنَ العَظِيمَ، قَالَ: «إِنَّ ظَاهِرَهَا الحَمْدُ وَبَاطِنَهَا وَلَدُ الوَلَدِ، وَالسَّابِعُ مِنْهَا القَائِمُ عَلَيْكِ ١٠٠٠.

١. الغيبة للشيخ الطوسي (ص ٢٥٨ و ٢٥٩/ ح ٢٢٦).

۲. تفسیر العیّاشی (ج ۲/ ص ۲۰۰/ ح ۳۷).

وكذلك عَنِ القَاسِمِ بْنِ عُرْوَةَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ التَّلِ فِي قَوْلِ اللهِ: ﴿وَلَقَدْ لَا اللهِ عَنْ المَثَانِي وَالقُرْآنَ العَظِيمَ ﴾، قَالَ: «سَبْعَةُ أَئِمَّةٍ، وَالقَائِمَ التَّهِ»(١).

والرواية الثالثة عَنْ سَمَاعَة، قَالَ: قَالَ أَبُو الْحَسَنِ عَلَيْهِ: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعاً مِنَ المَثَانِي وَالقُرْآنَ العَظِيمَ ﴾، قَالَ: «لَمُ يُعْطِ الأَنْبِيَاءَ إِلَّا مُحَمَّداً عَيَّالُهُ، وَهُمُ الشَّبْعَةُ الأَئِمَةُ ٱلَّذِينَ يَدُورُ عَلَيْهِمْ الفَلَكُ، وَالقُرْآنُ العَظِيمُ مُحَمَّدٌ عَيَّالُهُ» (٢).

وعن جابر بن سمرة، قال: قال رسول الله عَيْنَا : «يَكُونُ بَعْدِي اثْنَا عَشَرَ خَلِيفَةً كُلُّهُمْ مِنْ قُرَيْسٍ»(٤٠).

۱. تفسير العيَّاشي (ج ۲/ ص ۲٥٠/ ح ۳۹).

٢. تفسير العيَّاشي (ج ٢/ ص ٢٥١/ ح ٤١).

٣. كهال الدِّين (ص ٢٥٤ - ٢٥٦/ باب٢٣/ ح ٤).

٤. مسند أحمد (ج ٣٤/ ص ٤٣٩ و٤٤٠/ ح ٢٠٨٦٠).

ره أثرالحركاء

ولذا فقد استقرب العلامة المجلسي في بحاره أنْ تكون هذه الروايات من وضع الواقفة، حيث قال: (ولا يبعد أنْ تكون تلك الأخبار من روايات الواقفيَّة)(١).

ونحن وإنْ كنا لا نستبعد جعل الواقفة لهذه الروايات، لكنّا نستقرب بشكل أكبر أنَّ هذا الأمر من عمل الإساعيليَّة، وذلك أنَّهم اعتمدوا علىٰ سبعة أئمَّة وسمّوا بالسبعيَّة، حيث قال الشهرستاني في (الملل والنحل): إنَّ سبعة مبالسبعيَّة لأنَّهم قالوا: (إنَّ الأئمَّة تدور أحكامهم علىٰ سبعة سبعة كأيَّام الأُسبوع والساوات السبع والكواكب السبعة)(٢).

والآية تقول: ﴿سَبْعاً مِنَ المَثَانِي﴾، فهم حاولوا تأويل كلِّ (سبع) إلىٰ معتقدهم.

## المثال الثاني: رايات المغرب:

يرى المرحوم الدكتور السيِّد عدنان البكَّاء أنَّ الكثير من الروايات التي تتحدَّث عن المغرب ومصر والشام هي من وضع الماكنة الإعلاميَّة للدولة الفاطميَّة الإسهاعيليَّة، بل قبلها، وذلك من قِبَل الدعاة الإسهاعيليِّن، فقال: (وتذكر روايات أُخرى أبدال الشام، ونقباء مصر، ونجباء العراق.

وتذكر بعضها الرايات السود التي تأتي من خراسان.

ورأيي أنَّ كثيراً من هذه الروايات التي تذكر مُدُناً معيَّنة وصفات لرايات من وضع أنصار العبَّاسيِّن الذين ادَّعيٰ فيهم محمّد بن عبد الله المنصور المهدويَّة، ولعلاقة ذلك بأبي مسلم الخراساني وما اختاروه من شعار السواد، أو

4.

١. بحار الأنوار: ج٢٤، ص١١٧

٢. الملل والنحل (ج ١/ ص ١٩٢).



من وضع أنصار الفاطميِّين في ما يتعلَّق بالروايات التي تذكر المغرب ومصر والشام، لعلاقة ذلك بدعوة عبدالله المهدي أوَّل الخلفاء الفاطميِّين ومحلً دعوته وملكه)(۱).

المثال الثالث: طلوع الشمس من مغربها:

جاء في العديد من الروايات أنَّ من علامات الساعة أنَّ الشمس تطلع من المغرب، كما في تفسير العيَّاشي: عن زرارة وحمران ومحمّد بن مسلم عن أبي جعفر وأبي عبد الله عليَّكِ في قوله: ﴿ يَوْمَ يَا أُتِي بَعْضُ آياتِ رَبِّكَ لا يَنْفَعُ نَفْساً إِيمانُها ﴾ [الأنعام: ١٥٨]، قال: ﴿ طُلُوعُ الشَّمْسِ مِنَ اللَّهُ رِبِ، وَخُرُوجُ الدَّابَةِ، وَالدَّبَةِ،

وفي الغيبة للطوسي: أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ عَلِيِّ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ قُتَيْبَةَ، عَنِ الفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنِ الحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ اَلثُّ مَالِيِّ، قَالَ: قُلْتُ الفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنِ الحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ اَلثُّ عَلَيْ قَالَ: قُلْتُ وَمِ، لِأَبِي عَبْدِ الله عليه: إِنَّ أَبَا جَعْفَرٍ عليه كَانَ يَقُولُ: «خُرُوجُ اَلسُّ فْيَانِيٍّ مِنَ المَحْتُومِ، وَطُلُوعُ الشَّمْسِ مِنَ المَعْرِبِ مِنَ المَحْتُومِ»، وَأَشْيَاءُ كَانَ يَقُولُهُ عَرِبِ مِنَ المَحْتُومِ»، وَأَشْيَاءُ كَانَ يَقُولُهُ عَرِبِ مِنَ المَحْتُومِ»، وَأَشْيَاءُ كَانَ يَقُولُهُ عَرِبِ مِنَ المَحْتُومِ، وَطُلُوعُ الشَّمْسِ مِنَ المَعْرِبِ مِنَ المَحْتُومِ»، وَأَشْيَاءُ كَانَ يَقُولُهُ مَا مِنَ المَحْتُومِ.

فَقَالَ أَبُو عَبْدِ الله عليا : «وَإِخْتِلَافُ بَنِي فُلَانٍ مِنَ المَحْتُومِ، وَقَتْلُ اَلنَّهْ سِ النَّاكِيَّةِ مِنَ المَحْتُوم» (٣).

وفي الإرشاد: الفَضْلُ بْنُ شَاذَانَ، عَمَّنْ رَوَاهُ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي جَعْفَ رِ عَلَيْلِا: خُرُوجُ اَلسُّفْيَانِيِّ مِنَ اَلمَحْتُ ومِ؟ قَالَ: «نَعَمْ، وَالنِّدَاءُ مِنَ لِأَبِي جَعْفَ رِ عَلَيْلِا: خُرُوجُ اَلسُّفْيَانِيِّ مِنَ اَلمَحْتُ ومِ؟ قَالَ: «نَعَمْ، وَالنِّدَاءُ مِنَ

١. الإمام المهدي المنتظر وأدعياء البابيَّة والمهدويَّة (ص ٣٢٢).

۲. تفسير العيَّاشي (ج ۱/ ص ۳۸۶ و ۳۸۵/ ح ۱۲۸).

٣. الغيبة للطوسي (٤٣٥/ ح ٤٢٥).

اللَحْتُوم، وَطُلُوعُ الشَّمْسِ مِنْ مَغْرِبِهَا مَحْتُومٌ، وَاخْتِلَافُ بَنِي العَبَّاسِ فِي الدَّوْلَةِ عَتُومٌ، وَقَتْلُ اَلنَّفْسِ اَلزَّكِيَّةِ مَحْتُومٌ... (١٠).

وتُطرَح عدَّة احتمالات لبيان (طلوع الشمس من مغربها) في هذه الروايات، هي:

١ - المقصود بها على وجه الحقيقة، وهي من علامات الساعة خصوصاً، وأنَّ هناك تغيُّراً في الفلك مثل الكسوف والخسوف في غير وقتها في شهر

أ - وإليه يشير ما روي عَنْ بَدْرِ بْنِ الخَلِيلِ الأَزْدِيِّ، قَالَ: كُنْتُ جَالِساً عِنْدَ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْكِ، فَقَالَ: «آيَتَانِ تَكُونَانِ قَبْلَ قِيَامِ القَائِمِ عَلَيْكِ لَمُ تَكُونَا مُنْذُ هَبَطَ آدَمُ إِلَىٰ الأَرْضِ، تَنْكَسِفُ الشَّمْسُ فِي النِّصْفِ مِنْ شَهْرِ رَمَضَانَ، والقَمَرُ فِي آخِرِه»، فَقَالَ رَجُلُ: يَا بْنَ رَسُولِ الله، تَنْكَسِفُ الشَّمْسُ فِي آخِرِ الشَّهْرِ وَالقَمَرُ فِي النِّصْفِ؟ فَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ عَلَيْهِ: ﴿إِنِّي أَعْلَمُ مَا تَقُولُ، وَلَكِنَّهُ مَا آيَتَانِ لَمْ تَكُونَا مُنْذُ هَبَطَ آدَمُ عَلَيْكِ ١٠٠٠).

ب - وكذا الرواية في البحار عن الإرشاد التي تقول: رَوَىٰ أَبُو بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْلًا فِي حَدِيثٍ طَوِيلِ أَنَّهُ قَالَ: «إِذَا قَامَ القَائِمُ سَارَ إِلَىٰ الكُوفَةِ فَهَدَمَ بِهَا أَرْبَعَةَ مَسَاجِدَ، وَلَا يَبْقَ مَسْجِدٌ عَلَىٰ الأَرْضِ لَهُ شُرَفٌ إِلَّا هَدَمَهَا وَجَعَلَهَا جَمَّاءَ، وَوَسَّعَ اَلطَّرِيقَ الأَعْظَمَ، وَكَسَرَ كُلَّ جَنَاح خَارِج عَنِ اَلطَّرِيقِ، وَأَبْطَلَ الكُنُفَ وَالْمَيَازِيبَ إِلَىٰ الطُّرُقَاتِ، وَلَا يَتْرُكُ بِدْعَةً إِلَّا أَزَالَكَا، وَلَا سُنَّةً إِلَّا أَقَامَهَا، وَيَفْتَتِحُ قُسْطَنْطِينِيَّةَ وَالصِّينَ وَجِبَالَ الدَّيْلَم، فَيَمْكُثُ عَلَىٰ ذَلِكَ سَبْعَ سِنِينَ، مِقْدَارُ كُلِّ سَنَةٍ عَشْرُ سِنِينَ مِنْ سِنِيكُمْ هَذِهِ، ثُمَّ يَفْعَلُ اللهُ مَا يَشَاءُ»، قَالَ:

١. الإرشاد (ج ٢/ ص ٣٧١).



قُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَكَيْفَ تَطُولُ السَّنُونَ؟ قَالَ: «يَأْمُرُ اللهُ تَعَالَىٰ الفَلكَ بِاللَّبُوثِ، وَقِلَةِ الحَرَكَةِ، فَتَطُولُ الأَيَّامُ لِذَلِكَ وَالسِّنُونَ»، قَالَ: قُلْتُ لَهُ: إِنَّهُمْ بِاللَّبُوثِ، وَقِلَةِ الحَرَكَةِ، فَتَطُولُ الأَيَّامُ لِذَلِكَ قَوْلُ الزَّنَادِقَةِ، فَأَمَّا اللسلمُونَ يَقُولُ وَنَ إِنَّ الفَلكَ إِذَا تَغَيَّرُ فَسَدَ، قَالَ: «ذَلِكَ قَوْلُ الزَّنَادِقَةِ، فَأَمَّا اللسلمُونَ يَقُولُ وَنَ إِنَّ الفَلكَ إِذَا تَغَيَّرُ فَسَدَ، قَالَ: «ذَلِكَ قَوْلُ الزَّنَادِقَةِ، فَأَمَّا اللسلمُونَ فَلْ اللهَ عَلَى اللهُ القَمَرَ لِنَبِيِّهِ عَلَيْهُ، وَرَدَّ الشَّمْسَ مِنْ قَبْلِهِ فَلَا سَبِيلَ لَهُمْ إِلَىٰ ذَلِكَ، وَقَدْ شَتَّ اللهُ القَمَرَ لِنَبِيِّهِ عَلَيْهُ، وَرَدَّ الشَّمْسَ مِنْ قَبْلِهِ لِيُولِ يَوْمِ القِيَامَةِ، وَأَنَّهُ كَالفِ سَنَةٍ عِمَّا تَعُدُّونَ »(١). ليُوسَعَ بْنِ نُونٍ، وَأَخْبَرَ بِطُولِ يَوْمِ القِيَامَةِ، وَأَنَّهُ كَالفِ سَنَةٍ عِمَّا تَعُدُّونَ »(١).

فمع كلِّ هذه المتغيِّرات فليس من البعيد ولا المستغرَب أنْ تتغيَّر جهة طلوع الشمس فتخرج من الغرب بدل الشرق.

٢ - المقصود بها المجاز، وهي ظهور صاحب العصر والزمان على بعد استتاره وغيبته، فعبر عن الغيبة بالغروب، وهذا المعنى لا مانع منه، وإليه يشير ما روي عن أمير المؤمنين عليه: «وَهُو اَلشَّمْسُ اَلطَّالِعَةُ مِنْ مَغْرِبِهَا» (٢).

٣ - المقصود هو المعنى الحقيقي من كلمة (المغرب) والمجاز في كلمة (الشمس)، فهي تعني الإمام المهدي في وخروجه من المغرب بنحو الحقيقة، وهذا التفسير الخاطئ دعا إليه وحاول نشره الإساعيليَّة بكلِّ ماكنتهم الإعلاميَّة وانتشار دعاتهم في البلدان، وذلك بعد تمكُّنهم في المغرب العربي وتكوين دولتهم الفاطميَّة من قِبَل (عبيد الله بن الحسين) حيث لُقِّب بـ (محمّد المهدى).

وقد أشار إلى ذلك السيِّد المرحوم عدنان البكاء في كتابه (الإمام المهدي المنتظر وأدعياء البابيَّة والمهدويَّة) حيث قال:

(وفي رواية عن حذيفة أنَّ المقصود بالشمس التي تخرج من مغربها هو الإمام نفسه ، وهو مجاز، ولا مانع منه، إلَّا أنَّ بعض الروايات لصراحتها

١. بحار الأنوار للعلَّامة المجلسي (ج ٥٢/ ص ٣٣٩/ ح ٨٤)، عن الإرشاد للشيخ المفيد (ج ٢/ ص ٣٨٥).

٢. كمال الدِّين (ص ٧٢٥ و ٥٢٨/ باب ٤٧/ ح ١).

جُوْلًا بالمعني الحقيقي للشمس، ولأنَّه ينافي ما ورد من مكان ظهور الإمام عليه في مكَّة، وقد أشاع هذا التفسير الإسماعيليُّون ليُطبِّقوه على المهدي الفاطمي الذي ظهر في المغرب)<sup>(۱)</sup>.

ولا يخفي أنَّ خروج المهدي من المغرب مخالف لما ثبت بالتواتر واتُّفاق المسلمين على أنَّ خروجه من مكَّة المكرَّمة.

ونذكر روايتين فقط كشاهد على ما قلناه وإلَّا فالروايات كثيرة جدًّا:

١ - الفَضْلُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ حَيٍّ بْنِ مَرْوَانَ، عَنْ عَلِيِّ بْنِ مَهْزِيَارَ، قَالَ: قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ عَلَيْلِا: «كَأَنِّي بِالقَائِم يَوْمَ عَاشُورَاءَ يَوْمَ اَلسَّبْتِ قَائِماً بَيْنَ اَلرُّكُنِ وَالمَقَام، بَيْنَ يَدَيْهِ جَبْرَئِيلُ اللَّهِ يُنادِي: البَيْعَةَ لله، فَيَمْلَأُهُا عَدْلاً كَمَا مُلِئَتْ ظُلْماً وَجَوْراً»(١).

٢ - عَنْ عَلِيٍّ [ عليَّا إِيَّ ]، قَالَ: «إِذَا هَزَمَتِ اَلرَّايَاتُ اَلسُّودُ خَيْلَ اَلسُّفْيَانِيِّ الَّتِي فِيهَا شُعَيْبُ بْنُ صَالِح تَمَنَّىٰ اَلنَّاسُ اللَّه دِيَّ فَيَطْلُبُونَهُ، فَيَخْرُجُ مِنْ مَكَّةَ وَمَعَهُ رَايَةُ رَسُولِ الله [عَيْلِيُّ]، فَيُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ بَعْدَ أَنْ يَيْأَسَ اَلنَّاسُ مِنْ خُرُوجِهِ لَمِا طَالَ عَلَيْهِمْ مِنَ البَلَاءِ، فَإِذَا فَرَغَ مِنْ صَلَاتِهِ إِنْصَرَفَ، فَقَالَ: أَيُّهَا اَلنَّاسُ، أَلَحَّ البَلاءُ بِأُمَّةِ مُحَمَّدٍ [عَلَيْكُ]، وَبِأَهْل بَيْتِهِ خَاصَّةً، قُهِرْنَا وَبُغِيَ عَلَيْنَا (٣).

## المثال الرابع:

يُذكر أنّ أبا عبد الله الشيعي، وكان من أكابر الدعاة للحركة الإسماعيليَّة ولمحمّد المهدي الإسماعيلي في المغرب، أنَّه ذهب مع حجَّاج من أهل كتامة واختلط معهم في مكَّة المكرَّمة (فلهَّا قاربوا بلادهم لقيهم رجال من الشيعة فأخبروهم بخبره، فرغبوا في نزوله عندهم، واقترعوا فيمن يُضيِّف منهم،

١. الإمام المهدي المنتظَر وأدعياء البابيَّة والمهدويَّة (ص ٢٨٦).

٢. الغيبة للطوسي (ص ٥٣ ٤/ ح ٥٩.

٣. الفتن لنعيم بن حمَّاد (ص ٢١٣).



ثمّ رحلوا حتَّىٰ وصلوا إلىٰ أرض كتامة منتصف شهر ربيع الأوَّل سنة ثمانين ومائتين، فسأله قوم منهم أنْ ينزل عندهم حتَّىٰ يقاتلوا دونه، فقال لهم: أين يكون فبُّ الأخيار؟ فتعجَّبوا من ذلك ولم يكونوا ذكروه له، فقالوا له: عند بني سليان، فقال: إليه نقصد، ثمّ نأتي كلَّ قوم منكم في ديارهم ونزورهم في بيوتهم، فأرضىٰ بذلك الجميع.

وسار إلى جبل يقال له: إنكجان، وفيه فجُّ الأخيار، فقال: هذا فجُّ الأخيار، فقال: هذا فجُّ الأخيار، وما سُمِّي إلَّا بكم، ولقد جاء في الآثار: أنَّ للمهدي هجرة تنبو عن الأوطان، ينصره فيها الأخيار من أهل ذلك الزمان، قوم مشتقُّ اسمهم من الكتان، فإنَّهم كتامة، وبخروجكم من هذا الفجِّ يُسمَّىٰ فجُّ الأخيار)(۱).

### الشكل الثاني: تزوير وتقمّص الشخصية المهدوية:

الشكل الثاني لبيان تحريف الفرقة الإسماعيليَّة للعقيدة المهدويَّة لم يكن بزرع النصوص وجعلها ومن ثَمَّ نشرها في الأُمَّة كما في الشكل الأوَّل، وإنَّما كان التحريف بتجسيد شخصيَّة مهدويَّة مزوَّرة وعرضها علىٰ الناس والإشارة إلىٰ هذه الشخصيَّة بأنَّه هو المهدي، وذلك من أجل توسيع انتشار حركتهم وكسب أكبر عدد ممكن من الأتباع، وهذا الشكل أكثر تأثيراً من الأوَّل، وذلك لوضوح أنَّ المهدي المجمع عليه بين الطوائف الشيعيَّة أنَّه غائب مستر، وظهوره لبعض من الأشخاص أو لمجموعة يُعطي شرفيَّة خاصَّة وإيهاناً أكثر لمن يؤمن بهذه العقيدة بشكل عامِّ.

## 

وإليك نموذجاً نستقرب أنْ يكون من صناعة الدعاة للحركة الإسماعيليَّة، وهم رواية الصدوق والشيخ الطوسي (أعلىٰ الله مقاميه):

١. بحوث في الملل والنحل (ج ٨/ ص ٩٩ و٢٠٠).

حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ زِيَادِ بْنِ جَعْفَرِ الْهَمَدَانِيُّ، قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو القَاسِم جَعْفَرُ ا بن أَحْمَدَ العَلَوِيُّ الرَّقِّيُّ العُرَيْضِيُّ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو الحَسَنِ عَلِيُّ بْنُ أَحْمَدَ العَقِيقِيُّ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو نُعَيْم الأَنْصَارِيُّ الزَّيْدِيُّ، قَالَ: كُنْتُ بِمَكَّةَ عِنْدَ الْمُسْتَجَارِ وَجَمَاعَةً مِنَ الْمُقَصِّرَةِ وَفِيهِمُ المَحْمُ ودِيُّ وَعَلَّانُ الكُلَيْنِيُّ وَأَبُو الهَيْشَم الدِّينَارِيُّ وَأَبُو جَعْفَرٍ الأَحْوَلُ الْهَمْدَانِيُّ، وَكَانُوا زُهَاءَ ثَلَاثِينَ رَجُلاً، وَلَمْ يَكُنْ مِنْهُمْ مُخْلِصٌ عَلِمْتُهُ غَيْرَ مُحَمَّدِ بْنِ القَاسِمِ العَلَوِيِّ العَقِيقِيِّ، فَبَيْنَا نَحْنُ كَذَلِكَ فِي اليَوْم السَّادِسِ مِنْ ذِي الحِجَّةِ سَنَةَ ثَلَاثٍ وَتِسْعِينَ وَمِائَتَيْنِ مِنَ الهِجْرَةِ، إِذْ خَرَجَ عَلَيْنَا شَابٌّ مِنَ الطَّوَافِ عَلَيْهِ إِزَارَانِ مُحْرِمٌ [بِهَا]، وَفِي يَدِهِ نَعْ لَانِ، فَلَـاّ رَأَيْنَاهُ قُمْنَا جَمِيعاً هَيْبَةً لَهُ، فَلَمْ يَبْقَ مِنَّا أَحَدٌ إِلَّا قَامَ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ، ثُمَّ قَعَدَ وَالتَفَتَ يَمِيناً وَشِهَالاً، ثُهَ قَالَ: «أَتَدْرُونَ مَا كَانَ أَبُو عَبْدِ الله الثَّالِ يَقُولُ فِي دُعَاءِ الإِحْاح؟»، قُلْنَا: وَمَا كَانَ يَقُولُ؟ قَالَ: «كَانَ يَقُولُ: اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِاسْمِكَ الَّذِي بِهِ تَقُومُ السَّاءُ، وَبِهِ تَقُومُ الأَرْضُ، وَبِهِ تُفَرِّقُ بَيْنَ الحَقِّ وَالبَاطِل، وَبِهِ تَجْمَعُ بَيْنَ الْمُتَفَرِّقِ، وَبِهِ تُفَرِّقُ بَيْنَ المُجْتَمِع، وَبِهِ أَحْصَيْتَ عَدَدَ الرِّمَالِ، وَزِنَةَ الجِبَالِ، وَكَيْلَ البِحَارِ، أَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ، وَأَنْ تَجْعَلَ لِي مِنْ أَمْرِي فَرَجاً وَنَخْرَجاً».

ثُمَّ نَهَضَ فَدَخَلَ الطَّوَافَ، فَقُمْنَا لِقِيَامِهِ حِينَ انْصَرَفَ، وَأُنْسِينَا أَنْ نَقُولَ لَهُ: مَنْ هُوَ؟ فَلَمَّا كَانَ مِنَ الغَدِ فِي ذَلِكَ الوَقْتِ خَرَجَ عَلَيْنَا مِنَ الطَّوَافِ، فَقُمْنَا كَقِيَامِنَا الأَوَّل بِالأَمْس، ثُمَّ جَلَسَ فِي مَجْلِسِهِ مُتَوَسِّطاً، ثُمَّ نَظَرَ يَمِيناً وَشِمَالاً، قَالَ: «أَتَدْرُونَ مَا كَانَ أَمِيرُ المُؤْمِنِينَ النَّا إِيُّ يَقُولُ بَعْدَ صَلَاةِ الفَريضَةِ؟»، قُلْنَا: وَمَا كَانَ يَقُولُ؟ قَالَ: «كَانَ يَقُولُ: اللَّهُمَّ إِلَيْكَ رُفِعَتِ الأَصْوَاتُ، و[دُعِيَتِ الدَّعَوَاتُ]، وَلَكَ عَنَتِ الوُّجُوهُ، وَلَكَ خَضَعَتِ الرِّقَابُ، وَإِلَيْكَ التَّحَاكُمُ فِي الأَعْمَالِ، يَا خَيْرَ مَسْؤُولٍ وَخَيْرَ مَنْ أَعْطَىٰ، يَا صَادِقُ يَا بَارِئ، يَا مَنْ لا يُخْلِفُ المِيعاد،



يَا مَنْ أَمَرَ بِالدُّعَاءِ وَتَكَفَّلَ بِالإِجَابَةِ، يَا مَنْ قَالَ: ﴿ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ [غافر: ٦٠]، يَا مَنْ قَالَ: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعْوَةَ اللهَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦]، يَا الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨٨]، يَا مَنْ قَالَ: ﴿ يَا عِبَادِيَ اللَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللهِ إِنَّ مَنْ قَالَ: ﴿ يَا اللهِ إِنَّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُو الغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [الزمر: ٣٥]».

ثُمَّ نَظَرَ يَمِيناً وَشِهَالاً بَعْدَ هَذَا الدُّعَاءِ، فَقَالَ: «أَتَدْرُونَ مَا كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْ يَقُولُ فِي سَجْدَةِ الشُّكْرِ؟»، قُلْنَا: وَمَا كَانَ يَقُولُ؟ قَالَ: «كَانَ يَقُولُ: اللَّهُ وَلَا عَنْ لَا يُزِيدُهُ الحَاحُ اللَّلِحِينَ إِلَّا جُوداً وَكَرَماً، يَا مَنْ لَهُ خَزَائِنُ السَّهَاوَاتِ يَا مَنْ لَا يُزِيدُهُ الحَاحُ اللَّحِينَ إِلَّا جُوداً وَكَرَماً، يَا مَنْ لَهُ خَزَائِنُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ، يَا مَنْ لَهُ خَزَائِنُ مَا دَقَّ وَجَلَّ، لَا تَمْنَعُكَ إِسَاءَتِي مِنْ إِحْسَانِكَ إِلَيْ، إِنِي وَالأَرْضِ، يَا مَنْ لَهُ خَزَائِنُ مَا دَقَّ وَجَلَّ، لَا تَمْنَعُكَ إِسَاءَتِي مِنْ إِحْسَانِكَ إِلَيْ اللَّهُ وَالْمَنْ لَهُ وَأَنْتَ أَهْلُهُ وَأَنْتَ أَهْلُ الجُودِ وَالكَرَمِ وَالعَفْوِ، يَا رَبَّاهُ أَسْأَلُكَ أَنْ تَفْعَلَ بِي مَا أَنْتَ أَهْلُهُ وَأَنْتَ قَادِرٌ عَلَىٰ العُقُوبَةِ وَقَدِ اسْتَحْقَقْتُهَا، لَا حُجَّةَ يَا اللهُ افْعَلْ بِي مَا أَنْتَ أَهْلُهُ فَأَنْتَ قَادِرٌ عَلَىٰ العُقُوبَةِ وَقَدِ اسْتَحْقَقْتُهَا، لَا حُجَّة يَا اللهُ افْعَلْ بِي مَا أَنْتَ أَهْلُهُ فَأَنْتَ قَادِرٌ عَلَىٰ العُقُوبَةِ وَقَدِ اسْتَحْقَقْتُهَا، لَا حُجَّةَ يَلُكُ وَلَا عُذْرَلِي عِنْدَكَ وَأَلْتَ أَهُ لَا اللهُ الْعُلُوبَةِ وَقَدِ السَّتَحْقَقْتُهَا، لَا حُجَّةُ وَعَنِي اللهُ أَلْ وَلِي وَلَا عُذُرَ لِي عِنْدَكَ مَا أَنْتَ أَوْلِكَ بِكُلِّ ذَنْتِ أَذُنْتُ أُو الْمُعَلِّ وَالْمُ مَا مَنْ عَلَامُ مَا يَا وَالْمَا مُنَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وَقَامَ فَدَخَلَ الطَّوَافَ فَقُمْنَا لِقِيَامِهِ، وَعَادَ مِنْ غَدِ فِي ذَلِكَ الوَقْتِ، فَقُمْنَا لِقِيَامِهِ، وَعَادَ مِنْ غَدِ فِي ذَلِكَ الوَقْتِ، فَقُمْنَا لِإِسْتِقْبَالِهِ كَفِعْلِنَا فِيهَا مَضَىٰ، فَجَلَسَ مُتَوَسِّطاً وَنَظَرَ يَمِيناً وَشِهَالاً، فَقَالَ: «كَانَ عَلِيٌّ بْنُ الحُسَيْنِ سَيِّدُ العَابِدِينَ عَلَيُّ لِيَقُولُ فِي سُجُودِهِ فِي هَذَا المَوْضِعِ - وَأَشَارَ بِيلِهِ إِلَى الحِجْرِ نَحْوَ المِيزَابِ -: عُبَيْدُكَ بِفِنَائِكَ، مِسْكِينُكَ بِبَابِكَ، أَسْأَلُكَ مَا لَا بِيدِهِ إِلَى الحِجْرِ نَحْوَ المِيزَابِ -: عُبَيْدُكَ بِفِنَائِكَ، مِسْكِينُكَ بِبَابِكَ، أَسْأَلُكَ مَا لَا يَقْدِرُ عَلَيْهِ سِوَاكَ»، ثُمَّ نظر يَمِيناً وَشِهَالاً، وَنَظرَ إِلَىٰ مُحَمَّدِ بْنِ القَاسِمِ العَلَوِيِّ، فَقَالَ: «يَا مُحَمَّدُ بْنِ القَاسِمِ العَلَوِيِّ، فَقَالَ: «يَا مُحَمَّدُ بْنِ القَاسِم، أَنْتَ عَلَىٰ خَيْرٍ إِنْ شَاءَ اللهُ»، وَقَامَ فَذَخَلَ الطَّوافَ،

<u>ځ:</u>

إِنَّ اللَّهُ عَاءِ، وَ[أُ]نْسِينَا أَنْ نَتَذَاكَرَ مِنَ الدُّعَاءِ، وَ[أُ]نْسِينَا أَنْ نَتَذَاكَرَ أَمْرَهُ إِلَّا فِي آخِرِ يَوْمٍ، فَقَالَ لَنَا المَحْمُ ودِيُّ: يَا قَوْم، أَتَعْرِفُ ونَ هَذَا؟ قُلْنَا: لَا، قَالَ: ا هَـذَا وَالله صَاحِبُ الزَّمَانِ عَلَيْهِ، فَقُلْنَا: وَكَيْفَ ذَاكَ يَـا أَبَـا عَـلِيٍّ؟ فَذَكَرَ أَنَّهُ مَكَثَ يَدْعُو رَبَّهُ وَكِنَّ وَيَسْأَلُهُ أَنْ يُرِيَهُ صَاحِبَ الأَمْرِ سَبْعَ سِنِينَ، قَالَ: فَبَيْنَا أَنَا يَوْماً فِي عَشِيَّةِ عَرَفَةَ، فَإِذَا بِهَ ذَا الرَّجُل بِعَيْنِهِ، فَدَعَا بِدُعَاءٍ وَعَيْدُهُ، فَسَالتُهُ مِكَنْ هُو، فَقَالَ: «مِنَ النَّاسِ»، فَقُلْتُ: مِنْ أَيِّ النَّاسِ مِنْ عَرَبِهَا أَوْ مَوَالِيهَا؟ فَقَالَ: «مِنْ عَرَبِهَا»، فَقُلْتُ: مِنْ أَيِّ عَرَبِهَا؟ فَقَالَ: «مِنْ أَشْرَفِهَا وَأَشْمَخِهَا»، فَقُلْتُ: وَمَنْ هُمْ؟ فَقَالَ: «بَنُو هَاشِم»، فَقُلْتُ: مِنْ أَيِّ بَنِي هَاشِم؟ فَقَالَ: «مِنْ أَعْلَاهَا ذِرْوَةً وَأَسْنَاهَا رِفْعَةً"، فَقُلْتُ: وَمِحَّنْ هُمْ؟ فَقَالَ: «مَِّنْ فَلَقَ الْحَامَ، وَأَطْعَمَ الطَّعَامَ، وَصَلَّىٰ بِاللَّيْلِ وَالنَّاسُ نِيَامٌ»، فَقُلْتُ: إِنَّهُ عَلَوِيٌّ، فَأَحْبَبْتُهُ عَلَىٰ العَلَوِيَّةِ، ثُمَّ افْتَقَدْتُهُ مِنْ بَيْنِ يَدَيَّ، فَلَمْ أَدْرِ كَيْفَ مَضَىٰ فِي السَّاعَ ِ أَمْ فِي الأَرْضِ، فَسَالتُ القَوْمَ الَّذِينَ كَانُوا حَوْلَهُ: أَتَعْرِفُونَ هَذَا العَلَوِيَّ؟ فَقَالُوا: نَعَمْ يَحُرِجُ مَعَنَا كُلَّ سَنَةٍ مَاشِياً، فَقُلْتُ: شُبْحَانَ الله وَالله مَا أَرَىٰ بِهِ أَثَرَ مَشْي، ثُمَ انْصَرَفْتُ إِلَىٰ الْمُزْ دَلِفَةِ كَئِيباً حَزِيناً عَلَىٰ فِرَاقِهِ، وَبتُّ فِي لَيْلَتِي تِلْكَ، فَإِذَا أَنَا بِرَسُولِ الله عَيْلَةُ، فَقَالَ: يَا مُحُمَّدُ، رَأَيْتَ طَلِبَتَكَ؟ فَقُلْتُ: وَمَنْ ذَاكَ يَا سَيِّدِي؟ فَقَالَ: الَّذِي رَأَيْتَهُ فِي عَشِيَّتِكَ فَهُ وَ صَاحِبُ زَمَانِكُمْ. فَلَيَّا سَمِعْنَا ذَلِكَ مِنْهُ عَاتَبْنَاهُ عَلَىٰ أَلَّا يَكُونَ أَعْلَمَنَا ذَلِكَ، فَذَكَرَ أَنَّهُ كَانَ نَاسِياً أَمْرَهُ إِلَىٰ وَقْتِ مَا حَدَّثَنَا.

وحدَّثنا بهذا الحديث عهَّار بن الحسين بن إسحاق الأسروشني عليُّ بجبل بوتك من أرض فرغانة، قال: حدَّثني أبو العبَّاس أحمد بن الخضر، قال: حدَّثني أبو الحسين محمّد بن عبد الله الإسكافي، قال: حدَّثني سُلَيم، عن أبي نعيم الأنصاري، قال: كنت بالمستجار بمكَّة أنا وجماعة من المقصِّرة فيهم المحمودي وعلَّان الكليني، وذكر الحديث مثله سواء.

وحدَّ ثنا أبو بكر محمّد بن محمّد بن عليِّ بن محمّد بن حاتم، قال: حدَّ ثنا أبو الحسين عبيد الله بن محمّد بن جعفر القصباني البغدادي، قال: حدَّ ثني أبو محمّد عليُّ بن محمّد بن أحمد بن الحسين الماذرائي، قال: حدَّ ثنا أبو جعفر محمّد بن عليِّ المنقذي الحسني بمكَّة، قال: كنت جالساً بالمستجار وجماعة من المقصرة وفيهم المحمودي، وأبو الهيثم الديناري، وأبو جعفر الأحول، وعلَّن الكليني، والحسن بن وجناء، وكانوا زهاء ثلاثين رجلاً، وذكر الحديث مثله سواء (۱).

وقريب منها جدّاً رواها الشيخ الطوسي في كتابه (الغيبة)(٢).

والحادثة رُويت بأربعة طُرُق مختلفة ممَّا يبعث على الاطمئنان بوقوعها، بغضِّ النظر عن صحَّة أسانيدها المختلفة.

# نظرة تحليليَّة علميَّة في الرواية:

المتأمّل في هذه الرواية يجد فيها الكثير من المؤشّرات على ما قلناه سابقاً من استغلال قضيّة غيبة الإمام المهدي هي من قبَل الطائفة الإسماعيليّة لكسب الأتباع لحركتهم والترويج لها، وذلك من خلال النقاط التالية:

1 - أنَّ هذا الظهور والاستعراض المسرحي وبهذه الكيفيَّة العلنيَّة ولمدَّة ثلاثة أيَّام متوالية في نفس التوقيت ولمجموعة كبيرة من الناس المختلفة في المذاهب إنْ لم يكن أكثرهم من غير الشيعة كما تدلُّ عليه بعض نصوص الرواية مضافاً إلى أنَّ جميع الطائفين في البيت الحرام وغيرهم كانوا يشاهدون هذا الأمر وهذا اللقاء.

۱. کہال الدِّین (ص ۲۷۰ – ۲۷۳/ باب ۶۳/ ح ۲۶).

٢. الغيبة للشيخ الطوسي (ص ٢٥٩ - ٢٦٣/ ح ٢٢).

أقول: إنَّ كلُّ ذلك مخالف تماماً مع أسباب الغيبة وعللها، ومتعارض مع المنهجيَّة المتَّبعة لحركة الإمام الخفيَّة كما ذكرنا بعض الروايات فيما سبق.

فالإمام وأتباعه يعيشون هذه الأجواء المكثَّفة من التقيَّة، وكما نقل الشيخ الطوسي في غيبته: (... لأنَّ الأمر كان حادّاً جدّاً في زمن المعتضد، والسيف يقطر دماً کے یقال)(۱).

فأين الحذر؟ وأين الاحتياط؟ بل ما هي الغاية في هذا الظهور غير المبرَّر؟ نعم كان للإمام على ظهور في مثل هذا الجمع أو يزيد ولكن كان في ظرف أُجبر عليه ولمرَّة واحدة، وذلك حين الصلاة على جثمان أبيه الإمام العسكري النَّهِ كما يذكر النصُّ: (...فَلَمَّا صِرْنَا فِي اَلدَّارِ إِذَا نَحْنُ بِالْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ (صَلَوَاتُ الله عَلَيْهِ) عَلَىٰ نَعْشِهِ مُكَفَّناً، فَتَقَدَّمَ جَعْفَرُ بْنُ عَلِيٍّ لِيُصَلِّي عَلَىٰ أَخِيهِ، فَلَمَّا هَمَّ بِالتَّكْبِيرِ خَرَجَ صَبِيٌّ بِوَجْهِهِ سُمْرَةٌ بِشَعْرِهِ قَطَطٌ بِأَسْنَانِهِ تَفْلِيجُ فَجَبَذَ بِرِدَاءِ جَعْفَرِ بْنِ عَلِيٍّ وَقَالَ: «تَأَخَّرْ يَا عَمِّ، فَأَنَا أَحَقُّ بِالصَّلَاةِ عَلَىٰ أبي»، فَتَأَخَّرَ جَعْفَرٌ وَقَدِ اِرْبَدَّ وَجْهُهُ وَاصْفَرَّ، فَتَقَدَّمَ اَلصَّبِيُّ وَصَلَّىٰ عَلَيْهِ، وَدُفِنَ إِلَىٰ جَانِب قَبْر أَبِيهِ عَلِيْتِكِيْكِ ...)(٢).

فهنا يمكن أنْ نتفهَّم سبب ظهوره على المفاجع واختفائه بسرعة أيضاً بعد أداء الصلاة، باعتبار أنَّ المعصوم لا يلى أمره إلَّا المعصوم، مضافاً إلىٰ دفع شبهة إمامة عمِّه جعفر إذا صلَّىٰ هو علىٰ جثان أخيه.

٢ - حـدوث هـذه الواقعـة بتاريـخ (٢٩٢هـ) وهـو متناسـق مـع الحملـة التبليغيَّة للحركة الإسماعيليَّة في عصر الغيبة الصغريٰ كما مرَّ سابقاً.

وهـو الجـوُّ المناسـب لمشـل هـذه الأحـداث حيـث إنَّ أكـبر طائفـة شـيعيَّة وهم الاثنا عشريَّة وصلوا إلى زمن الغيبة وآمنوا بغيبة الإمام الثاني عشر،

2.

١. الغيبة للشيخ الطوسي (ص ٢٩٦/ ح ٢٤٩).

٢. كمال الدِّين (ص ٤٧٥ و ٤٧٦/ باب ٤٣/ ح ٢٥).

فكان بالإمكان استقطاب بعض الأتباع من هذه الطائفة من خلال هذه الأُطروحات المغلفة والمبهمة بالمهدويَّة والغيبة، وهذا ما نجده في أمثال (الحسن بن الصباح)، حيث كان اثني عشريّاً ثمّ تحوَّل إلى الإسماعيليَّة، ولا نعلم إنْ كان علىٰ قناعة بذلك أم غرَّه الجاه والمال والمنصب.

وهكذا ما يذكره الكليني في (الكافي الشريف) عَن الحَسَنُ بْنُ الفَضْل بْن زَيْدٍ اليَا إِنُّ، قَالَ: كَتَبَ أَبِي بِخَطِّه كِتَابًا فَوَرَدَ جَوَابُه، ثُمَّ كَتَبْتُ بِخَطِّي فَوَرَدَ جَوَابُه، ثُمَّ كَتَبَ بِخَطِّهِ رَجُلٌ مِنْ فُقَهَاءِ أَصْحَابِنَا فَلَمْ يَرِدْ جَوَابُه، فَنَظَرْنَا فَكَانَتِ العِلَّةُ أَنَّ الرَّجُلَ تَحَوَّلَ قَرْمَطِيًّا (١).

٣ - أنَّ هـذا الاستعراض بهـذه الكيفيَّة يحتاج إلى تأمُّل، فيا تـرى لماذا يخرج إليهم هذا الشابُّ ولمدَّة ثلاثة أيَّام متوالية وهو في ثوب الإحرام، فهل يا ترى أنَّه لم ينتهِ من عمرة التمتُّع لمدَّة ثلاثة أيَّام وهذا مستحيل عادةً، أم كان يعتمر عمرة مفردة وهو محرَّم عند الطائفة الشيعيَّة إلَّا مرَّة واحدة في الشهر(٢)؟ وهذه أيضاً لا تحتاج إلى فترة ثلاثة أيَّام، بل تنتهي في ساعات في يـوم واحـد.

٤ - أنَّ ما ذكره هذا الشابُّ في هذا اللقاء ولمدَّة ثلاثة أيَّام كما تنصُّ الرواية، لم يكن شيئاً جديداً على الشيعة، بل لا يستدعى خرق نظام الغيبة وتعريض نفسه - لـو كان هـو الإمـام علي الخطر انكشـاف أمـره، حيـث نجـد أنَّ ما ذكره لا يعدو كونه دعاءً للأئمَّة التِّكِيرُ ، وبعض ما ذكره ليس جديداً، بل هـو دعـاء مأثـور عـن الإمـام الصـادق اليُّلا منتـشر بـين الشـيعة، والـراوي لـه هـو محمّد بن مسلم، وهو ما يُسمَّىٰ بدعاء (الإلحاح).

١. الكافي (ج ١/ ص ٥٢٠/ باب مولد الصاحب علي ﴿ ح ١٣).

٢. إلَّا إذا كان ينوب عن غيره.

٥ - أنَّ الراوي لهذه الحادثة يشير إلى مهدويَّة الرجل الشابِّ فقط وليس إلىٰ نسبه، وهذا ممَّا يُعطى انطباعاً أنَّه لا يقصد الإمام الحجَّة بن الحسن العسكري ، وإنَّما يحاول إعطاء صفة مهدويَّة للرجل بغضِّ النظر عن نسبه، وهذا هو ما يريده أصحاب الحركة الإسماعيليّة.

٦ - من الملاحَظ أيضاً أنَّ الرجل ولمدَّة ثلاثة أيَّام يحضر اجتماع مجموعة كبيرة من الحجَّاج، ولم يذكر لهم ما أُثِرَ عن الأئمَّة المِيلا بعد الإمام الصادق الثِّلا، مَّا يُشكِّل انطباعاً أنَّه لا يؤمن بإمامة الكاظم عليَّ ومن بعده عليِّك ، وهذا هو ما تؤمن به الفرقة الإسماعيليّة.

٧ - ولعلَّ كثرة التفات يميناً وشهالاً - في كلِّ جلسة مرَّتين - فيه قرينة وإشارة إلىٰ توجُّس الرجل من عيون النظام العبَّاسي، إذ كان الدعاة ملاحَقين من قِبَل أزلام النظام آنذاك.

وهناك نماذج أُخرى من اللقاءات التي نستقرب افتعالها من قِبَل الحركة الإسماعيليَّة ذُكِرَت في مصادرنا نشير فقط لبعضها حذراً من التطويل أوَّلاً، ولأنَّ الفكرة يتمُّ إيصالها ولو بتسليط الضوء على مفردة واحدة فقط وهو ما قمنا به.

الرواية الثانية:

لقاء أبي سورة الزيدي مع رسول الخلف ﷺ (١).

الرواية الثالثة:

عن عليٌّ بن إبراهيم الفدكي، عن الأودعي (الأزدي) $(\Upsilon)$ .

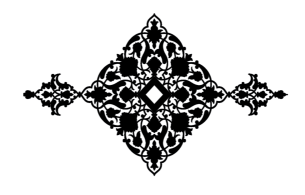
١. الغيبة للطوسي (ص ٣٠٢/ ح ٢٥٥).

٢. الغيبة للطوسي (ص ٢٥٤/ ح ٢٢٣).

الخلاصة:

أنَّ الحركة الإسماعيليَّة كغيرها من الحركات المهدويَّة المنحرفة حاولت وبشتَّىٰ الطُّرُق الاستفادة من العقيدة المهدويَّة لصالح ما تؤمن به، فعملت على وضع الأحاديث التي تُؤيِّد معتقدهم، كما صنعت سيناريوهات مزيَّفة في اللقاء بالمهدي لتكون أقوى جاذبيَّة للمحبِّين والأتباع، وقد أخذها الأعلام وسطروها في كُتُبهم، ولا أستبعد أنْ يكون ذلك من باب المؤيِّدات والمؤشِّرات على صحَّة أصل العقيدة وليس من باب أنَّهم على المحبَّة مثل هذه اللقاءات.

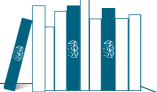
والحمد لله ربِّ العالمين





# قراءة في واقع الأدبان السماوية عند ظهور الإمام المهدي على التعاطى والآليات





### تمهيد:

### معنىٰ الدين لغة:

الدين لغةً: الطاعة، يقال دان له يدين ديناً(١).

وأيضاً وردت هذه المادة (الدال والياء والنون) بمعنى - المجازاة، كما في قولهم: كما تدين تدان، معناها كما تجازي تجازي، أي تجازي بعملك وبحسب ما عملت(٢).

وفي القرآن الكريم ورديوم الدين بمعنى يوم الجزاء، وكذلك ورد الدين بمعنى يوم الجزاء، وكذلك ورد الدين بمعنى الإسلام، قال تعالى: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإِسْلامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ ما جاءَهُمُ العِلْمُ بَغْياً بَيْنَهُمْ وَمَنْ يَصُفُرْ بِآياتِ اللهِ فَإِنَّ اللهُ سَرِيعُ الحِسابِ ﴾ (آل عمران: ١٩).

وإن استعمال لفظة (الدين) لغة يناظر وبقدر كبير المعنى الديني في أصوله المشتركة، قال تعالىٰ: ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ ما وَصَّىٰ بِهِ نُوحاً وَالَّذِي أَوْحَيْنا

١. معجم مقايس اللغة - ابن فارس: مادة دين، ج٢، ص١٩.

٢. لسان العرب - ابن منظور: مادين دين، ج١٣، ص١٦٩، ط، قم، إيران.

إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْراهِيمَ وَمُوسِى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلا تَتَفَرَّقُوا اللهِ فَي إِلَيْهِ اللهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي فِي فِيهِ كَبُرَ عَلَىٰ المُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ اللهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ يُنِيبُ ﴾ (الشوري: ١٣).

فالمقدار والمدلول الديني للفظة الدين المستظهر من مجموع الأديان السياوية واحد في أصوله المشتركة للإنسان جعلاً واعتقاداً وهداية، من الإيان بالله تعالى وتوحيده وطاعته والغيب وأنبيائه وكتبه والمعاد.

# مفهوم الدين اصطلاحاً:

لا يمكن حصر مفهوم الدين بتعريف واحد جامع مانع، وذلك لتعدد دلالاته اللفظية بعدد الجهات التي استهدفها في مختلف مفاصل حياة الإنسان والمجتمع وسوقه إلى الفضائل الأخلاقية والقيمية، بها يحرز معه إعمال الحق والنظام الصالح والعادل، من خلال الاهتداء بهدي الأنبياء والرسل والأوصياء والأئمة المعصومين المي والمصلحين والاقتداء بهم.

وما يذكر تعريفاً له في الاصطلاح إنها هو من باب المثال وبيان المصداق، وإلّا فالدين مفهوم كلي قيمي، له حيثيات متعددة ومختلفة، وأغراض جمة.

وقد أشار إلى هذا المعنى الشيخ ناصر مكارم الشيرازي في تفسيره الأمثل، حيث قال: (والدين في الاصطلاح: مجموعة العقائد والقواعد والآداب التي يستطيع الإنسان بها بلوغ السعادة في الدنيا، وأن يخطو في المسير الصحيح، من حيث التربية والأخلاق الفردية والجاعية)(۱).

وكذلك ذكر السيد الطباطبائي في تفسيره الميزان ما يمكن أن يعرف به الدين (وهو أنه نحو سلوك في الحياة الدنيا، يتضمن صلاح الدنيا، بما يوافق

١. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل - الشيخ ناصر مكارم الشيرازي: ج٢، ص٤٢٩.



الكمال الأخروي، والحياة الدائمة الحقيقية عند الله سبحانه، فلابد في الشريعة من قوانين تتعرض لحال المعاش على قدر الاحتياج)(١).

وإن الدين في ماهيته الاعتبارية القيمية يتوافر على مقومات ذاتية وغائية، من حيث الجعل والتقنين والدعوة والتطبيق والاتباع والاسترشاد والاهتداء وما شابه.

ومن أهم مقوماته البنيوية أن جاعله وواضعه الله سبحانه وتعالى، وهذا ما أكده القرآن الكريم مراراً وتكراراً في سوره الشريفة، وذلك بإضافة نسبة الدين إلى الله تعالى كما في الآيات التي تصدَّرت البحث.

وقد أقر بذلك علماء الاعتقاد والشريعة، حيث ذكر العلامة محمد تقي الآملي: (إن الدين وضع إلهي يتناول الفروع والأصول، وجامعه هو ما جاء به النبي عَلَيْوالهُ)(٢).

وهذا الجعل الإلهي القيّم للدين إنها تنزل للناس من خلال الوحي الأمين المعصوم، وهو ما يعزز الوثوق به والتيقن منه، ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رَبِّ العالَمِينَ ١ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأُمِينُ ١ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنْذِرِينَ ١ بِلِسانِ عَرَبِيٌّ مُبِينٍ ﴾ (الشعراء: ١٩٢ -١٩٥).

وقـد جعـل الله سـبحانه للديـن أيضـاً كتابـاً يحفظـه اعتقـاداً وشرعـة ومنهاجـاً وهداية على أيدى الأنبياء والأئمة المعصومين الملك للناس كافة ما بقيت الحياة وبقى التكليف، قال تعالىٰ: ﴿ رُوحاً مِنْ أَمْرِنا ما كُنْتَ تَـدْرِي مَا الكِتابُ وَلاَ الإيمانُ وَلَكِنْ جَعَلْناهُ نُوراً نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشاءُ مِنْ عِبادِنا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي

١. الميزان في تفسير القرآن - السيد محمد حسين الطباطبائي: ج٢، ص١٣٠، منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية في قم المقدسة.

٢. مصباح الهدي في شرح العروة الوثقيٰ - الشيخ محمد تقي الآملي: ج١، ص٣٩، ط، ١٣٧٧هـ ق.

اللهِ عَلَيْهِ مُسْتَقِيمٍ ٥ صِراطِ اللهِ الَّذِي لَهُ ما فِي السَّماواتِ وَما فِي الأَرضِ أَلا إِلَى اللهِ تَصِيرُ الأُمُورُ ﴾ (الشوري: ٥٢-٥٣)، ﴿وَأَنْزَلْنا إِلَيْكَ الكِتابَ بالحَقِّ مُصَدِّقاً لِما بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الكِتابِ وَمُهَيْمِناً عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِما أَنْزَلَ اللهُ وَلا تَتَّبعْ أَهْواءَهُمْ عَمَّا جاءَكَ مِنَ الْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهاجاً وَلَوْ شاءَ الله لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً واحِدةً وَلَكِنْ لِيَبْلُوكُمْ فِي ما آتاكُمْ فَاسْتَبِقُوا الخَيْراتِ إِلَى اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً فَيُنَبِّئُكُمْ بِما كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ (المائدة: ٤٨).

إن معرفة ماهية الدين الحق والمستقيم تتطلب من الإنسان المؤمن معرفة إمام زمانه - وفي وقتنا هو الإمام المهدى الله - والإيمان به والتصديق له، ولهذا فإنه لا يؤخل الدين من أي أحد كان، كيف ما يشاء، ودون ضوابط ومعايير تؤمّن له التلقي الصحيح والسليم للعقائد أصولاً، والأحكام والتكاليف فروعاً، والطريق الصالح الموصل للمطلوب منهاجاً، إتماماً للحجة الإلهية تنجيزاً وتعذيراً، وإلى هذا المعنى القويم أشارت وأرشدت الروايات المعتبرة، عن العلاء بن سيابة عن أبي عبد الله، الإمام جعفر الصادق العلا، في قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ هِذَا القُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾ [الإسراء: ٩]، قال: «يهدي إلى الإمام)(١).

وفي رواية أخرى طويلة نذكر بعضاً منها محل الشاهد والغرض، (عن إسحاق بن غالب، عن أبي عبد الله جعفر بن محمد عليه لله خطبة له يذكر فيها حال الأئمة البَيْلُ ، وصفاتهم، فقال: إن الله تعالى أوضح بأئمة الهدى من أهل بيت نبيه عَيْن عن دينه، وأبلج بهم عن سبيل منهاجه، وفتح لهم عن باطن ينابيع علمه، فمن عرف من أمة محمد عَلِيَّاللهُ، واجب حق إمامه وجد

١. الكافي - الكليني: ج١، ص٢١٦، ط٣، طهران.



حلاوة إيهانه، وعلم فضل طلاوة إسلامه، إن الله تعالىٰ نصب الإمام علماً لخلقه، وجعله حجة على أهل طاعته، ألبسه الله تاج الوقار، وغشاه من نور الجبار، يمد بسبب إلى السماء، لا ينقطع عنه مواده، ولا ينال ما عند الله إلَّا بجهة أسبابه، ولا يقبل الله الأعهال للعباد إلَّا بمعرفته، فهو عالم بما يرد عليه من مشكلات الدجي، ومعميات السنن، ومشتبهات الفتن، فلم يزل الله يختارهم لخلقة من ولد الحسين عليه من عقب كل إمام، فيصطفيهم كذلك ويجتبيهم، ويرضى بهم لخلقه ويرتضيهم لنفسه، كلم مضى منهم إمام نصب عَلِيَّ لخلقه إماماً علماً بيناً، وهادياً منيراً، وإماماً قيماً، وحجة عالماً، أئمة من الله يهدون بالحق وبه يعدلون، حجج الله ودعاته ورعاته على خلقه يدين بهديهم العباد، وتستهل بنورهم البلاد، وينمو ببركتهم التلاد)(١).

فالدين مفهوم واحد في ماهيته، جعلاً وغرضاً عند جميع الأديان الساوية، وإن تعدد الأنبياء، واختلفت شرائعهم لكل أُمة في وقتها، وله ما يعرف به، من نبى أو وصى أو إمام معصوم لكل قوم، وفي كل زمان. ويقع البحث في محاور ثلاثة:

المحور الأول: حركة الإمام المهدي على حركة إلهية، تخترل في طياتها حركة الأنبياء المِبْكِثُ من البداية إلى النهاية - الشواهد الروائية والدلالات. ويشتمل هذا المحور على مطلبين:

المطلب الأول: الإمام المهدى على وريث الأنبياء على مستوى العقيدة والتشريع ومنظومة القيم:

إن هذا المعنى العقائدي المطلق إنها أخذ أولويته واستحقه الإمام

١. الغيبة - النعماني: ص٢٣٢، الطبعة الأولى - ١٤٢٢ ه. ق، قم.

المهدي على بوصف خاتم الأئمة المعصومين الكي والبقية الإلهية الموعودة، والحجمة البالغة المدخرة للناس كافة، بمختلف أديانهم وألسنتهم وألوانهم من بعد ختم مرحلة النبوات والرسالات، ولأنه يملك حكمة وتراث الأديان السهاوية المتعاقبة، وبحكم النزوع الديني والفطري والفكري العام عند جميع أهل الأديان الساوية، وحتى الأرضية إلى نظرية المنقذ أو المخلص أو المصلح أو اليوم الموعود، وما شابه، رغم الاشتباه عندهم في المصداق الحق المجعول إلهياً، والذي عندنا هو عقيدة ظهور الإمام المهدي علي في آخر الزمان، وحين يأذن الله تعالىٰ له بذلك.

والروايات المأثورة في هذا الجانب العقدي (وريث الأنبياء) ذكرت هذا المضمون القيم، ومصداقه الحق - الإمام المهدي الموعود -، ترسيخاً للحقيقة الدينية المطلقة والعامة، والتي ينتظرها المؤمنون من الأديان السهاوية كافة، ويستشرفون تحققها في ما يؤمنون به من مصداق مذكور عندهم في الكتب السماوية، فعن إبراهيم بن عبد الحميد، عن أبي عبد الله التلا قال: «إن القائم إذا خرج دخل المسجد الحرام، فيستقبل الكعبة، ويجعل ظهره إلى المقام، ثم يصلى ركعتين، ثم يقوم فيقول: يا أيها الناس، أنا أولى الناس بآدم، يا أيها الناس أنا أولىٰ الناس بإبراهيم، يا أيها الناس أنا أولىٰ الناس بإسباعيل، يا أيها الناس أنا أولىٰ الناس بمحمد عَلَيْكُ ، ثم يرفع يديه إلىٰ السماء، فيدعو ويتضرع حتى يقع على وجهه، وهو قوله عَلَا: ﴿أُمَّنْ يُجِيبُ المُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفًاءَ الأَرضِ أَإِلهُ مَعَ اللهِ قَلِيلاً ما تَذَكَّرُونَ ﴾ [النمل: ٦٢]»(١). وقد ورد عن الإمام محمد الباقر عليه أنه قال: «والقائم يومئذ بمكة،

١. بحار الأنوار - المجلسي: ج١٥، ص٥٩، ط٢، بيروت، ١٤٠٣هـ.



قد أسند ظهره إلى البيت الحرام، مستجيراً به، فينادي: يا أيها الناس، إنا نستنصر الله، فمن أجابنا من الناس، فإنا أهل بيت نبيكم محمد عَيَالله، ونحن أولىٰ الناس بالله وبمحمد عَيَّا ، فمن حاجني في آدم، فأنا أولىٰ الناس بآدم، ومن حاجني في نوح، فأنا أولىٰ الناس بنوح، ومن حاجني في إبراهيم، فأنا أولىٰ الناس بإبراهيم، ومن حاجني في محمد عَيَّا في أنا أولى الناس بمحمد عَيَّا في ومن حاجني في النبيين، فأنا أولى الناس بالنبيين، أليس الله يقول في محكم كتابه: ﴿إِنَّ اللهَ اصْطَهٰي آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْراهِيمَ وَآلَ عِمْرانَ عَلَى العالَمِينَ ﴿ ذُرِّيَّةً بَعْضُها مِنْ بَعْضٍ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٣٣-٣٤]، فأنا بقية من آدم، وذخيرة من نوح، ومصطفى من إبراهيم، وصفوة من محمد صلى الله عليهم أجمعين ١١٠٠.

فهاتان الروايتان تؤكدان أن الإمام المهدي ﷺ يختزل فعلاً وواقعاً وظهوراً وقياماً ذلك المعني الديني والتاريخي الواسع لمفهوم وراثة الأنبياء كافة، والذي يستبطن في ماهيت جميع المكونات العقدية الجامعة الحقة والتشريعية والقيمية لهذا الدين جعلاً وأصولاً وتطبيقاً، بعدما واجه منعطفات جمة خلال تاريخه الطويل زمنياً، وأنه الإمام المعصوم والمنصوب إلهياً، الأجدر والأقدر على التصحيح وإزالة الاختلاف والتدافع، وحفظ الكتب الساوية والأصول وتطبيق الفروع، وإصلاح الإنسان وهدايته وتقويم نظام الاجتماع الإنساني عامة.

وإلىٰ هذا المعنى الموعود أشار الإمام محمد الباقر عليَّ في قوله إنه: «إذا قام قائم أهل البيت قسم بالسوية، وعدل في الرعية، فمن أطاعه فقد أطاع

١. الغيبة - النعاني: ص ٢٩٠، الطبعة: الأولى - ١٤٢٢ ه. ق - قم المقدسة.

المؤلخ المؤلفة

الله، ومن عصاه فقد عصى الله، وإنا سمي المهدي مهدياً، لأنه يهدي إلى أمر خفي، ويستخرج التوراة وسائر كتب الله كل من غار بأنطاكية، ويحكم بين أهل التوراة بالتوراة، وبين أهل الإنجيل بالإنجيل، وبين أهل الزبور بالزبور، وبين أهل القرآن بالقرآن، وتجمع إليه أموال الدنيا من بطن الأرض وظهرها، فيقول للناس: تعالوا إلى ما قطعتم فيه الأرحام، وسفكتم فيه الدماء الحرام، وركبتم فيه ما حرم الله كل فيعطي شيئاً لم يعطه أحد كان قبله، ويملأ الأرض عدلاً وقسطاً ونوراً، كما ملئت ظلماً وجوراً وشراً»(۱).

ومن المعلوم أن جميع الأديان الساوية تتوافر على أصول دينية وعقلائية واحدة من أول الأمر في الجعل الإلهي العقائدي والتبليغ والدعوة، كأصل توحيد الله سبحانه وتنزيه من الشرك والوثنية، وأصل عدله على وأصل بعثة الأنبياء والرسل وجعل الأوصياء والأئمة لهم، وأصل المعاد والدار الآخرة، فكل هذه المشتركات العقائدية ستحقق مزيداً من الاستجابة والتلقي عند المؤمنين عامة من جميع الأديان الساوية، لما فيه خيرهم وصلاحهم وتحقيق أغراضهم.

ويجمع هذه الأصول الدينية المشتركة عنوان عام، وهو الدين الإسلام، والذي سيظهره الله تعالى على الدين كله في آخر الزمان على يد الإمام المهدي الله بها يكفل بسط العدل والحق ودفع الظلم والباطل في الأرض قاطبة بين الناس أجمعين، ولما يحمله الإمام المهدي الله من كتاب إلهي كامل وشامل لحقيقة الأصول الدينية والشرائع السهاوية، وهو القرآن الكريم، والذي سيجمع شتات الإنسان والأديان تحت غاية واحدة إصلاحاً وتكاملاً، وقد بين السيد الطباطبائي هذا المعنى السامي والمنشود، حيث ذكر ما نصه: (القرآن الكريم

١. الغيبة - النعماني: ص٢٤٣، الطبعة الأولى - ١٤٢٢ هـ. ق - قم المقدسة.

( و عوانا

10

يحتوي علىٰ الغاية الأسمىٰ التي تهدف إليها الإنسانية، ويبينها بأتم الوجوه، لأن الوصول إلى الغاية الأسمى لا يمكن إلَّا بالنظرات الواقعية للكون والعمل بالأصول الأخلاقية والقوانين العملية، وهذا ما يتولىٰ شرحه القرآن بصورة كاملة حيث يقول: ﴿قالُوا يا قَوْمَنا إِنَّا سَمِعْنا كِتاباً أُنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسى مُصَدِّقاً لِما بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ وَإِلَى طَرِيقِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (الأحقاف: ٣٠)، ويقول في موضع آخر بعد ذكر التوراة والإنجيل: ﴿ وَأَنْزَلْنا إِلَيْكَ الْكِتابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقاً لِما بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الكِتابِ وَمُهَيْمِناً عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بما أَنْزَلَ الله ﴾ (المائدة: ٤٨)، وبياناً لاشتهاله على حقيقة شرائع الأنبياء يقول: ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ ما وَصَّىٰ بِهِ نُوحاً وَالَّذِي أَوْحَيْنا إِلَيْكَ وَما وَصَّيْنًا بِهِ إِبْراهِيمَ وَمُوسِىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى المُشْرِكِينَ ما تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ اللهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَشاءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ يُنِيبُ ﴾ (الشوري: ١٣)، وفي احتوائه على سائر الأشياء يقول: ﴿وَنَزَّلْنا عَلَيْكَ الكِتابَ تِبْياناً لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدى وَرَحْمَةً وَبُشْرىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴿ (النحل: ٨٩)، ومختصر ما في الآيات السابقة: إن القرآن يحتوي على الحقائق المبينة في الكتب السماوية وزيادة، وفيه كل ما يحتاج إليه البشر في سيره التكاملي نحو السعادة من أسس العقائد والأصول العملية)(١).

والسؤال الذي يردهنا، هو أنه لماذا اختير الإمام المهدي ، وريشاً للأنبياء الملك على اختلاف شرائعهم الساوية وأُمهم وأوقاتهم؟

والجواب: يكمن في فعلية تحقق أهلية الإمام المهدي الله لتحمل رسالات الأنبياء عبر التاريخ، في كونه قريباً من مصادر الإسلام الأولى نسباً ومنهاجاً،

<u>5</u>

١. القرآن في الإسلام - السيد محمد حسين الطباطبائي: ص٢١، تعريب السيد أحمد الحسيني.

فبذلك يختزل جوهر دين الأنبياء، وللسيد الشهيد محمد باقر الصدر (طاب أثراه) جواب قيم على مثل هذا السؤال، فقال ما نصه: (ثم إن عملية التغيير المدخرة للقائد المنتظر تقوم على أساس رسالة معينة، هي رسالة الإسلام، ومن الطبيعي أن تتطلب العملية في هذه الحالة قائداً قريباً من مصادر الإسلام الأولى، قد بنيت شخصيته بناء كاملاً، بصورة مستقلة ومنفصلة عن مؤثرات الحضارة، التي يقدر لليوم الموعود أن يحاربها، وخلاف لذلك، الشخص الذي يولد وينشأ في كنف هذه الحضارة وتتفتح أفكاره ومشاعره في إطارها، فإنه لا يتخلص غالباً من رواسب تلك الحضارة ومرتكزاتها، وإن قاد حملة تغيرية ضدها، فلكي يضمن عدم تأثر القائد المدخر بالحضارة التي أعد لاستبدالها، لابد أن تكون شخصيته قد بنيت بناء كاملاً في مرحلة حضارية سابقة، هي أقرب ما تكون في الروح العامة، ومن ناحية المبدأ إلى الحالة الحضارية التي يتجه اليوم الموعود إلى تحقيقها بقيادته)(١).

وإن من أجلى ما يتحقق به صدق مفهوم وراثة الأنبياء بالنسبة إلى الإمام المهدي على هو استخراج كتبهم السماوية الصحيحة من مواضعها المدخرة فيها في وقت ظهوره، فعن أبي جعفر الإمام الباقر عليه ، قال: «أول ما يبدأ القائم الميلا بأنطاكية، فيستخرج منها التوراة من غار، فيه عصى موسى وخاتم سليمان»(٢)، وفي المأثبور الروائي من غير طرقنا، ورد (ويستخرج التوراة والإنجيل من أرض يقال لها أنطاكية - أخرجه الإمام أبو عبد الله نعيم بن حماد في كتاب الفتن من وجوه)(٣).

١. حوار حول المهدي - السيد الشهيد محمد باقر الصدر: ص٨٩، الطبعة الأولى المحققة - ربيع الشاني ١٤١٧ هـ.

٢. بحار الأنوار - المجلسي: ج٥٦، ص٠٩٩، ط٢، بيروت، ١٤٠٣ هـ.

٣. عقد الدرر في أخبار المنتظر - يوسف بن يحيي المقدسي: ص٤٠ الطبعة الأولى - ١٣٩٩ هـ.



والغرض الواضح من إخراج الكتب الساوية الصحيحة هو القضاء على التحريف الكبير الذي تعرضت له هذه الكتب، وما فيها من العقائد بعد التنزيل، وعبر التاريخ الطويل، كما أشار القرآن الكريم في قوله تعالى: بعد التنزيل، وعبر التاريخ الطويل، كما أشار القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ مِنَ اللَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الكَلِمَ عَنْ مَواضِعِهِ ﴿ (النساء: ٢٤)، ولإقامة الحجة على أهل هذه الأديان الساوية، بإظهار النسخ الأصلية الصحيحة النزول. ولا يقتصر الأمر على بيان الصحيح من هذه الكتب، بل لأجل الحكم بينهم بها فيها، كما هو مورد بعض الروايات التي مر ذكرها «ويحكم بين أهل التوراة بالتوراة، وبين أهل الإنجيل بالإنجيل، وبين أهل الزبور بالزبور»، وهذا لا يكون مدعاة لأهل الكتب الساوية في البقاء على أديانهم، بل سيعرض عليهم الإسلام الحق، ويحاججهم ويهديهم إليه، كما هو المأثور من طرق العامة، (قال ابن شوذب: إنها سمي المهدي لأنه يهدي إلى جبل من جبال الشام، يستخرج منه أسفار التوراة يحاج بها اليهود، فيسلم على يديه جماعة من اليهود)(١).

وكذلك لوجود الذكر الشريف للإمام المهدي هي هذه الكتب السهاوية، كها روى ذلك نعيم بن حماد المروزي في كتابه الفتن (حدثنا ضمرة عن ابن شوذب عن أبي المنهال عن أبي زياد سمعت كعباً يقول: إني أجد المهدي مكتوباً في أسفار الأنبياء، ما في عمله ظلم ولا عيب)(٢).

وأيضاً إن من جملة ما يعزز حقيقة تمثل مفهوم ومصداق وراثة الأنبياء بالإمام المهدي في جانب التشريع والعبادة، هو تكريم النبي عيسى التشريع السياء، فروي عن أبي عبد الله الإمام له بالصلاة خلفه، بعد نزوله من السياء، فروي عن أبي عبد الله الإمام

١. عقد الدرر في أخبار المنتظر - يوسف بن يحيىٰ المقدسي: ص٤١ ، الطبعة الأولىٰ - ١٣٩٩ هـ.

٢. الفتن - نعيم بن حماد المروزي: ص٢٢، طبعة دار الفكر - ١٤١٤هـ.

الصادق عليه عن النبي على أنه قال: «ومنكم القائم يصلي عيسى بن مريم خلفه إذا أهبطه الله إلى الأرض من ذرية على وفاطمة من ولد الحسين عليه الأرس من ذرية على وفاطمة من ولد الحسين عليه الأرس من درية على وفاطمة في باب نزول عيسى بن مريم وصلاته خلف المهدي، (فإنه، أي – عيسى بن مريم – ينزل عند صلاة الصبح على المنارة البيضاء شرقي دمشق، فيجد الإمام المهدي يريد الصلاة، فيحسن به، فيتأخر ليتقدم فيقدمه عيسى عليه ويصلي خلفه، فأعظم به فضلاً وشرفاً لهذه الأمة) (٢).

وأمّا الوراثة في جانب تطبيق منظومة القيم الإلهية العادلة والهادفة لبناء الإنسان واستقامته وتقويم المجتمع وإصلاحه، والتي اعتراها النكوص البشري والتراجع والاستغلال والظلم والفساد ومخالفة الشرع والأخلاق على مرحركة الأنبياء والتاريخ، فسيعمل الإمام المهدي الإنبياء والتاريخ، فسيعمل الإمام المهدي الإمام المهدي الناس كافة، وهذا المعنى على تقويمها، وإشاعة العدل فيها منهجاً وسلوكاً بين الناس كافة، وهذا المعنى القيم في شأن الإمام المهدي وردعن الإمام محمد الباقر الله أنه قال: «... ويسوي بين الناس، حتى لا ترى محتاجاً إلى الزكاة، ويجيء أصحاب الزكاة بزكاتهم إلى المحاويج من شيعته، فلا يقبلونها، فيصرونها، ويدورون في دورهم، بزكاتهم إلى المحاويج من شيعته، فلا يقبلونها، فيصرونها، ويدورون في دورهم، فيخرجون إليهم، فيقولون: لاحاجة لنا في دراهمكم» – إلى أن قال: «ويجتمع فيخرجون إليها من بطن الأرض وظهرها، فيقال للناس: تعالوا إلى ما قطعتم فيه الأرحام، وسفكتم فيه الدم الحرام، وركبتم فيه المحارم، فيعطي عطاء لم يعطه أحد قبله» (٣).

١. الكافي - الكليني: ج٨، ص٥٠ - الطبعة الثانية - طهران.

٢. فيض القدير شرح الجامع الصغير من أحاديث البشير النذير - المناوي: ج٦، ص٢٣، طبعة بيروت - ١٤١٥هـ.

٣. بحار الأنوار - المجلسي: ج٥٦، ص٩٩١، ط٣ - بيروت - ١٤٠٣ هـ.

وفي هذه الرواية تستظهر عدة معاني فاضلة وواعدة ينشدها جميع أهل الأديان، ومن أهمها إعادة تمثيل وتجسيد القيم الإلهية العادلة على مستوى التشريع والتطبيق كما هو مطلوب واقعاً، خصوصاً في ما يتعلق بالبعد المالي والاقتصادي والمعاشي للناس عامة، وإعادة توزيع الثروات بعدل وإنصاف، تأميناً للاستقرار الفردي والنوعي في نظام الاجتماع العام والتعايش والتعاطي بين الناس.

المطلب الثاني: إعادة تشكيل منظومة الدين الإلهي الحق وإزالة الاختلاف بين الأدبان:

لا شك ولا ريب في أن ظواهر الانحراف والاعوجاج والاختلاف في التعاطي والسلوك عند أهل الأديان الساوية تمثل حقيقة تاريخية وواقعية مشهودة في مختلف الحقب التي مرت بها، مما تحتاج إلى معالجات جذرية شاملة علىٰ مستويات متعددة، في منظومات الأصول والفروع والأخلاق والمنهج.

وعندما يظهر الإمام المهدي علي ويقيم دولته بالحق والعدل، ويظهر الدين الإسلام على الدين كله، يتصدى لإعادة الدين الإلهي إلى نصابه الأول، بعدما حل به من التحريف والبدع والاستغلال والزيغ والباطل والمخالفات، وقد بينت الروايات المعتبرة هذا الحراك الديني الإصلاحي العام المنشود في تطبيقات القرآنية، فعن أبي جعفر الإمام الباقر عليه في قوله على ﴿الَّذِينَ إِنْ مَكَّنَّاهُمْ فِي الأَرضِ أَقامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكاةَ وَأَمَرُوا بالمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَن المُنْكَر وَلِلهِ عاقِبَةُ الأُمُورِ (الحج: ٤١)، قال: «هذه [الآية] لآل محمد، المهدي وأصحابه، يملكهم الله مشارق الأرض ومغاربها، ويظهر الدين، ويميت الله على

الظلم»(۱).

وهذه العملية إنها ستكون بإخضاع المسارات والمواقف إلى الهدى والعدل والاستقامة، حتى يتمكن الإمام المهدي همن من بسط دولته ونظامه وفق كتاب الله سبحانه وسنن النبي الأكرم محمد على وإلى هذا المعنى أشار أمير المؤمنين على الله في إحدى خطبه، فقال ما نصه: «يعطف الهوى على الهدى، إذا عطفوا الهدى على الهوى، ويعطف الرأي على القرآن إذا عطفوا القرآن على الرأي على القرآن إذا عطفوا القرآن على الرأى» (٢).

مه وبأصحابه البدع والباطل، كما أمات السفهة الحق، حتى لا يسرى أثر من

ولن يقف حراك الإمام المهدي في عملية إعادة الدين الحق إلى نصابه على مستوى النظرية والمفاهيم والرؤى، بل سيطال المستوى العملي في تطبيقاته غير الموافقة لعقائد الدين فعلاً، بإزالة معالم الكفر والشرك والإلحاد والجهل والضلال، فعن الإمام جعفر الصادق الله عنه سيرة الإمام المهدي في قال: «يصنع كها صنع رسول الله على ما كان قبله كها هدم رسول الله على أمر الجاهلية، ويستأنف الإسلام جديداً»(٣).

وفي الرواية المأثورة عن الإمام محمد الباقر الثيلا، وفي مقطع منها، أنه قال: «فإذا اجتمع له العقد، وهو عشرة آلاف رجل، خرج فلا يبقى في الأرض معبود دون الله على، من صنم ووثن وغيره، إلّا ووقعت فيه نار فاحترق، وذلك بعد غيبة طويلة، ليعلم الله من يطيعه بالغيب ويؤمن به»(٤).

١. البرهان في تفسير القرآن - السيد هاشم البحراني: ج٣، ص٩٩٨، تحقيق قسم الدراسات الإسلامية - مؤسسة البعثة - قم المقدسة.

٢. نهج البلاغة - تحقيق الدكتور صبحي الصالح: ص١٩٦، الطبعة الأولىٰ - بيروت ١٣٨٧ هـ.

٣. الغيبة - النعماني: ص٢٣٦، الطبعة: الأولى - ١٤٢٢ هـ، قم المقدسة.

٤. الوافي - الفيض الكاشاني: ج٢، ص٤٦٥، منشورات مكتبة الإمام أمير المؤمنين علي المي العامة - أصفهان.

عن أبي عبد الله، الإمام جعفر الصادق عليه ، قال: «إذا قام القائم عليه دعا الناس إلى الإسلام جديداً، وهداهم إلى أمر، قد دثر، فضل عنه الجمهور، وإنها سمى القائم مهدياً، لأنه يهدى إلى أمر قد ضلوا عنه، وسمى بالقائم لقيامه الحق»<sup>(۱)</sup>«

وفي المنظور الإصلاحي والتصحيحي المأثور والمنشود أن ما سيقوم به الإمام المهدى على من عملية تغييرية كبرى وشاملة لإعادة الدين الإلهي الحق إلىٰ صورته المستقيمة الأولىٰ علىٰ مستوىٰ أصول الدين ومنظومات التكاليف والأخــلاق والمنهــج والحقــوق، والتطبيقــات العمليــة الصالحــة والعادلــة نظامــاً وإدارة وتوزيعاً وإصلاحاً وقضاء وحكاً، سيسهم هذا كله في إنجاح مشروعه الرباني المنتظر، ويزيد من ارتفاع مستوىٰ تقبّل أهل الأديان السياوية الأخرىٰ له، وللإسلام، ويزيل الاختلاف عندهم، (روي على بن عقبة، عن أبي عبد الله، الإمام جعفر الصادق عليه قال: «إذا قام القائم عليه، حكم بالعدل، وارتفع في أيامه الجور، وأمنت به السبل، وأخرجت الأرض بركاتها، ورد كل حق إلىٰ أهله، ولم يبق أهل دين حتى يظهروا الإسلام ويعترفوا بالإيمان، أما سمعت الله تعالىٰ يقول: ﴿أَفَعَيْرَ دِينِ اللهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّماواتِ وَالأُرضِ طَوْعاً وَكُرْهاً وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ [آل عمران: ٨٣]، وحكم بين الناس بحكم داود وحكم محمد عليتيالها (٢).

ويظهر من تتبع بعض الروايات المأثورة والمتكاثرة في هذا الجانب، جانب إعادة الدين الإلهي الحق إلى نصابه الأول، أن التصحيح والتقويم سيكون بمعية ومشاركة النبي عيسي النا وتعاضده بنحو متآزر مع الإمام

١. الإرشاد - المفيد: ج٢، ص٣٨٣، الطبعة الثانية - ١٤١٤هـ - بيروت.

٢. الإرشاد - المفيد: ج٢، ص٣٨٤، الطبعة الثانية - ١٤١٤هـ - بيروت.

كُوْكُ اللهـدي عِينَهُ، فـروى الحسـين بـن مسـعود في شرح السـنة، بإسـناده عـن النبـي ﷺ أنه قال: «والذي نفسي بيده ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكماً عدلاً، يكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الجزية، فيفيض المال، حتى لا يقبله أحد»، ثم قال: قوله «يكسر الصليب» يريد إبطال النصرانية، والحكم بشرع الإسلام، ومعنى قتل الخنزير تحريم اقتنائه وأكله وإباحة قتله، وفيه بيان أن أعيانها نجسة، لأن عيسي إنها يقتلها على حكم شرع الإسلام، والشيء الطاهر المنتفع به لا يباح إتلافه، وقوله «ويضع الجزية» معناه أنه يضعها من أهل الكتاب ويحملهم على الإسلام)(١).

ومن الواضح هنا في هذه الرواية التي تحكي دور النبي عيسى التلا في إطار التصحيح الديني المتآزر، أن الإصلاح سيبدأ بالعقيدة النصرانية وإعادتها لنصابها المستقيم، وذلك بإلغاء ورفض عقيدة القتل والصليب المزعوم، والتي هي شبهة موهومة وقعت في وقت رفعه إلى السياء، وأصروا عليها، وقد نفاها القرآن الكريم نصاً في آياته الشريفة في قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسِيحَ عِيسَىٰ ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللهِ وَما قَتَلُوهُ وَما صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُبِّهَ لَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُ وا فِيهِ لَغِي شَكِّ مِنْهُ ما لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا اتِّباعَ الظَّنِّ وَما قَتَلُوهُ يَقِيناً ۞ بَلْ رَفَعَهُ اللهُ إِلَيْهِ وَكَانَ اللهُ عَزيزاً حَكِيماً ۞ وَإِنْ مِنْ أَهْل الكِتابِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ وَيَوْمَ القِيامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً ﴾ (النساء: ١٥٧ – ١٥٩).

وكذلك سيطال الإصلاح جانب التشريع، وسيحرم أكل لحم الخنزير عندهم، كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّما حَرَّمَ عَلَيْكُمُ المَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الخِنْزيرِ

7.

١. بحار الأنوار - المجلسي: ج٥٦، ص٣٨٣، ط٣، بيروت - ١٤٠٣ هـ.



# وَما أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ فَمَن اضْطُرَّ غَيْرَ بِاغٍ وَلا عادٍ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ (البقرة: ١٧٣).

وأمّا بالنسبة إلى أتباع الديانة اليهودية وموقفهم من عملية الإصلاح الديني، فالروايات المأثورة تذكرهم على أصناف متعددة في تعاطيهم مع حركة الإمام المهدى على العامة والشاملة:

الصنف الأول: صنف يعلن إسلامه على يديه على عندما يظهر لهم نسخة التوراة الأصلية، ويحاججهم بها ويغلبهم معرفياً بإقامة الحجة عليهم، ومر آنفاً ذكر رواية بهذا الصدد، وكذلك يظهر لهم تراثهم الديني، والذي يعتقدون به يقيناً، وفي المأثور الروائي من طرق العامة (عن سليمان بن عيسي قال قد بلغنى أنه على يدي المهدي يظهر تابوت السكينة من بحيرة الطبرية، حتى يحمل فيوضع بين يديه ببيت المقدس، فإذا نظرت إليه اليهود أسلمت إلا قليلا منهم...)(١).

الصنف الثاني: صنف يؤمن بالسيد المسيح عيسى عليه بعد نزوله من الساء إلىٰ الأرض، وقبل موته، كما يظهر من تفسير بعض الآيات القرآنية الشريفة والروايات المأثورة، والتي سنذكرها في ثنايا البحث.

الصنف الثالث: صنف يدخل الإمام المهدي على قتال معهم، فعن رسول الله ﷺ، قال: «لا تقوم الساعة حتى تقاتلوا اليهود حتى يقول الحجر وراءه اليهودي يا مسلم هذا يهودي ورائى فاقتله (٢).

وكذلك من يتبعون الدجال وحركته الضالة، ويناصر ونه ضدحركة الإمام المهدي على والدجال رجل يهودي بحسب المأثور الروائي الشهير،

١. الفتن - نعيم بن حماد المروزي: ص٢٢٠، ط، دار الفكر - ١٤١٤هـ.

٢. صحيح البخاري: ج٣، ص٢٣٢، ط، دار الفكر - ١٤٠١هـ.

وقد يكون حركة أو تياراً دينياً ضالاً، يسهم في إضلال الناس وحرفهم وغوايتهم، فعن أبي جعفر الإمام الباقر المليخ قال: «يا خيثمة سيأتي على الناس وغوايتهم، لا يعرفون الله ما هو والتوحيد، حتى يكون خروج الدجال، وحتى ينزل عيسى بن مريم المليخ، من الساء، ويقتل الله الدجال على يديه...»(۱)، أي يكون قتله على يد النبي عيسى المليخ: (عن مجمع بن جارية أن النبي [سيخ] في قال: الدجال يقتله عيسى بن مريم على باب اللد)(۱).

وفي المحصلة العقائدية والعملية من مجمل حراك الإصلاح الديني على يد الإمام المهدي و تآزر النبي عيسى الله معه، يتأكد أن دين الله تعالى الإسلام سيكون هو الدين الحق الغالب والظاهر على الدين كله في الأرض بأصوله وفروعه المستقيمة ومنظومات أخلاقه وحقوقه ومناهجه، وعن (تفسير العياشي: عن رفاعة بن موسى قال: سمعت أبا عبد الله، الإمام جعفر العياشي: عن رفاعة بن موسى قال: سمعت أبا عبد الله، الإمام جعفر الصادق عليه يقول: ﴿وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّماواتِ وَالأَرضِ طَوْعاً وَكُرْهاً وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ [آل عمران: ١٤٤]، قال: «إذا قام القائم لا يبقى أرض إلّا نودي فيها شهادة أن لا إله إلّا الله وأن محمداً رسول الله»(٣).

بحيث تصير الملل كلها ملة واحدة، وهي ملة الإسلام الحنفية، وهذا المعنى العقائدي الموعود قد أشار إليه القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿وَإِنْ مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ وَيَوْمَ القِيامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً ﴾ (النساء: ١٥٩)، وبينه الشيخ الطبرسي بقوله: (أي: ليس يبقى أحد من أهل الكتاب، من اليه ود والنصارى، إلّا ويؤمنن بالمسيح، قبل موت المسيح، أهل الكتاب، من اليه ود والنصارى، إلّا ويؤمنن بالمسيح، قبل موت المسيح،

١. بحار الأنوار - المجلسي: ج١٤، ص٩٤، ط٣- بيروت - ١٤٠٣ هـ.

٢. معجم أحاديث الإمام المهدي ﷺ - الشيخ علي الكوراني: ج١، ص٤٤٥، ط١، ١٤١١هـ - مؤسسة المحارف الإسلامية.

٣. بحار الأنوار - المجلسي: ج٥٦، ص٠٤٣، ط٣، بيروت، ١٤٠٣هـ.



إذا أنزله الله إلى الأرض، وقت خروج المهدي، في آخر الزمان، لقتل الدجال، فتصير الملل كلها ملة واحدة، وهي ملة الإسلام الحنيفية، دين إبراهيم، عن ابن عباس، وأبي مالك، والحسن، وقتادة، وابن زيد، وذلك حين لا ينفعهم الإيبان، واختياره الطبري قيال: والآية خاصة لمن يكون منهم في ذلك الزميان)(١).

علىٰ أنه لا يخفيٰ أن مفاد بعض الروايات علىٰ حكمه على التوراة بتوراتهم وأهل الإنجيل بإنجيلهم دالة على جواز تعدد الأديان في زمانه علله وإن كان في دائرة ضيقة من حكمه على هو أوائل ظهوره.

المحور الثاني: أحداث الظهور ليست خاصة بدين معين - الحراك التغييري العام ومجرياته:

ويشتمل هذا المحور على عدة مطالب:

### المطلب الأول: شواهد على عمومية وعالمية أحداث الظهور:

من المعلوم - وبحسب المنظور الروائي المشهور والموثوق - أن أحداث الظهور المهدوي الشريف لا تختص بدين دون آخر، أو بمكان دون غيره، أو بأمة دون أخرى، فهي أحداث عامة وشاملة، تستهدف إصلاح الأوضاع البشرية كافة في الأرض قاطبة، في شتى مفاصل الحياة الدينية والدنيوية.

وهـذه الأحـداث البارزة والملفتـة للنظـر في وقتهـا تكـون عـلىٰ قـدر عـال وكبير من الأهمية، بحيث تستدعى انتباه الناس عامة إليها، وتحديد المواقف والخيارات منها، خاصة وأن لها علاقة بالتاريخ الديني العقائدي الموعود والمنتظر عند جميع أهل الأديان السياوية، ودورها في صناعة المستقبل البشري القويم.

١. مجمع البيان في تفسير القرآن - الشيخ الطبرسي: ج٣، ص٢٣٦، منشورات مؤسسة الأعلمي، ط١، ٥١٤١ه.

ومن أبرز هذه الأحداث العالمية نزول النبي عيسى بن مريم اليلامن السياء إلى الأرض، والذي هو أمر مجمع عليه ومشهور عند علياء الخاصة والعامة في الإسلام، وإن نزوله يتزامن مع ظهور الإمام المهدي في آخر الزمان، بحسب المأثور الروائي، قال القندوزي: وصح مرفوعاً: "ينزل عيسى بن مريم، فيقول أميرهم المهدي: تعال صلّ بنا، فيقول: لا، إنّا بعضكم أئمة على بعض، تكرمة من الله لهذه الأُمّة "(۱).

وقد ذكر الشيخ الطبرسي النوري هذا الأمر الاعتقادي المشهور، وقال: (المشهور بين علماء الخاصة والعامة بقاؤه - أي النبي عيسى الملل السماء في السماء حيا بحياة الأرض، وقد رفع حياً إلى السماء، ولم يمت ولا يموت إلى آخر الزمان، فينزل ويصلي خلف المهدي (صلوات الله عليه)، ويكون وزيره، والأخبار في ذلك كثيرة) (٢).

إن المستظهر من مجمل الروايات المعتبرة في شأن نزول النبي عيسى عليه السيخ من دلالات وتفسير بعض الآيات القرآنية الخاصة بذلك - هو أن للنبي عيسى عليه أدواراً محفوظة ومدخرة ليوم الظهور الشريف، ومن أجلاها: أولاً: دور الوزير والمساعد في التصديق بدعوة الإمام المهدى الشيخ والتآزر

اولا: دور الوزير والمساعد في التصديق بدعوة الإمام المهدي في والتازر الوثيق معه في عملية إصلاح الأديان السهاوية، والتكريم والتقدير لإمامة وشخص الإمام المهدي بالصلاة خلفه، وتقديمه على نفسه، كنبي معصوم من أنبياء أولي العزم.

روي السيد ابن طاووس في كتابه (الملاحم والفتن) عن شريح بن عبيد

١. ينابيع المودة لذوي القربيٰ للقندوزي: ج٣، ص٣٤٣.

٢. النجم الثاقب في أحوال الإمام الحجة الغائب ﷺ - الشيخ حسين الطبرسي النوري: ج٢، ص٠٥٥ إعداد مركز الأبحاث العقائدية.

عن كعب، قال: يهبط المسيح، عيسى بن مريم عند القنطرة البيضاء على باب دمشق الشرقي إلى طرف الشجر، تحمله غمامة، واضع يديه على منكب ملكين، عليه ريطتان مؤتزر بإحداهما مرتد بالأخرى، إذا أكب رأسه يقطر منه كالجهان، فيأتيه اليهود فيقولون: نحن أصحابك، فيقول: كذبتم، ثم يأتيه النصاري فيقولون: نحن أصحابك، فيقول: كذبتم، بل أصحابي: المهاجرون بقية أصحاب الملحمة، فيأتي مجمع المسلمين حيث هم، فيجد خليفتهم يصلى بهم، فيتأخر للمسيح حين يراه، فيقول: يا مسيح الله صلِّ بنا، فيقول: بل أنت فصلً بأصحابك، فقد رضى الله عنك، فإنها بعثت وزيراً، ولم أبعث أميراً، فيصلى بهم خليفة المهاجرين ركعتين مرة واحدة وابن مريم فيهم - وقال في حديث آخر بإسناده عن حذيفة بن اليهان عن النبي عَيْاللهُ: فيهبط عيسي، فيرحب به الناس، ويفرحون بنزوله لتصديق حديث رسول الله [عَيَالله ]، ثم يقول للمؤذن: أقم الصلاة، ثم يقول له الناس: صلِّ بنا، فيقول: انطلقوا إلىٰ إمامكم فليصلِّ بكم، فإنه نعم الإمام، فيصلى بهم إمامهم، فيصلى معهم عيسـيٰ)(۱).

وإن صلاة النبي عيسى على خلف الإمام المهدي الممام المهدي المرمتواتر روائياً، وقد صرَّح بهذا الأمر على نحو التواتر والاستفاضة ابن حجر الهيتمي المكي، حيث قال: (قال أبو الحسن الآبري قد تواترت الأخبار واستفاضت بكثرة رواتها عن المصطفى بخروجه - خروج المهدي الها - وأنه من أهل بيته، وأنه يملأ الأرض عدلاً، وأنه يخرج مع عيسى على نبينا وعليه أفضل الصلاة والسلام، فيساعده على قتل الدجال بباب لد بأرض فلسطين، وأنه يؤم هذه

١. التشريف بالمنن في التعريف بالفتن - السيد ابن طاووس: ص١٧٤ -١٧٥، ط١، أصفهان، ١٦٤هـ.

الأُمة، ويصلي عيسى خلفه - وما ذكره من أن المهدي يصلي بعيسى هو الذي دلت عليه الأحاديث، كما علمت)(١).

وكذلك صرح به أيضاً الشيخ القندوزي الحنفي، وقال: (وقد تواترت الأخبار عن النبي على بخروج المهدي، وأنه من أهل بيته، وأنه يملأ الأرض عدلاً، وأنه يساعد عيسى على قتل الدجال بباب لد بأرض فلسطين، وأنه يؤم هذه الأمة ويصلي عيسى خلفه)(٢).

# ثانياً: دور الحكم المقسط:

فإن النبي عيسى التلا سيساهم في رفع الاختلاف وإزالة الانحراف عند أهل الأديان والملل، وخصوصاً أهل الإنجيل، وإعادة ترتيب الوضع التشريعي والمعاشي لهم، كما ورد ذلك في مأثور العامة، فروي أن رسول الله عليه وسلم) (والذي نفسي بيده ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم (صلى الله عليه وسلم) حكماً مقسطاً، فيكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الجزية، ويفيض المال حتى لا بقله أحد) (٣).

## ثالثاً: دور الآية الإلهية:

فكونه آية تدفع الناس كافة في وقتها إلى الإيهان به والتصديق له، ولمن يتابعه ويدعو إليه، ويصلي خلفه، أي الإمام المهدي ، وهذا هو ما حدّث به الإمام محمد الباقر المالية، وقال: «إن عيسى ينزل قبل يوم القيامة إلى الدنيا،

10

١٠. الصواعق المحرقة في الردعلى أهل البدع والزندقة - أحمد بن حجر الهيتمي المكي: ص١٦٧، ط٢،
 ١٣٨٥هـ، مكتبة القاهرة.

٢. ينابيع المودة لذوي القربيٰ - القندوزي الحنفي: ج٣، ص٥٥، ط١، دار الأسوة للطباعة والنشر.

٣. المحليٰ - ابن حزم الأندلسي: ج٧، ٣٩١، طبعة دار الفكر.



فـلا يبقـيٰ أهـل ملـة، يهـودي، ولا غـيره، إلَّا آمـن بـه قبـل موتـه، ويصـلي خلـفـ

المهدي»(١)، وهذا ما يعزز دوره التِّلا في ترسيخ الاعتقاد الحق بالإسلام دينـاً وحاكماً ونظاماً.

رابعاً: إن تآزر النبي عيسيٰ الله مع الإمام المهدي على في وقت الظهور هـو شـكل مـن أشـكال الاجتهاع والتواصل الديني الإلهي بين القيادات المعصومة عند أهل الأديان السهاوية كافة، تحت جامع الاشتراك في الأصول العقائدية الأولى والمستقيمة، كعقيدة التوحيد والنبوة والعدل والإمامة والمعاد، وتعزيز أبعاد التصحيح الديني عملياً، والتقارب الثقافي والتعارف الاجتماعي، والقبول العقائدي والتشريعي، والتعاون في نصرة محاور وقوي الإيهان والعدل والحق والخير والإصلاح، والتواصل بين أجيال وأتباع الديانات الإلهية بما يجمعهم وينفعهم في طريقة تعايشهم وامتشال تكاليفهم وعلاقاتهم ببعضهم بعضاً.

وتعريف أهل الأديان السهاوية كافة بمقام الإمام المهدي على وأهل البيت المعصومين البيِّلُ ، وأنهم أفضل من جميع الأنام ومتقدمون على غيرهم. وهذا المعنى القيم أشار إليه الشيخ الفقيه المتكلم الجليل أبو الفتح الكراجكي، المتوفى في سنة (٤٤٩هـ. ق) في كتابه (التفضيل)، حيث قال: (ومما نقلته الشيعة وبعض محدثي العامة أن المهدي (صلىٰ الله عليه)، إذا ظهر أنزل الله تعالىٰ المسيح عليُّكِ فإنها يجتمعان، فإذا حضرت صلاة الفرض، قال المهدى للمسيح: تقدم يا روح الله، يريد تقدم للإمامة، فيقول المسيح: أنتم أهل بيت لا يتقدمكم أحد، فيتقدم المهدي التلاء ثم يصلى المسيح خلف (صلى الله

١. بحار الأنوار - المجلسي: ج٩، ص١٩٥، ط٢، ١٤٠٣ هـ، بيروت.



عليهما)، وهذه شاهدة من المسيح الله بأن أهل البيت الهيك أفضل من جميع

الأنام)<sup>(۱)</sup>.

### المطلب الثاني: موقف أهل الأديان السهاوية في معارك الظهور:

مر في بعض المطالب المتقدمة أن موقف أهل الأديان السياوية من حركة الإمام المهدي ومشروعه الإصلاحي الشامل، يكون على أصناف عدة، فمنهم من يعلن إسلامه ويؤمن به كأتباع السيد المسيح عيسى الله وبعض اليهود، ومنهم من يقف ضده، كما في موقف بعض آخر من اليهود، والذين يقاتلونه في معركة تحرير القدس، كما سيأتي بيان ذلك.

وبحسب المأثور الروائي تتوزع معارك الظهور وفق جغرافية البلدان والأمم والشعوب آنذاك، وهذه المعارك تكون بعد مدة من استقرار الإمام المهدي في العراق، وتثبيت دعائم قيامه وحراكه، وكذلك انضواء بعض البلدان الإسلامية كالحجاز واليمن وإيران وغيرها تحت حكمه، كما تشير الروايات إلى ذلك (٢)، ونذكر بعض المعارك منها، كالآي:

أولاً: معركة فتح بـ لاد الـروم(٣) والقسطنطينية(٤) - وهـذه المعركة مـن

١. التفضيل - أبو الفتح الكراجكي: ص٢٤، طبعة مؤسسة أهل البيت التِّكِمُ ١٤٠٣هـ، طهران.

٢. ينظر عصر الظهور - الشيخ على الكوراني: ص١١، ط١١ منقحة ومزيدة.

٣. المقصود بالروم في الأحاديث الواردة عن آخر الزمان وظهور المهدي : الشعوب الأوربية وامتدادهم في القرون الأخيرة في أمريكا، فهؤلاء هم أبناء الروم، وورثة أمبراطوريتهم التاريخية، ينظر عصر الظهور - الشيخ علي الكوراني العاملي: ص٣١، ط١١، منقحة ومزيدة.

٤. إنها سميت القسطنطينية لأنها نسبت إلى منشئها، وهو قسطنطين الملك، وهو أول من أظهر دين النصرانية.

وهي تقع علىٰ خليج يصب في البحر الرومي، وهي متصلة ببلاد رومية والأندلس - أما رومية فهي أم بلاد الروم. ينظر كتاب عقد الدرر في أخبار المنتظر - يوسف بن يحيىٰ المقدسي الشافعي من علماء القرن السابع الهجري: ص١٧٧، ط١، ١٣٩٩هـ، القاهرة.



المعارك المشهورة، وقد ذكرها ورواها المقدسي الشافعي في كتابه عقد الدرر في أخبار المنتظر في باب فتوحات الإمام المهدي على عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليما في قصة المهدى و فتوحاته ورجوعه إلى دمشق، قال: «ثم يأمر المهدى المثلاً بإنشاء مراكب، فينشع أربعائة سفينة في ساحل عكا، وتخرج الروم في مائية صليب، تحبت كل صليب عشرة آلاف، فيقيمون على طرسوس ويفتحونها بأسنة الرماح، ويوافيهم المهدى عليَّلاً، فيقتل من الروم حتى يتغير ماء الفرات بالدم، وتنتن حافتاه بالجيف، وينهزم مَن في الروم، فيلحقون بأنطاكــة.

وينزل المهدي على قبة العباس حذو كفرطورا، فيبعث ملك الروم يطلب الهدنية من المهدي، ويطلب المهدي منه الجزية، فيجيبه إلى ذلك، غسر أنه لا يخرج من بلند النووم أحند، ولا يبقي في بلند النووم أسير إلَّا خبرج.

ويقيم المهدى بأنطاكية سنته تلك، ثم يسير بعد ذلك ومن تبعه من المسلمين، لا يمرون على حصن من بلد الروم، إلَّا قالوا عليه: لا إله إلَّا الله، فتتساقط حيطانه، وتقتل مقاتلته، حتى ينزل على القسطنطينية، فيكرون عليها تكسرات...»(١).

إن هذه الرواية تنص صراحة على أن دين بلاد الروم هو المسيحية، بدليل حملهم الصليب، وبملاحظة عدة روايات يظهر أن هذه المعركة إنها تحدث بسبب الهجهات والاعتداءات من قبل بلاد الروم ضد المسلمين ودولتهم عند ظهور الإمام المهدى على الله

١. عقد الدرر في أخبار المنتظر - يوسف بن يحييٰ المقدسي الشافعي من علماء القرن السابع الهجري: ص١٩٠، ط١، ١٣٩٩هـ القاهرة.

المراث ال

وتكون بعدها هدنة بين الإمام المهدي المسطنطينية بشكل كامل عن الجزية للإمام، وترتيب عملية استكال فتح القسطنطينية بشكل كامل عن طريق الصلح والدعوة للتسليم وقبول الحق المتمثل بالدين الإلهي الإسلامي. ففي الرواية عن الإمام جعفر الصادق المليلا أنه قال: «ويبعث جندا إلى القسطنطينية، فإذا بلغوا الخليج كتبوا على أقدامهم شيئاً ومشوا على الماء، فإذا نظر إليهم الروم يمشون على الماء قالوا: هؤلاء أصحابه يمشون على الماء، فكيف هو؟! فعند ذلك يفتحون لهم أبواب المدينة، فيدخلونها، فيحكمون فها ما يريدون»(۱).

ومعنىٰ ذلك أن أهل القسطنطينية يسلمونها للإمام المهدي على دون قتال.

ثانياً: معركة فتح القدس الشريف، والتي من خلالها يتم تحرير مدينة القدس الشريف من سيطرة الغزاة والغاصبين اليهود، على يد الإمام المهدي ، وبمشاركته بنفسه الشريفة وإشرافه المباشر على جيوش الفتح، بحسب المأثور الروائي عن أمير المؤمنين علي اليلا في رواية طويلة مفصلة، نذكر منها محل الشاهد، حيث قال: «ثم يتوجه المهدي من مدينة القاطع إلى القدس الشريف، بألف مركب، فينزلون شام فلسطين بين عكا وصور وغزة وعسقلان، فيخرجون ما معهم من الأموال، وينزل المهدي بالقدس الشريف، ويقيم بها إلى أن يخرج الدجال، وينزل عيسى بن مريم اليلا، فيقتل الدجال» ("). ولهذه المعركة الحاسمة آثار كبيرة بالنسبة إلى أهمل الأديان الساوية وغرهم آنذاك، بحيث تضعهم أمام خيار الطاعة والتسليم للإمام المهدي اللهدي المهدي وغرهم آنذاك، بحيث تضعهم أمام خيار الطاعة والتسليم للإمام المهدي القديد المهدي المهد

**Y** •

١. الغيبة - النعماني: ص٣٣٤، ط١، ١٤٢٢هـ، منشورات أنوار الهدى - إيران - قم المقدسة.

٢. عقد الدرر في أخبار المنتظر - يوسف بن يحيى المقدسي الشافعي: ص٢٠١، من علياء القرن السابع
 الهجري - ط١، ١٣٩٩هـ - القاهرة.



طوعاً، وتسليم القدس الشريف إليه، ففي الرواية عن الإمام علي التَّلا: «ويسي المهدي حتى ينزل بيت المقدس، وتنقل إليه الخزائن، وتدخل العرب والعج وأهل الحرب والروم وغيرهم في طاعته من غير قتال»(١).

وأمَّا بالنسبة إلى اليهود وموقفهم في هذه المعركة هو الهزيمة النكراء، وانتهاء دورهم الديني والعسكري والسياسي والفكري على يد الإمام المهدى الله وجيوشه، وإخراجهم من فلسطين وبالاد العرب، كما في الرواية المأثورة عن عباية الأسدى، قال: سمعت أمسر المؤمنين عليَّ وهو متكع، وأنا قائم عليه: «الأبنينُّ بمصر منبراً، والأنقضن دمشق حجراً حجراً، والأخرجن اليهو د والنصاري من كل كور العرب ولأسوقن العرب بعصاي هذه»، قال: قلت له: يا أمير المؤمنين كأنك تخبر أنك تحيى بعد ما تموت؟ فقال: «هیهات یا عبایة ذهبت فی غیر مذهب یفعله رجل منبی» (۲۳)، (۳۰).

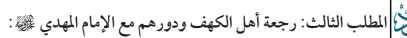
وكذلك ورد في بعض الروايات المأثورة أن بعضاً من اليهود ممن يناصرون الدجال ضد الإمام المهدى الله ستكون نهايتهم وهزيمتهم على يد النبع عيسك عليه عليه ، كم روى ابن ماجة في سننه: (فإذا نظر إليه الدجال ذاب كما يـذوب الملـح في الماء، وينطلـق هاربـاً، ويقـول عيسـي المثلا: إن لي فيـك ضربـة لن تسبقني بها، فيدركه عند باب اللد الشرقى فيقتله، فيهزم الله اليهود)(١٤).

١. كنز العمال - المتقى الهندي: ج١٤، ص٥٨٩.

٢. المقصود الإمام المهدي ﷺ بقرينة (مني) وحتمية الوعد الإلهي بالقضاء على اليهود وهزيمتهم، كما ورد ذلك في القرآن الكريم وروايات المعصومين الهيكار.

٣. بحار الأنوار - المجلسي: ج٥٣، ص٠٦، ط٣- بيروت - ١٤٠٣هـ.

٤. سنن الحافظ أبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني ابن ماجة (٢٠٧ - ٢٧٥ هـ)، ج٢، ص١٣٦١ - طبعة دار الفكر.



إن قصة أهل الكهف من القصص التاريخية الراشدة والفاعلة عقائدياً وسلوكياً، والتي وردت في سورة الكهف مفصلة في القرآن الكريم، إذ إنها حكت دور فتية آمنوا بربهم وزادهم هدى، وحدث ما حدث معهم، مما هو معروف، وفيه جانب الإعجاز الإلهي الحكيم.

وتنص الروايات على حقيقة رجعة أهل الكهف في آخر الزمان عند خروج الإمام المهدي ، وتعلل رجعتهم بأنهم سيكونون له أعواناً وأنصاراً وحكاماً، ومتابعين للسيد المسيح عيسى بن مريم عليه عند نزوله أيضاً.

فقد ورد في الرواية عن أبي عبد الله الإمام جعفر الصادق عليه قال: «يخرج مع القائم عليه من ظهر الكوفة سبع وعشرون رجلاً، خمسة عشر من قوم موسئ عليه الذين كانوا يهدون بالحق وبه يعدلون، وسبعة من أهل الكهف، ويوشع بن نون، وسلمان، وأبو دجانة الأنصاري، والمقداد، ومالك الأشتر، فيكونون بين يديه أنصاراً وحكاماً»(۱).

وهذه الرواية صريحة في بيان دور أهل الكهف بعد رجعتهم عند خروج الإمام المهدي في نصرته، وفي إدارة الأقاليم والبلدان التي تفتح بمشاركتهم. وذكر أيضاً القندوزي الحنفي في ينابيع المودة: (وجاء في روايات: أنه عند ظهوره ينادي فوق رأسه ملك: هذا المهدي خليفة الله فاتبعوه، فيذعن له الناس، ويشربون حبه، وأنه يملك الأرض شرقها وغربها، وأن الله تعالى يمده بثلاثة آلاف من الملائكة، وأن أهل الكهف من أعوانه...)(٢).

١. الإرشاد - المفيد: ج٢، ص٣٨٦، ط٢، ١٤١٤هـ - تحقيق مؤسسة آل البيت لتحقيق التراث - دار المفيد.
 ٢. ينابيع المودة لذوي القربي - القندوزي الحنفي: ج٣، ص٣٤٤، ط١، دار الأسوة للطباعة والنشر.



ومن المأثور أن دور أهل الكهف لا يقتصر في الرجعة على نصرة وإعانة الإمام المهدي وإدارة البلدان بين يديه، بل سيكون لهم دور مع النبي عيسيٰ عليه بمتابعته والمشي خلفه، أو ما يمكن التعبير عنه بالالتزام بمنهجه اعتقاداً وسلوكاً في عملية الإصلاح الديني لدين النصاري ومناصرة الإمام المهدي في إقامة دولته الحقة العادلة، ونشر الأمن والسلام في ربوع الأرض، كما تصور هذا المعنى بعض الروايات، روى عمر بن إبراهيم الأوس في كتابه عن رسول الله على قال: "ينزل عيسى بن مريم عليه عند انفجار الصبح ما بين مهرودين، وهما ثوبان أصفران من الزعفران، أبيض الجسم، أصهب الرأس، أفرق الشعر، كأن رأسه يقطر دهناً، بيده حربة، يكسر الصليب ويقتل الحنير ويهلك الدجال ويقبض أموال القائم، ويمشي خلفه أهل الكهف، وهو الوزير الأيمن للقائم، وحاجبه ونائبه، ويبسط في المغرب والمشرق الأمن من كرامة الحجة بن الحسن عليه الأمن.

المحور الثالث: آليات الحكم المهدوي والتطبيقات الدينية في دولته - نموذج من التعامل الديني مع الأديان الساوية - الشمول والمكتسبات: ويشتمل هذا المحور على مطلبين:

المطلب الأول: شمولية الأحكام الإسلامية للأديان الأخرى - ونموذج الحكم بحكم داود عليه:

تدل الروايات المعتبرة على أن الإمام المهدي الله إذا ظهر، وأقام دولته العادلة الحقة، يبعث من رجاله قضاة وحكاماً إلى أقطار العالم لنشر العدل

١. غاية المرام - السيد هاشم البحراني: ج٧، ص٩٣، تحقيق العلامة السيد علي عاشور.

ابينها، وأحكام الإسلام الأصيلة فيها، فعن الإمام جعفر الصادق عليه أنه قال: «إذا قام القائم بعث في أقاليم الأرض في كل إقليم رجلاً يقول: عهدك في كفك، فإذا ورد عليك أمر لا تفهمه، ولا تعرف القضاء فيه، فانظر إلى كفك، واعمل بها فيها (١).

وتجدر الإشارة إلى أن عبارة «وعهدك في كفك» تبيَّن أن هؤلاء الرجال الحكام علماء وفقهاء، وسيكون بيدهم دستور مكتوب ومدون فيه أحكام الدين الإلهي القيم والغالب يؤمئذ، والصالح والشامل لجميع أهل الأديان الساوية تشريعاً وقضاء وعمالاً، فضالاً عن الاعتقاد به وقبوله.

وإن من أولويات الإمام المهدي على وهؤلاء الحكام هو الحكم بالعدل ودفع الظلم، وتأمين سبل التعايش العام بين الأمم والشعوب، وإصلاح الأوضاع الاقتصادية والمالية والقانونية والعقائدية عند جميع أهل الأديان السماوية، وتعميم أحكام الإسلام العزيز بينهم، تطبيقاً وسلوكاً، مما تكون مدعاة لاعتناق الإسلام ديناً والإيمان به اعتقادا عند الجميع، كما ذكرت ذلك بعض الروايات المأثورة، روى على بن عقبة، عن أبيه قال: (إذا قام القائم عليه.) حكم بالعدل، وارتفع في أيامه الجور، وأمنت به السبل، وأخرجت الأرض بركاتها، ورد كل حق إلى أهله، ولم يبق أهل دين حتى يظهروا الإسلام ويعترفوا بالإيمان، أما سمعت الله تعالىٰ يقول: ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّماواتِ وَالأَرضِ طَوْعاً وَكُرْهاً وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ [آل عمران: ٨٣]، وحكم بين الناس بحكم داود وحكم محمد الميتالي فحينئذ تظهر الأرض كنوزها، وتبدي بركاتها، فلا يجد الرجل منكم يومئذ موضعا لصدقته، ولا لبره، لشمول الغني جميع المؤ منسن)(٢).

١. الغيبة - النعماني: ص٣٣٤، ط١، ٢٢٢هـ - منشورات أنوار الهدى - إيران - قم المقدسة.

٢. الإرشاد - المفيد: ج٢، ص٣٨٥، ط٢، ١٤١٤هـ - تحقيق مؤسسة آل البيت لتحقيق التراث - دار المفيد.

وببيان الدين الإلهي الإسلامي الحق بين أقاليم الأرض وإقامة العدل فيها، يرتفع الاختلاف بين أهل الأديان والملل، وتتوحد كلمتهم العقائدية في أصول الدين المستقيم الجامع للأديان السهاوية توحيداً لله تعالى وإيهاناً به، وطاعة له وتسلماً.

ولا ينافي ذلك الشمول والتعميم للدين الإلهي الإسلامي لجميع أهل الأديان السياوية، كونهم أتباع كتب إلهية منزلة من السياء على أيدي أنبيائهم السابقين، وأنها ستستخرج على يد الإمام المهدي علي عند ظهوره، وسيحكم بينهم فيها، كما رود في الرواية عن الإمام محمد الباقر عليَّا إ: «فإنها سمى المهدي، لأنه يهدي لأمر خفي، يستخرج التوراة، وسائر كتب الله من غار بأنطاكية، فيحكم بين أهل التوراة بالتوراة، وبين أهل الإنجيل بالإنجيل، وبين أهل الزبور بالزبور، وبين أهل الفرقان بالفرقان...»(١).

وقد أجاب العلامة المجلسي (طاب ثراه) عن هذه المنافاة المدعاة، بقوله: (لأن هذا - أي الحكم بينهم بكتبهم آنذاك - محمول على أنه يقيم الحجة عليهم بكتبهم، أو يفعل ذلك في بدو الأمر قبل أن يعلو أمره، ويتم ححته)(۲).

وكونهم أهل كتب سماوية منزلة أيضاً لا ينافي ولا يمنع من عرض الإمام المهدى على الإسلام الحق عليهم أو حملهم عليه، بالغلبة العسكرية والبرهانية والعلمية والمعرفية وحتى الإعجازية، وهو معنى الإظهار الموعود للدين في آخر الزمان، حتاً مقضياً في آيات القرآن الكريم، كما في قوله تعالىٰ: ﴿هُو الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالهُدي وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كُرِهَ

١. بحار الأنوار - المجلسي: ج٥١، ص٢٩، ط٣- بيروت - ١٤٠٣هـ.

٢. المصدر السابق.

المُشْرِكُونَ ﴾ (التوبة: ٣٣ - الصف: ٩)، ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالهُدىٰ وَدِينِ اللهِ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَكَفىٰ بِاللهِ شَهِيداً ﴾ (الفتح: ٢٨).

فموقف أهل الأديان الساوية من اليهود والنصارى وغيرهم في نهاية المطاف يتحدد بقبول الإسلام اعتقاداً بعد إظهار الإمام المهدي الملك له في التفسير المأثور لقوله تعالى: ﴿لِيُطُهِرَهُ عَلَى التفسير المأثور لقوله تعالى: ﴿لِيُطُهِرَهُ عَلَى النّبِينِ كُلّبِهِ عن ابن عباس، الذي قال: أكثر ما قلت في التفسير مأخوذ عن السّبين عليه عن ابن عباس، الذي قال: أكثر ما قلت في التفسير مأخوذ عن أمير المؤمنين عليه ولا يكون ذلك حتى لا يبقى يهودي ولا نصراني، ولا أمير المؤمنين عليه والله صار إلى الحق، الإسلام، حتى تأمن الشاة والذئب، والبقرة والأسد، والإنسان والحية، حتى لا تقرض الفأرة جراباً، وحتى توضع الجزية، ويكسر الصليب ويقتل الخنزير، وهو قوله تعالى: ﴿لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ ويكسر الصليب ويقتل الخنزير، وهو قوله تعالى: ﴿لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ عَن المُشْرِكُونَ ﴾، وذلك يكون عند قيام القائم عليه (١).

وتشير الروايات المأثورة إلى أن الإمام المهدي السيحكم بين الناس من جميع أهل الأديان السياوية كافة بالأحكام الواقعية الموافقة لجعل الله تعالى وتشريعه، والتي يلهمها إياه سبحانه، ويحكم بعلمه اللدني، فلا يحتاج إلى بينة في القضاء، وورد هذا الأمر عن أبان بن تغلب، قال: قال لي أبو عبد الله لامام جعفر الصادق الملية: «دمان في الإسلام حلال من الله لا يقضي فيها أحد حتى يبعث الله قائمنا أهل البيت، فإذا بعث الله الله قائمنا أهل البيت حكم فيها بحكم الله لا يريد عليها بينة الزاني المحصن يرجمه ومانع الزكاة يضرب عنقه» (٢).

١. مكيال المكارم في فوائد الدعاء للقائم - الحاج ميرزا محمد تقي الموسوي الأصفهاني: ص٧٢، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات - بيروت - الطبعة الأولى - ١٤٢١ هـ.

٢. الكافي - الكليني: ج٣، ص٥٠٣، الناشر - دار الكتب الإسلامية.



وكذلك يكشف ﷺ عن بواطن الناس، ويميز الأعداء من الأولياء بالتوسم، أي بالفراسة والمعرفة البالغة والبصيرة، وهو بذلك يشابه النبي داود عليُّلا في عدم الحاجة إلى بينة، فيحكم بعلمه فيم يعلمه، كما ورد ذلك في الرواية عن أبي عبد الله، الإمام جعفر الصادق التيلاء قال: «إذا قيام قائم آل محمد (عليه وعليهم السلام) حكم بين الناس بحكم داود، لا يحتاج إلى بيِّنة، يلهمه الله تعالىٰ فيحكم بعلمه، ويخبر كل قوم بها استبطنوه، ويعرف وليه من عدوه بالتو سم»(۱).

وفي رواية أخرى عن الإمام محمد الباقر عليه أنه قال: «يا أبا عبيدة، إذا قام قائم آل محمد عَيْلُهُ، حكم بحكم داود وسليان لا يسأل بينة »(٢).

وفي رواية ثالثة أشمل وأعم في تصوير حكم الإمام المهدي على ومصادره المعرفية والغيبية، عن عمار الساباطي قال: قلت لأبي عبد الله - الإمام جعفر الصادق - عليه ما منزلة الأئمة؟ قال: «كمنزلة ذي القرنين وكمنزلة يوشع وكمنزلة آصف صاحب سليان»، قال: فبا تحكمون؟ قال: «بحكم الله وحكم آل داود وحكم محمد عَيْلُهُ، ويتلقانا به روح القدس (٣).

ويظهر من مجمل الروايات المأثورة في شأن تعميم وشمول الدين الإسلامي الحق الغالب آنذاك في وقت ظهور الإمام المهدى على لغيره من أهل الأديان السماوية، أن هذا الأمر سيخضع لعوامل عدة، ومراحل مختلفة بحسب طبيعة عملية فتح البلدان، وتنامي وعي الأمم والشعوب من أهل الأديان السماوية، وغيرهم ممن لم يتخذ ديناً كالمذاهب الوضعية والفكرية

١. الإرشاد - المفيد: ج٢، ص٣٨٦، ط٢، ١٤١٤هـ، تحقيق مؤسسة آل البيت لتحقيق التراث - دار المفيد.

٢. الكافي - الكليني: ج١، ص٣٩٧، الطبعة الثالثة - طهران.

٣. الكافي - الكليني: ج١، ص٩٨٨، الطبعة الثالثة - طهران.

الملحدة، ورفضها لواقعها الراهن آنذاك، بسبب ما تتعرض له من ظلم واستضعاف عقائدي واقتصادي، وحتى سياسي، مما يدفعها ذلك إلى طلب التغيير العادل والخلاص مما هي فيه، أو أنها ستنشد ما يوافق فطرتها السليمة وعقولها المستقيمة في تقبل عملية الإصلاح الديني الإلهي المؤيد بحججه الغيبية الغالبة، كما سيحصل مع نزول السيد المسيح عيسى بن مريم، والذي هـو حجـة إلهيـة دينيـة موعـودة ومنتظرة عنـد أتباعـه والمؤمنين بـه في وقـت الظهـور المهدوى الشريف، أو كما سيحصل أيضاً مع اليهود في استخراج (التوراة) كتابهم السماوي بنسخته الصحيحة، وبقايا تراثهم الديني القديم، كما سيأتي ذكر ذلك في المطلب الثاني من هذا المحور.

وأيضاً من العوامل البارزة التي ستساعد الإمام المهدي عليه في تعميمه ونـشره للإسـلام في نطاقـات واسـعة، تشـمل دائـرة الأديـان السـاوية والملـل والمذاهب الأخرى دينياً وفكرياً ووضعياً، وغير ذلك، هو العامل الغيبي المصاحب لوقت الظهور، من حدوث الصيحة السياوية وبعض الآيات الكونية، مما تبعث على التأمل الراشد عقلاً وديناً عند أهل الأديان الساوية الأخرى، فتدفعهم إلى التصديق والتسليم وقبول الإسلام اعتقاداً وإيهاناً.

فضلاً عن النجاح العملي الكبير في تطبيقات العدل الإلهي على يدى الإمام المهدى على وشموله لأهل الأديان الساوية في أقاليمهم، كما مرَّت الإشارة إلىٰ ذلك في بعض الروايات، ومن الواضح أن العدل جامع دينبي وعقلاني منشود عند الجميع، ويستقطب المؤمنين به إلى قبول حيثياته الدينية والإصلاحية بها يسهم في تقرير حقانية الإسلام في الفطرة والعقول والقلوب والنفوس والسلوك، وتقبله وفق تلك المناطات الإنسانية والعقلانية الواحدة.



المطلب الثاني: استخراج التوراة والإنجيل وتراث الأنبياء وبقاياهم - الأهداف والمكتسات:

إن استخراج الكتب الساوية الأصلية والصحيحة بنسخها الدينية والتاريخية السليمة من التحريف، والمحفوظة في أماكن مخصوصة، والتراث الديني الإلهي القديم على يد الإمام المهدي عند خروجه، يدخل ضمن التطبيقات العملية لعنوان وارث الأنبياء، الـذي يتجـليٰ بشـخصه المعصـوم حصراً آنــذاك.

وهو من أول الأعمال التي سيقوم بها على في نطاق التعاطي مع أهل الأديان الساوية من اليهود والنصاري، ودعوتهم إلى قبول عملية الإصلاح الديني العام والتصحيح الفعلى لما وقع من انحرافات ومخالفات ومنعطفات في الاعتقاد والاتباع والتشريع والسلوك.

وقد ذكر المحدث الشيخ الطبرسي النوري في كتابه النجم الثاقب ما نصه: (وجاء في عدة أخبار أن الكتب الساوية الأصلية في غار في أنطاكية، وأنه عليُّلًا - أي الإمام المهدي -، سوف يخرجها من هناك.

ومروي في غيبة الفضل بن شاذان عن الإمام الباقر عليه أنه قال: «أول ما يبدأ القائم الله بأنطاكية (١)، فيستخرج منها التوراة من غار، فيه عصا

١. أنطاكية (باليونانية Αντιόχεια، بالسريانية: ܐܝܝܛܝܘܩܝܐ، بالتركية Αntakya) مدينة تاريخية تقع على ا الضفة اليسرى لنهر العاصى على بعد ٣٠ كم من شاطئ البحر المتوسط في لواء الإسكندرون الواقع تحت السيادة التركية.

تعتبر مدينة أنطاكية إحدى أهم المدن في تاريخ سورية، حيث إنها كانت عاصمة سورية قبل الفتح الإسلامي في القرن السابع، وما زالت حتى الآن عاصمة للكنائس المسيحية الشرقية، دعيت مدينة أنطاكية بلقب (مهد المسيحية) نتيجة للدور المحوري الذي لعبته المدينة في ظهور كل من الهلنستية اليهودية والمسيحية المبكرة، انظر الموسوعة الحرة ويكيبيديا.

موسی، وخاتم سلیان ۱۵(۱).

ولم يقتصر عمل الإمام المهدي على أمر استخراج الكتب الساوية لأهلها وحسب، بل وسيحكم بينهم فيها في أول الأمر، كسبيل قطعي لكسب تصديقهم بدعوته الحقة، وما أشارت إليه ونصت عليه كتبهم الساوية بخصوص البشارة بظهور الإمام المهدي الهو ولمحاججتهم بها في إثبات مدعاه، ولإقامة الحجة الغالبة عليهم بها يؤمنون به أنفسهم، إلى أن يتم أمره، ويدعوهم إلى قبول الاعتقاد بالإسلام ديناً إلهياً حقاً وجامعاً للناس أجمعين.

فروي عن الإمام محمد الباقر التي أنه قال: «... وإنها سمي المهدي مهدياً، لأنه يهدي إلى أمر خفي، ويستخرج التوراة وسائر كتب الله تقل من غار بأنطاكية، ويحكم بين أهل التوراة بالتوراة، وبين أهل الإنجيل بالإنجيل، وبين أهل الزبور بالزبور، وبين أهل القرآن بالقرآن...»(٢).

واستخراج جميع الكتب السهاوية من أماكنها المخصوصة يدخل أيضاً في نطاق استكهال دور الإمام المهدي في هداية أهل الأديان السهاوية إلى الدين الإسلامي الحق في آخر الزمان، وإخراجهم من الظلهات إلى النور، ومن الزيغ إلى الاستقامة، وتوحيدهم تحت الجامع العام للأصول العقائدية المستقيمة الأولى من التوحيد الإلهي والعدل والإيهان بالأنبياء والمعاد، والتي لا تختلف فيها الكتب السهاوية، فضلا عن صيرورتها شواهد وبينات قطعية محسوسة على حجية حراك الإمام المهدي في دعوته وتعاطيه مع أهل الأديان السهاوية أنفسهم وكتبهم الدينية.

**\*** 

١. النجم الثاقب في أحوال الإمام الحجة الغائب ، الشيخ حسين الطبرسي النوري: ص٢٦٠، ج١،
 إعداد مركز الأبحاث العقائدية.

٢. الغيبة - النعماني: ص٢٤٣، ط١، ١٤٢٢هـ، منشورات أنوار الهدى - إيران - قم المقدسة.



وإن تعاطي الإمام المهدي على مع أهل الأديان الساوية لا يقف عند حد إخراج كتبهم المنزلة من السماء من مواضعها الموجودة فيها، بل سيخرج لهم أيضاً تراث بعض أنبيائهم، من غير الكتب، كعصا النبي موسى عليَّلا وتابوت آدم، كما ورد ذلك في الرواية عن عبد الله بن سنان، قال: سمعت أبا عبد الله الإمام جعفر الصادق التلا يقول: «عصا موسى قضيب آس من غرس الجنة، أتاه بها جبرائيل التلال التلال الماتوجه تلقاء مدين، وهي وتابوت آدم في بحيرة طبرية، ولن يبليا، ولن يتغيرا حتى يخرجها القائم الله إذا قام ١٠٠٠.

ويظهر أيضاً من بعض الروايات المأثورة من طرق العامة أن إخراج الإمام المهدي على التابوت السكينة وللكتب الساوية من مواضعها المحفوظة فيها، يسهم في فتح البلدان، باعتبارها آية لهم، وحجة دامغة عليهم، كما في الرواية المأثورة عن كعب، قال: (المهدي يبعث بقتال الروم يعطي فقه عشرة، يستخرج تابوت السكينة(٢) من غار بأنطاكية، فيه التوراة التي أنزل

١. الغيبة - النعماني: ص٢٤٣، ط١ - ٢٤٢١هـ - منشورات أنوار الهدى - إيران - قم المقدسة.

٢. تابوت السكينة: ورد ذكره في القرآن الكريم في قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ آيَةَ مُلْكِهِ أَنْ يَأْتِيَكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِمَّا تَـرَكَ آلُ مُـوسىٰ وَآلُ هـارُونَ تَحْمِلُهُ المَلائِكَةُ إِنَّ فِي ذلِكَ لَآيَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (البقرة: ٢٤٨).

تابوت السكينة صندوق فيه مواريث الأنبياء الكِيلاء كان آية لبني إسرائيل على إمامة من يكون عنده، وقد جاءت به الملائكة تحمله بين جموع بنبي إسرائيل حتى وضعته أمام طالوت التلاه، ثم سلمه طالـوت إلىٰ داود، وداود لسـليمان، وسـليمان إلىٰ وصيـه آصـف بـن برخيـا، ثـم فقـده بنـو إسرائيـل عندمـا تركوا وصى سليان، وبايعوا غيره.

واعتقادنا أن تابوت السكينة وجميع مواريث الأنبياء وصلت إلى النبي ﷺ ثم إلى أوصيائه التِّليُّ ، فهي عند الإمام المهدي ﷺ. انظر المعجم الموضوعي لأحاديث الإمام المهدي ﷺ - الشيخ على الكوراني العاملي: ص٦٤٧، ط١، ١٤٢٦هـ.

الله تعالىٰ علىٰ موسىٰ عليه والإنجيل الذي أنزله الله على عيسىٰ عليه ، يحكم

بين أهل التوراة بتوراتهم، وبين أهل الإنجيل بإنجيلهم)(١).

وكذلك سيسهم إخراج الكتب الساوية لأهلها، وخصوصاً من اليهود في تقبل أكثرهم للإسلام ديناً واعتناقهم له، كما في رواية نعيم بسنده عن سليان بن عيسى، قال: (قد بلغني أنه على يدي المهدي يظهر تابوت السكينة، من بحيرة الطبرية، حتى يحمل، فيوضع بين يديه ببيت المقدس، فإذا نظرت إليه اليهود أسلمت إلّا قليلاً منهم)(٢).

وورد هذا المعنى أيضاً في رواية أخرى له: عن كعب، قال: إنها سمي المهدي، لأنه يهدي إلى أسفار من أسفار التوراة، يستخرجها من جبال الشام، يدعو إليها اليهود، فيسلم على تلك الكتب جماعة كثيرة، ثم ذكر نحواً من ثلاثين ألفاً)(٣).

ومن المعلوم أن الدين الإسلامي الخاتم هو الدين الإلهي الذي ستكون له الغلبة على بقية الأديان في آخر الزمان، وكما وعد القرآن الكريم بذلك، ونصت الروايات الكثيرة والمعتبرة على هذه الحقيقة الدينية الموعودة، والتي ستتحقق وتكتمل على يدي الإمام المهدي ، وإن لإخراجه الكتب الساوية دوراً في تنجيز ذلك واقعاً وتطبيقاً، باعتبارها شواهد ودلائل إلهية تعزز خاتمية الإسلام وأهليته بالهدى والاستقامة والمنهاج الصالح لأهل الأديان الساوية كافة، مما يدفعهم للدخول في الإسلام.

وفي شأن هذه الحقيقة المستقبلية الموعودة ورد في تفسير قول تعالى: ﴿ هُ وَ اللَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِاللهُ دى وَدِينِ الحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ

١. الفتن - نعيم بن حماد المروزي: ص٢٢، طبعة دار الفكر - ١٤١٤هـ.

٢. الفتن - نعيم بن حماد المروزي: ص٢٢٣، طبعة دار الفكر - ١٤١٤هـ.

٣. التشريف بالمنن في التعريف بالفتن - السيد ابن طاووس: ص ١٤٦، ط١- أصفهان - ١٤١٦هـ.



كَرِهَ المُشْرِكُونَ ﴾ (التوبة: ٣٣) ﴿لِيُظْهِرَهُ ﴾ أي ليظهر الدين دين الإسلام على كل دين، قال السدي: ذاك عند خروج المهدي، لا يبقى أحد إلّا دخل في الإسلام أو أدى الجزية (١٠).

من أهم أهداف ومكتسبات إخراج الكتب السماوية وبقايا تراث الأنبياء لأهل الأديان والمؤمنين بها:

١ - ترسيخ البُعد الروحي والغيبي بين أهل الأديان السياوية كافة ومنزلها الله سبحانه وتعالى، ومخرجها الإمام المهدي ، عما تشكل عملية تآزرية متبادلة وفاعلة وراشدة في تقبل الإصلاح العقائدي والتصحيح التشريعي، وإقامة العدل العملي، وإظهار الإسلام ديناً إلهياً للناس أجمعين، كما في نزول ونصرة النبي عيسى عليه وتعاضده مع الإمام المهدي في هذا النطاق.

٢ - يمثل استخراج الكتب السياوية لأهلها عند خروج الإمام المهدي وعلى يديه وثيقة تاريخية حسية مشهودة ومقبولة ومثبتة للحق والهدى ومصداقه وأوصافه نصاً، وهو الإمام المهدي للاغير، والذي أوكل إليه القيام والظهور بالعدل في الأرض قاطبة.

٣- يسهم استخراج الكتب الساوية في حد ذاتها في تكثير عدد المسلمين والمؤمنين من نفس أتباع الأديان كاليهود والنصاري وغيرهم، كا ورد ذلك في بعض الروايات آنفة الذكر، بوصفها كتباً مقدسة عندهم، وقد أخرجت بنسخها الصحيحة والسليمة من التحريف، مما ترفع الاختلاف بينهم، وتجعلهم ينضون تحت مظلة الكتب الأم الأصلية حكماً وقضاء وحجة ودليلاً.

الحلي

١. الجامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي) - أبوعبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي: ج٨، ص١٢٢،
 دار إحياء التراث العربي - بيروت - ١٤٠٥هـ.

٤ - إن استخراج الكتب السهاوية لأهلها المؤمنين بها يعتبر نوعاً من البشارة، أو ما يمكن تسميته نصاً من السابق المعصوم على اللاحق، في مراحل ا بعثة الأنبياء والأوصياء عبر التاريخ الطويل، لتعزيز حقانية وصدقية اللاحق المعصوم من قبل السابق مثله، وهذه القاعدة العقائدية معهودة ومعروفة في حراك الأنبياء والرسل وأوصيائهم والأئمة المعصومين من بعدهم، وقد حكاها القرآن الكريم تعزيزاً لها وتعويلاً عليها، وهي ما ستحصل مع الإمام المهدى على في تقديم النبى عيسى علي العلام المهدى ال ومساعدته في تحقيق التكليف الإلهي المناط به، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَىٰ اَبْنُ مَرْيَمَ يِا بَنِي إِسْرائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْراةِ وَمُبَشِّراً بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمَّا جاءَهُمْ بالبَيِّناتِ قالُوا هذا سِحْرُ مُبِينُ ٥ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن افْتَرَىٰ عَلَىٰ اللهِ الكَذِبَ وَهُوَ يُدْعِي إِلَىٰ الإِسْلامِ وَاللَّهُ لا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِمِينَ ۞ يُريدُونَ لِيُطْفِؤُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْواهِهِمْ وَاللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهَ الكَافِرُونَ ﴿ (الصف: ٦-٨).

٥ - تكميل البُعد المعرفي لمجموع الكتب السياوية بين أهلها كافة.

٦ - المحافظة على الأصول الدينية الأولى المستقيمة، والجامعة لأهل الأديان السهاوية كافة، دون تحريف أو ابتداع أو اعوجاج، لإظهار التوحيد الإلهـ الخالـص والاعتقـاد بــه، كـما هــو موجـود في كتبـه المنزلـة والموثوقـة نسـخاً وتدويناً.

### خلاصة البحث:

إن الدين في مفهومه العام يمثل للإنسان سبيلاً فطرياً وفكرياً وسلوكياً ضر ورياً في حاجته إليه، يجعله منقاداً ومطيعاً لما يؤمن به من اعتقادات عدة و مختلفة.

Carried A

ولهذه الاعتقادات أصول إلهية واحدة في جعلها من أول الأمر عند المجيع أهل الأديان الساوية، كتوحيد الله تعالى والإيان بالنبوات والعدل والمعاد وغير ذلك، وإن الضامن الموثوق به لتبليغها للناس وصحتها وحفظها هو المعصوم، من نبي أو إمام منصوب ومنصوص عليه، وقد تعرضت هذه الاعتقادات عبر التاريخ الطويل في أصولها إلى تحريف ومخالفات لما هي عليه واقعاً، بفعل إتباع الهوى والرأي والاستغلال والتوظيف لمأرب باطلة.

ولهذا ستأتي عملية الإصلاح والتصحيح الموعودة على يد الإمام المهدي في بوصفه وارث الأنبياء وعلومهم وبقاياهم الدينية، وبتآزر النبي عيسى على معه بعد نزوله، لترجع الأديان السياوية إلى نصابها المستقيم ووضعها السليم، وذلك من خلال القضاء على مظاهر الانحراف العقائدي تطبيقاً وسلوكاً، كما سيحدث هذا مع النصاري من كسر الصليب وقتل الخنزير، وفتح أقاليم الأرض والحكم فيها بالعدل والتسوية والحق، وكذلك باستخراج الكتب السياوية لأتباعها، لإقامة الحجة عليهم، ولتعريفهم بالدين الإلهي الحق القويم، ورفع الاختلاف بينهم، مما يسهم ذلك في إسلام الكثير منهم، يهوداً أو نصاري، أو من بقية الملل.

وإن عملية نشر الإسلام الدين الإلهي الغالب والظاهر آنذاك ستكون وفق مراحل تراتبية، بعد إقامة دول العدل والقضاء على الظلم والفساد في الأرض قاطبة، وشمول هذا العدل لأهل الأديان الساوية كافة، مما يدعوهم للإيان بالإسلام ديناً ومنهاجاً، وعنده ستتحقق الأغراض المطلوبة والمكتسبات المنشودة.





# الازدهار الاقتصادي في الدولة المباركة





#### المقدمة:

الحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد وآل بيته الطيبين الطاهرين سيّم إمام زماننا الإمام المهدي المنتظر على قائد الدولة المباركة.

يلعب العامل الاقتصادي دوراً مها في حياة الفرد والمجتمع ولا يقل أهمية عن العامل السياسي، وأحد أسباب سعادة الإنسان أن يتم تأمين غذائه ومسكنه وملبسه وعمله بشكل لا يصاحبه القلق من العوز والفقر والحاجة.

وهذا الأمر تعدنا السماء بتحققه في المستقبل الزاهر وتبشرنا النصوص الوحيانية بإتمامه على أحسن وجه في دولة كاملة كريمة تحت راية الإمام المعصوم المعصوم

وهذا البحث محاولة لرسم صورة من صور الاقتصاد المستقبلي للدولة المباركة من خلال تحليل النصوص الشريفة حيث يبلغ الازدهار أوجّه في جميع بقاع العالم.

إنَّ التطور والنمو والازدهار الاقتصادي في دولة التوحيد له مميزات وخصائص حاولنا الوقوف عليها واختصرناها في مباحث أربعة كان الأول في

القضاء على الفقر وكيف أن الإمام الله يستطيع فعل ذلك، وأمّا المبحث الشاني فكان عرضاً مجملاً لظاهرة العمران الحضاري في دولته الشريفة، وأمّا المبحث الثالث فتعرضنا فيه إلى وجود البركات الإلهية في دولة التوحيد، وكان المبحث الرابع في التوزيع العادل للشروات.

وأنهينا البحث بخاتمة تحتوي على نتائجه، ومن الله نستمد العون والتوفيق ونسأل الله أن يتقبل هذا القليل ويعّجل في فرج المولي (روحي فداه).

#### تمهيد:

تتنوع البحوث في مجال العقيدة المهدوية لتشمل جميع ما يرتبط بشؤون الفرد والمجتمع، ولا شك أن من أهم المجالات التبي ينبغي الخوض فيها هـو البحـث في المجال الاقتصادي على مستوىٰ المذهب الاقتصادي والنظرية الاقتصادية بشقيها الجزئي والكلى والسياسات المستخدمة في الإدارة والنفقات.

علىٰ أن البحث في العقيدة المهدوية يمكن أن يشتمل علىٰ معالجات للمشاكل الاقتصادية في زمن الغيبة الكبرى وأيضاً يمكن أن يكون البحث عن مميزات وخصائص الحكومة المهدوية في الجانب الاقتصادي.

ونقصر البحث هنا على مميزات وخصائص الاقتصاد في دولة الإمام المهدى على وكيف يقوم القائد بتطبيق السياسات الاقتصادية الناجحة في إدارة المجتمع بإلهام وتسديد من السماء.

#### السياسات الاقتصادية:

إن تحليل النصوص الاقتصادية للظهور ودراسة السياسات الاقتصادية التبي ينفذها الإمام على يُعد محوراً أساسياً للعقيدة المهدوية ليس فقط على مستوى التنظير بل على مستوى التطبيق أيضاً.

ونرى أن إبراز القوة الاقتصادية والنمو والازدهار والتطور الاقتصادي في دولته على مسألة مهمة، خصوصاً في وقتنا الحاضر وما نعيشه من مناخ التدهور الاقتصادي والأزمات المالية الخانقة وفشل النظريات الاقتصادية من شيوعية ورأسهالية وغيرها، وتأثر البعض بها تطرحه وسائل الإعلام ووسائل التواصل الاجتماعي إلى درجة أصبح الشاب المسلم يأخذ ثقافته وأفكاره مما تطرحه هذه الوسائل ولا يميز الغث من السمين.

إن رجوع المسلم إلى مبادئ الإسلام وإلى حضارة التوحيد التي عمل علىٰ ترسيخها الأئمة المعصومون التلا هو الحل الأمثل لنجاح الفرد والمجتمع في دار الدنيا وفي الآخرة.

## خصائص الازدهار الاقتصادي في الدولة المهدوية:

لا شك أن النظام الاقتصادي الجديد في الدولة المهدوية له خصائص ومميزات تنتج من التطبيقات التي سوف يقوم بها القائد المعصوم على جميع بقاع الأرض، قال تعالىٰ: ﴿ هُو الَّذِي أُرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدِيٰ وَدِينِ الْحُتِّقِ لِيُظْهِرَهُ عَلَىٰ الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ (التوبة: ٣٣ - الصف: ٩).

رغم وجود ثلاث تجارب تاريخية معصومية في إدارة اقتصاد الدولة متمثلة بحكومة المدينة المنورة للرسول عَلَيْكُ وحكومة الكوفة الأمسر المؤمنين عليَّاكِ وأيضاً فترة قصيرة من حكومة الإمام الحسن التَّلا، إلَّا أن الإدارة الاقتصادية والسياسية للإمام المهدي على ستشمل جميع أنحاء الأرض حتى تصل حكومته وعدله إلى آخر قرية من قرى العالم المترامية الأطراف.

إن مكافحة الإمام المهدي على الظاهرة الفقر المستشرية في المجتمع تكون ضمن أولويات برنامجه الاقتصادي إضافة إلى بقية الآليات التي يستخدمها



مباحث، هي:

المبحث الأول: القضاء على الفقر.

المبحث الثاني: العمران.

المبحث الثالث: البركات الإلهية.

المبحث الرابع: التوزيع العادل للثروة.

ولنبسط الكلام في النقطة الأولى مع بعض التمهيدات ويكون المحور هو: كيف يتمكّن الإمام على من معالجة مشكلة الفقر؟

## المبحث الأول: القضاء على الفقر:

تعدم مسكلة الفقر من المساكل البارزة في حياة البشرية منذ القِدَم، وهي ظاهرة أرضية لا سياوية، فهي من صنيعة الإنسان وجنايته لما قدمته يداه وقد نزلت التشريعات الإلهية لمعالجة هذه المشكلة بإنزال أحكام وقوانين إذا ما طبقت فإن المشكلة ستزول بشكل كلي، لذا في عصر ظهور الدولة المباركة وبسبب تطبيق الإسلام بحذافيره سوف يزول الفقر وكل ما يتعلق به من مصائب.

## تعريف الفقر:

مفهوم الفقر كغيره من المفاهيم الكثيرة وقع الاختلاف في تعريفه، وقبل الدخول في تعريفه لابد أن نلقي نظرة ولو عابرة على معناه اللغوي وأصل اشتقاقه.

9.



#### المعنيٰ اللغوي:

بحسب اللغة فإن الفقر هو الحاجة، فالفقير عند العرب هو المحتاج(١).

#### الفقر في إطلاقات الفقهاء:

تناول الفقهاء موضوع الفقر والغني في موارد عديدة، منها: بحث الـزكاة وزكاة الفطرة والخمس وغيرها. وتعريفهم يختلف شيئاً ما عـن التعريف اللغوي حيث إنهم حددوا فترة زمنية للحاجة، وهي أن تكون سنة واحدة، فالفقير هو الذي لا يملك مقدار ما ينفق على نفسه وعلى عياله لمدة سنة كاملة، والغنبي هو الذي عنده قوت سنة سواء كان عنده ذلك بالفعل أو عنده عمل مستمر يستطيع من خلاله أن يكتسب المال بشكل مستمر.

قال صاحب الجواهر مَنْ أَنِّيُّ : (... مضافاً إلى ما يظهر من الأصحاب في تعريف الفقر والغني بملك ما يمول به نفسه وعياله سنة وعدمه)(٢)، وقال الشيخ الأنصاري ولي المنافي المنافي المنافق الفقر بأنه من لا يملك مؤنة السنة له ولعياله...)<sup>(۳)</sup>.

## الفقر في العلم الحديث:

طبقاً لعلم الاقتصاد الحديث فإن الفقر هو (عدم القدرة على تحقيق الحد الأدني من مستوى المعيشة...)(٤). ويعرف الفقر في علم الاجتماع بأنه (مستوى معيشي منخفض لا يفي بالاحتياجات الصحية والمعنوية والمتصلة بالاحترام الذاتي لفرد أو مجموعة من الأفراد...)(٥).

- ١. مجمع البحرين: ٣/ ٤٤١؟ تاج العروس: ٧/ ٥٥٣.
  - ٢. جواهر الكلام: ١٥/ ٣١١.
    - ٣. كتاب الطهارة: ٢/ ٢ ٠٥.
  - ٤. اقتصاد الفقر وتوزيع الدخل: ١٥.
  - ٥. اقتصاد الفقر وتوزيع الدخل: ١٥.

المرابع المراب

10

إأسباب الفقر:

من المهم جداً في دراسة أي ظاهرة الوقوف على العوامل المسببة لها إذ تنفع دراسة الأسباب في وضع استراتيجيات للوقاية والعلاج.

من الجدير الإشارة إلى أن الأسباب للفقر متعددة جداً ولا يمكن حصرها بسبب أو سببين، ويمكن أن تكون هناك سلسلة طولية من الأسباب أي وجود سبب قريب وسبب بعيد وأسباب متوسطة، وهكذا يمكن القول بوجود أسباب وعلل وعوامل متعددة ويمكن تقسيم الأسباب إلى ثلاثة أقسام:

## أولاً: أسباب مرتبطة بسلوك الفرد:

من العوامل المهمة المسببة للفقر والتي غالباً ما يُتغافل عنها هي الذنوب التي يرتكبها الإنسان تجاه خالقه، فيكون أحد أضرارها الفقر المادي والمعنوي وتختلف الذنوب شدة وضعفاً في تسبيب الفقر، فبعضها تسرع في تسبيبه، وفي الدعاء: "واغفر لي الذنوب التي تغير النعم"(۱)، وأيضاً في الدعاء: "واغفر لي الذنوب التي تجبس غيث الساء"(۱)، وورد أيضاً: "واغفر لي الذنوب التي تجبس غيث الساء"(۱)، وورد أيضاً: "واغفر لي الذنوب التي تجبس القسم"(۱).

ولنأخذ بذكر نهاذج من الذنوب وتأثيرها المباشر على افتقار الإنسان، ولو أردنا استقصاء ذلك لطال بنا البحث.

١. المقنعة: ٣٢١.

۲. مصباح المتهجد: ۱٤٦.

٣. مصباح المتهجد: ٥٤٥، وورد عن الإمام زين العابدين عاني «... والذنوب التي تدفيع القسم إظهار الافتقار والنوم عن صلاة العتمة وصلاة الغداة واستحقار النعم وشكوى المعبود والزنا...» [راجع الوافي ٩/ ١٦٦٨].



### أ – قطيعة الرحم:

من الذنوب الكبيرة التي تكون سبباً للفقر هي قطيعة الرحم وهي (ترك الإحسان إلى الأقربين والتعطف عليهم والرفق بهم والرعاية لأحو الهـم)(١).

تشددت الشريعة الإسلامية في منع وتحريم قطيعة الرحم بحيث صدرت اللعنة في حق القاطع في القرآن الكريم كما ورد في الرواية عن الإمام على بن الحسين عليه الله ومصاحبة القاطع لرحمه فإني وجدته ملعوناً في كتاب الله عَلَى فِي ثـلاث مواضع، قـال الله عَلى: ﴿فَهَـلْ عَسَـيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُـمْ أَنْ تُفْسِـدُوا فِي الْأَرِضِ وَتُقَطِّعُ وا أَرْحامَكُ مْ ۞ أُولِئِ كَ الَّذِينَ لَعَنَهُ مُ اللَّهُ فَأَصَمَّهُ مْ وَأَعْمِي أَبْصارَهُمْ ﴿ [محمد عَيْقَالُ: ٢٢-٢٣] وقال: ﴿ الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرضِ أُولِئِكَ هُمُ الْخاسِرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧]»(٢).

وقال الإمام الصادق عليه : «اتقوا الحالقة فإنها تميت الرجال»، قلت: وما الحالقة؟ قال: «قطيعة الرحم»(٣).

وعن أمير المؤمنين عليه «إذا قطعوا الأرحام جعلت الأموال في أيدي الأشم ار»(٤)، إلى غسر ذلك من النصوص الكثسرة المحذرة من عواقب هذا الذنب العظيم.

١. شرح أصول الكافي: ٩/ ٤١٤.

٢. بحار الأنوار: ٧١/ ٢٠٨.

٣. شرح أصول الكافي: ٩/ ٤١٤.

٤. شرح أصول الكافي: ٩/ ٤١٧.

الزنا:

. . 10

الزنا من الجرائم الاجتهاعية الكبيرة والتي شدد الإسلام على تحريمه لما فيه من أضرار جسيمة مادية ومعنوية على حياة الفرد والمجتمع، وهنا نذكر ما يتعلق بموضوع البحث وهو كونه سبباً مها من أسباب الفقر وقلة الرزق، ورد النص عن الإمام الصادق عليه النوب التي تحبس الرزق الزنا»(١).

وقد يتولد الفقر بشكل غير مباشر من الزناحيث إن الزنا يكون سبباً في كثرة وقوع الزلازل، والأخير هو سبب واضح للفقر، يقول الإمام الصادق عليه «إذا فشا أربعة ظهرت أربعة: إذا فشا الزنا ظهرت الزلزلة، وإذا فشا الجور في الحكم احتبس المطر، وإذا خفرت الذمة أديل لأهل الشرك من أهل الإيان، وإذا منعوا الزكاة ظهرت الحاجة»(٢).

وعن الرسول عَيَاللهُ: «... وإذا ظهر الزنا ظهر الفقر والمسكنة... »(٣).

وأيضاً عنه عَيْنِ إلله : «... يا على في الزنا ست خصال: ثلاث منها في الدنيا وثلاث في الآخرة: فأمّا التي في الدنيا فيذهب بالبهاء ويعجل الفناء ويقطع الرزق، وأمّا في الآخرة: فسوء الحساب وسخط الرحمن والخلود في النار...»(٤).

وأيضاً عنه عَيَّا: «الزنا يورث الفقر ويدع الديار بالقع»(٥)، وبالاقع جمع لكلمة بلقع، وبلقعة وهي الأرض القفر لا شيء بها، والمعنى أنه يفتقر ويذهب ما في بيته من الرزق(٢).

١. الكافي: ٢/ ٤٤٨.

٢. الوافي: ٥/ ١٠٤٠، وقال صاحب كتاب الوافي بعد نقله للحديث: (بيان: خفر الذمة نقضها والأدلة
 لأهل الشرك من أهل الإيان نصرة أهل الشرك وجعل الدولة لهم على أهل الإيان).

٣. مجمع الزوائد: ٥/ ١٩٦.

٤. الوافي: ٢٦/ ١٧٨.

٥. وسائل الشيعة: ٢٠/ ٣١٠.

٦. الوافي: ١٥/ ٢١٣.



#### ج - منع الزكاة:

لمنع الزكاة آثار وعواقب وضعية وخيمة فضلاً عن أن ذلك من الذنوب الكبيرة ومن ضمن هذه الآثار هو الفقر، ونكتفي بإيراد بعض النصوص الشريفة في هذا المجال، عن أبي عبد الله التَّلا: «ما ضاع مال في بر ولا بحر إلَّا بتضييع الزكاة... "(١).

وعن الرسول عَيْنَا : ﴿إِذَا منعت الزكاة منعت الأرض بركاتها »(٢).

فهذه بعض الأخبار الصريحة في أن مال مانع الزكاة إلى الفقر وتأثير منع الـزكاة سـلباً عـلىٰ المجتمع أمر واضح، لـذا ورد النـص أن الإمـام المهـدي على يقتل مانع الزكاة في دولته، عن أبي عبد الله عليه: «دمان في الإسلام حلال من الله لا يقضى فيهم أحد حتى يبعث الله قائمنا أهل البيت، فإذا بعث الله على الل قائمنا أهل البيت حكم فيهم بحكم الله لا يريد عليهما بينة: الزاني المحصن يرجمه ومانع الزكاة يضرب عنقه (٣).

### د - منع الخمس:

الخمس من أهم الفرائض الإلهية التي فرضها الله تعالى على الأغنياء، وهي حق من حقوق أهل البيت الهيك والفقراء من بني هاشم، وقد وردت نصوص عديدة في وجوبه (٤).

١. الكافي: ٣/ ٥٠٥.

۲. الكافي: ۳/ ٥٠٥.

٣. الكافي: ٣/ ٥٠٣.

٤. أشار صاحب كتاب الحدائق الناظرة إلى الخلاف الفقهي في مسألة حكم الخمس في زمن غيبة الإمام القائم ﷺ وأوصل الأقوال إلى أربع عشر قولاً. [راجع الحدائق الناظرة: ج١٢، ص٤٣٧-٤٤]



لا شك أن مانع الخمس يعاقب بعقوبات دنيوية وأخروية، ومنها الفقر، وتشير النصوص الشريفة إلى ذلك، فعن الإمام الرضا التَّلا: «إن إخراجه مفتاح رزقكم»(١)، على أن نصوص الزكاة يمكن أن يستفاد منها ذلك إذا قلنا إن الزكاة بمعناها العام شاملة للخمس.

#### هـ - الربا:

من بين المعاملات المحرمة المتداولة في زماننا هي المعاملات الربوية حيث نجد التعامل بالرباعلىٰ نطاق واسع في المجتمع فضلاً عن أن المعاملات الرئيسية في البنوك قائمة على الربا.

ويقسم الفقهاء الربا إلى قسمين، فقد يكون الربا في البيع وقد يكون في القرض، أمّا في البيع بأن يبيع شخص لآخر مادة من المكيل أو الموزون بزيادة كأن يبيع كيلواً من الحنطة بكيلو ونصف من حنطة ثانية. وأمّا في القرض بأن يقرض شخص شخصاً آخر مالاً ويشترط عليه الزيادة عند إرجاعه.

وقد حرمت الشريعة الإسلامية الربا أشد تحريم قال الله تعالى: ﴿وَأَحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبا﴾ (البقرة: ٢٧٥).

وعن أبي عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله عبد الله عليه الله عليه الله عبد الله عليه عليه الله عليه عليه الله عليه على الله عليه الله عليه الله عليه الله على الله على الله على الله على الله عليه الله على الله عل **ح**رم)(۲).

ويدل علىٰ أن الربا سبب من أسباب الفقر عدة نصوص.

فعن زرارة عن أبي عبد الله عليه الله عليه قال: قلت له: إني سمعت الله يقول: ﴿ يَمْحَـ قُ اللَّهُ الرِّبِ الرِّبِ الصَّدَقِ إِن الصَّدَقِ [البقرة: ٢٧٦] وقد أرى من يأكل

۱. الوافي: ۱۰/ ۳۳۶ – ۳۳۰.

۲. وسائل الشيعة: ۱۸ / ۱۳.



الربا يربو ماله، فقال: «أي محق أمحق من ربا يمحق الدين وإن تاب منه ذهب ماله وافتقر»(١)، ونفهم من النص أن من يأكل الربا سوف يذهب ماله ويصبح فقيراً حتى لو صدرت منه التوبة.

وعن هشام بن الحكم أنه سأل أبا عبد الله علي عن علة تحريم الربا، فقال: «إنه لو كان الرباح الألترك الناس التجارات وما يحتاجون الـه...)(۲).

## أسباب أخرى:

ذكرت النصوص أسباباً أخرى كثيرة تورث الفقر مثل اعتياد الكذب وكثرة الاستماع إلى الغناء وقطيعة الرحم وغيرها.

وأمَّا القسم الثاني من أسباب الفقر فهو:

## ثانياً: أسباب مرتبطة بسلوك المجتمع:

إن السلوك الجماعي لمجتمع ما قد يكون سبباً في توليد حوادث كونية، فإذا كان سلوكاً صالحاً تكون النتائج فيوض البركات من الساء والأرض، وإذا كان سلوكاً طالحاً تكون النتيجة ظهور الفساد في البر والبحر، قال الله تعالىٰ: ﴿ ظَهَرَ الْفَسادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِما كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذِيقَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ (الروم: ٤١).

يقول صاحب تفسير الميزان: (ومن أحكام الأعمال: أن بينها وبين الحوادث الخارجية ارتباطاً، ونعنى بالأعهال الحسنات والسيئات... والآيات

١. وسائل الشيعة: ١٨/ ١١٩.

۲. وسائل الشيعة: ۱۱۹/۱۸.

ظاهرة في أن بين الأعمال والحوادث ارتباطاً ما شراً أو خيراً)(١٠).

وواحدة من هذه النتائج المهمة هو إصابة الناس بالفقر فالزلازل والفيضانات وحبس الأمطار وقلة المياه والحروب وغيرها هي أسباب مهمة للفقر ومسببة عن انحرافات المجتمع.

ثالثاً: أسباب مرتبطة بسياسة الدولة:

لا شـك أن طبيعــة النظــام الســياسي والاقتصــادي للدولــة قــد يكــون ســبباً مهماً من أسباب الفقر، فتعيين السياسات الاقتصادية من جهة وتطبيقها من جهة أخرى هو عامل مهم في تحديد مصير المجتمع.

فمثلاً في النظام الاقتصادي الرأسالي الذي يكون أساسه إطلاق حريات التملك بشكل واسع لوسائل الإنتاج نجد أن الثروة تتكدس في طبقة معينة وهم أصحاب الأموال والشروات تاركة بقية أفراد المجتمع تعاني من العوز والحاجة والفاقة ولم يستطع النظام الرأسيالي بما أُوتي من إمكانات وسياسات من القضاء علىٰ مشكلة الفقر، بل نجد أن الأزمات الاقتصادية متتالية وآخرها الأزمة العالمية التي حدثت سنة (٢٠٠٨م) بسبب المعاملات الربوية لدى البنوك وبقيت آثار هذه الأزمة إلى الآن.

ولا شك أن جميع الأزمات والمشاكل الاقتصادية ومن أهمها مشكلة الفقر سوف تزول ببركات ظهور الإمام المهدي ، وتطبيقه للسياسات الاقتصادية الناجحة.

كيف يستطيع الإمام المهدى على القضاء على الفقر؟

يقوم الإمام المهدى على بالقضاء على هذه الظاهرة المعقدة والمستشرية في جميع بقاع العالم بعد أن عجزت حكومات الدول عن حلها ضمن الاستراتيجيات التالية:

١. تفسير الميزان: ٢/ ١٨٠ - ١٨١.



أولاً: تطبيق الأحكام الإسلامية.

ثانياً: تخلى البشر عن الذنوب بمساعدة الإمام عي.

ثالثاً: رزقان في الشهر وعطاءان في السنة.

رابعاً: تحريم ربح المؤمن على المؤمن.

خامساً: استيفاء الأموال وإرجاع كل حق إلى أهله.

سادساً: يقضى ديون الناس.

سابعاً: استعمال ذخائر الأغنياء.

هـذه الاسـتراتيجيات تـم اسـتنباطها مـن النصـوص الـواردة في العقيـدة المهدويـة حيث قمنـا بقراءتهـا مـن منظـور اقتصـادي وإداري وهـي تمثل السياسـات الاقتصاديـة التـي يقـوم الإمـام المهـدي على بتطبيقهـا.

## أو لاً: تطبيق الأحكام الإسلامية:

تطبيق حكم السماء هو أمل الأنبياء والصالحين، وقد تمكّن الرسول عَيْنَ من تطبيق الأحكام الشريفة في المدينة المنورة فترة حكومته، وكذا أمير المؤمنين عليه والإمام الحسن عليه.

من النعم التي يحظى بها الإنسان في دولة القائم الله تعالى من إيصال جميع الأحكام الشرعية إلى الناس والإشراف على تطبيقها في المجتمع، وتخبرنا النصوص الشريفة أن التطبيق للحكم الإلهي سيشمل جميع دول بل قرى العالم، فلا تبقى بقعة من الأرض إلّا يتم فيها نداء لا إله إلّا الله محمد رسول الله، على ولي الله، قال تعالى: ﴿هُو الّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدى وَدِينِ الحُقّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كُرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ (التوبة: ٣٣ - الصف: ٩).

وعن الإمام الباقر عليه (... ولا تبقى أرض إلّا نودي فيها شهادة أن لا الله وحده لا شريك له وأن محمداً رسول الله وهو قوله: ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ الله الله وهو قوله: ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ الله الله عمران: ٨٣]... (١).

ومن جملة التطبيقات هي تطبيق الأحكام المالية التي تتعلق بالأموال وأهمها أداء الزكاة والخمس اللذين يشكلان مورداً مالياً هائلاً للدولة، ولابد للإمام على من تطبيق وتنفيذ ذلك بشدة حتى تستقيم العدالة في المال، حتى ورد أنه على يقتل مانع الزكاة، يقول الإمام الصادق على الدران في الإسلام حلال لا يقضي فيها أحد بحكم الله حتى يقوم قائمنا الزاني المحصن يرجمه ومانع الزكاة يضرب عنقه»(۲)، كل ذلك في سبيل القضاء على الفقر - التي هي مشكلة مصطنعة - وكذا تحقيق الرخاء المالي حيث يجد الإنسان الأثر الواضح للنعمة الإلهية بسبب بركات وجود الإمام على.

إن تطبيق الإمام الله للأحكام الإسلامية بها فيها الأحكام المتعلقة بالأموال لهي كفيلة بتحقيق الازدهار والنمو في اقتصاد الدولة المباركة.

ثانياً: تخلي البشر عن الذنوب بمساعدة الإمام علي :

يشير النص الوارد عن الإمام الباقر عليه وحيث يقول: «إذا قام قائمنا وضع الله يده على رؤوس العباد فجمع بها عقولهم وكملت به أحلامهم» (٣)، إلى التكامل العقلي الذي يحصل عند البشر بسبب هداية الله تبارك وتعالى بتوسط الإمام هي ولا شك أن هذا التكامل العقلي يدعو الإنسان إلى الإقلاع عن الذنوب والمعاصى التي هي سبب كل بلاء ونقمة وفقر.

1...

١. معجم أحاديث الإمام المهدي ﷺ: ٥/ ٢٩.

٢. معجم أحاديث الإمام المهدي على: ٤/ ٦٩.

٣. الكافي: ١/ ٢٥.



علىٰ أن كل ذنب يذنبه الإنسان يُنقِص منه مقداراً من العقل، كما ورد النص في ذلك عن الرسول عَيْنِاللهُ: «من قارف ذنباً فارقه عقل لا يرجع إليه أبداً "(١)، فهناك نقص مستمر سببه الذنوب الأمر الذي يجبره الإمام عليه للمؤمنين عند ظهوره، وقد أشرنا سابقاً إلىٰ أن الذنوب سبب مهم من أسباب فقر الإنسان الأمر الذي لم تتنبه له الحضارة المادية الغارقة في الشهوات.

فإذا أقلع الإنسان عن الذنوب ببركات الوجود المقدس للحجة عليه فإن هذه المشكلة ستزول حتاً ويكون في زمن ظهوره تطبيق واضح لقوله تعالىٰ: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرِي آمَنُ وا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنا عَلَيْهِمْ بَرَكاتٍ مِنَ السَّماءِ وَالْأَرْضِ﴾ (الأعراف: ٩٦).

ثالثاً: رزقان في الشهر وعطاءان في السنة:

من البرامج الناجحة التي سوف يستخدمها الإمام المهدي على العلاج ظاهرة الحاجة والفاقة والفقر هو أن يقوم عليه بتأمين احتياج الناس، فيقوم بإعطاء الناس ما يسد جميع احتياجاتهم كل خمسة عشر يوماً، يعني مرتين في الشهر كما ويؤمن احتياج الناس من الأموال بإعطائهم عطاءً كل ستة أشهر، يعنى مرتين في السنة.

هكذا ورد النص الشريف عن الإمام الباقر عليه: «... ويعطى الناس عطايا مرتين في السنة ويرزقهم في الشهر رزقين "(٢)، الأمر الذي يوفر سيولة نقدية في السوق، لذا فإن الاقتصاد سوف ينتعش وتكون عملية التسويق يسيرة وسهلة ويزيد في معدل دخل الفرد، وبالتأكيد فإن هذا العطاء يكفي في سد حاجات الناس المختلفة.

١. منزان الحكمة: ٢/ ٩٨٧.

٢. بحار الأنوار: ٥٢/ ٣٩٠.



ويبدو أن هذا العطاء من الإمام علي هو هبة منه للناس وليس في مقابل عمل يقومون به، فلا ينبغي أن نفهم أن هذا من الدخل الشهري كما أن النص لا ينفى وجود موارد مالية أخرى للناس كالقيام بالأعمال الحرة في ميدان الزراعة والتجارة والصناعة والتعليم أو الأعال الحكومية الرسمية في دولته المباركة أو مصادر أخرى للرزق كالحيازة وغيرها، وإنها يتعرض النص إلى ما يتفضل به الإمام على من إعطائه الناس الأموال والأرزاق.

وفي وسع هذا النص إعطاء فهم لبرنامج اقتصادي للحكومات في زمن الغيبة الكبرى حيث يمكن أن تستمد من فعل الإمام ، هذا بأن تقوم بإعطاء حصص غذائية لمواطنيها مرتين في الشهر.

وأيضاً إعطاء منح وهبات مجانية - وليست قروضاً - كل ستة أشهر فإنها كفيلة بتحقيق التوازن الغذائي والمالي في المجتمع وسد احتياجاتهم المتعددة من خــلال هــذا البرنامــج ويظهـر مـن النـص الشريـف أنـه على يعطـي ذلـك للفقـراء والأغنياء على حد سواء، كما ويظهر من نصوص أخرى أنه على يأخذ من الأغنياء الكنوز التي كنزوها ليستخدمها في تطوير وتنمية اقتصاد الدولة، وسنذكر ذلك النص في بحث (استعمال ذخائر الأغنياء).

## رابعاً: منع ربح المؤمن على المؤمن:

من الأحكام المهمة والسياسات المالية التي يقوم بها الإمام عليه هو إصداره الحكم بتحريم البيع على المؤمن بربح ففي زمنه علي يقوم المؤمن ببيع السلع على مؤمن آخر بنفس قيمة السلعة وبدون ربح، وهذا بدوره سيساهم في سد حاجات الناس وسلعهم بسهولة، لأن أغلب المشاكل الاقتصادية ناتجة من التضخم وارتفاع الأسعار بحيث إن الفقير لا يتمكن من شراء ما يحتاج

إليه بشكل طبيعي لسد فقره بسبب ارتفاع الأسعار، فكم من إجحاف وإجحاف في أسواقنا الحالية ناتجة من طمع وظلم الباعة، ولا يكاد القانون الوضعي يضع حلاً مناسباً أو جذرياً لهذه المشكلة في المجتمع.

الإمام على من خلال تطبيقه لهذا البرنامج الاقتصادي سوف يكوِّن عاملاً مهاً في معالجة ومكافحة الفقر.

ولننقل هنا النص الشريف الذي تحدث عن ذلك وهو ما رواه الشيخ الطوسى بسند عن علي بن سالم عن أبيه قال: سألت أبا عبد الله الله عن الخبر الذي روي أن من كان بالرهن أوثق منه بأخيه المؤمن، فأنا منه بريء، فقال: «ذاك إذا ظهر الحق وقام قائمنا أهل البيت المالي »، قلت: فالخبر الذي روى أن ربح المؤمن على المؤمن ربا ما هو؟ فقال: «ذاك إذا ظهر الحق وقام قائمنا أهل البيت عليه ، فأمّا اليوم فلا بأس أن يبيع من الأخ المؤمن ويربح عليه)(۱).

خامساً: استيفاء الأموال وإرجاع كل حق إلى أهله:

من المهات التي يقوم بها الإمام عليه هو إرجاع الحقوق إلى كل ذي حق - سيها إذا كانت حقوقاً مالية - ضمن برنامجه الواسع في تطبيق عدل السهاء مطبقاً سيرة أمير المؤمنين عليه في حكمه عند استلام زمام أمور المسلمين حيث يقول: «... والله لو وجدته قد تزوج به النساء وملك به الإماء لرددته... فإن في العدل سعة، ومن ضاق عليه العدل فالجور عليه أضيق»(٢).

فمهم يسرف الإنسان العاصى في السرقات وغصب أموال الناس وتمرده في عدم أداء الزكاة والخمس، وغير ذلك من الحقوق، كل ذلك سوف

١. تهذيب الأحكام: ٧/ ١٧٨.

٢. نهج البلاغة: ج١، ص٤٦.



يقوم الإمام الله بإرجاعه إلى أهله ومستحقيه جاء في الرواية الشريفة: "إذا قام القائم حكم بالعدل وارتفع في أيامه الجور وأمنت به السبل وأخرجت الأرض بركاتها ورد كل حق إلى أهله "(۱).

إن إرجاع أموال وحقوق الناس قد يكون سبباً مهاً في القضاء على الفقر، حيث يحدث إشباعاً في حاجات الإنسان فيزداد على أثر ذلك دخل الفرد والمجتمع وينمو اقتصاد الدولة المباركة.

وثمة نصوص شريفة تتحدث عن أن الإمام الله يقوم بإرجاع وأخذ الأراضي من الناس لأنه هو صاحبها، إلّا ما كان في أيدي شيعته فلا يأخذها منهم، وإنها يأخذ منهم مقداراً من المال، ونكتفي هنا بنقل النص عن أبي منهم، وإنها يأخذ منهم مقداراً من المال، ونكتفي هنا بنقل النص عن أبي جعفر لليلا قال: «وجدنا في كتاب علي لليلا ﴿إِنَّ الأَرْضَ لِللهِ يُورِثُها مَنْ يَشاءُ مِنْ عِبادِهِ وَالْعاقِبَةُ لِلْمُتَقِينَ ﴾ [الأعراف: ١٢٨] أنا وأهل بيتي الذين أورثنا الله الأرض، ونحن المتقون، والأرض كلها لنا، فمن أحيا أرضاً من المسلمين فليعمرها وليود خراجها من الإمام من أهل بيتي وله ما أكل منها حتى يظهر القائم من أهل بيتي بالسيف فيحويها ويمنعها ويخرجهم منها كه عواها رسول الله يَها ومنعها، إلّا ما كان في أيدي شيعتنا فإنه يقاطعهم على ما في أيدي شيعتنا فإنه يقاطعهم على ما في أيديهم ويترك الأرض في أيديهم "").

سادساً: يقضي ديون الناس:

من السياسات الاقتصادية العامة التي يقوم الإمام ، بتطبيقها هو أن يقوم بقضاء الديون عن المديونين وأدائها إلى مستحقيها، ورد في النص الشريف

1.5

١. الإرشاد: ٢/ ٣٨٢.

۲. الكافي: ۱/ ٤٠٧.



## عن أمير المؤمنين عليُّلا: «... فيلا يبترك عبيداً مسلماً إلَّا اشتراه وأعتقه ولا غارماً إلَّا قيضيٰ دينه (١).

تعد مسألة الديون من أهم المشاكل الاقتصادية والاجتماعية في حياتنا اليومية، فلا يكاد مؤمن يخلو من الدين كما وأن معظم الدول المعاصرة هي مديونة للدول الكبري عن طريق ما يسمي بصندوق النقد الدولي، فهو يعطى قروضاً ولكن بفوائد ربوية، هذا من ناحية ومن ناحية أخرى تقوم بإملاء شروط معينة سياسية أو غبرها على الجهة التي تطلب القروض.

وعلىٰ أي حال تشكل مسألة الدين عاملاً مهاً من عوامل انهيار الدول اقتصادياً كما وتشكل تحدياً كبيراً على مستوى الفرد أيضاً في مجاله الاجتماعي والنفسي وهو سبب مهم من أسباب الهم والقلق.

## سابعاً: استعمال ذخائر الأغنياء:

رغم أن الأرض تخرج بركاتها للإمام على فإنه يقوم بإرجاع التوازن المالي في المجتمع بأخذ الكنوز التي يكنزها الأغنياء، قال الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَكْ نِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلا يُنْفِقُونَها فِي سَبِيلِ اللهِ فَبَشِّرُهُمْ بِعَذابِ أَلِيمٍ ﴾ (التوبة: ٣٤)، وقال تعالى: ﴿ كَيْ لا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِياءِ مِنْكُمْ ﴾ (الحشم: ٧).

ويظهر من الرواية الشريفة أن ذلك يكون في بداية نهضته المباركة وليس بعد استقرار الدولة، فعن معاذ بن كثير، قال: سمعت أبا عبد الله عليه عليه على شيعتنا أن ينفقوا مما أيديهم بالمعروف فإذا قام قائمنا حرم علىٰ كل ذي كنز كنزه، حتىٰ يأتيه به فيستعين به علىٰ عدوه وهو

١. تفسير العياشي: ١/ ٦٤.

المؤدين المالية

10

فَبَشِّرْهُمْ بِعَدابٍ أَلِيمٍ ﴿ [التوبة: ٣٤] »(١).

ومن هنا نفهم أن ظاهرة كنز الأموال وحبسها سوف تختفي بسبب التنفيذ العادل لأحكام الإسلام من قبل الإمام المهدي .

وبهذا ننهي الكلام عن الخصيصة الأولى من خصائص الازدهار الاقتصادي في الدولة المهدوية والتي كانت حول كيفية القضاء على الفقر ونبدأ الحديث عن الخصيصة الثانية وهي العمران في زمنه .

#### المبحث الثاني: العمران:

يعد الاهتهام بعمران البلاد من أبرز الظواهر في اقتصاد الدولة المهدوية فيقوم الإمام ، بنهضة عمرانية واسعة وشاملة لجميع بقاع الأرض. ونقتصر هنا على ذكر بعض جوانب هذه النهضة المباركة.

#### ١ - تطوير شبكة الطرق والمواصلات:

ورد في النص عن الإمام الباقر المثالا: «إذا قام القائم المثالا الكوفة فهدم بها أربعة مساجد فلم يبق مسجد على وجه الأرض له شُرف إلّا هدمها وجعلها جماء ووسع الطريق الأعظم وكسر كل جناح خارج في الطريق وأبطل الكنف والمآزيب إلى الطرقات...»(٢).

ونفهم من النص أن الطريق الأعظم من الطرق الرئيسية والمعروفة في ذلك الزمان.

١. الكافي: ٤/ ٢١.

۲. الإرشاد: ۲/ ۳۸۰.

1.7



وتنص إحدى الروايات أن الإمام على يوسع هذا الطريق فيصبح عرضه ستين ذراعاً، وهي أمارة على السعة الكبيرة خصوصاً مع ملاحظة حكم الطرق في ذلك الزمان، فعن أبي جعفر المثلا: «... ويوسع الطريق الأعظم فيصس ستين ذراعاً... (().

### ٢ - كسر الأجنحة الخارجة في الطريق:

وهناك عمل آخر يأمر به الإمام على وهو إزالة الأبنية من الجدران الخارجة من الطريق والتي هي تضيق فضاء الطريق وتسبب أذى للمارة.

إن الإمام القائم على هو إمام الإنسانية ويريد للناس العيش براحة وطمأنينة وسعادة وسلامة، فيعمد على إزالة هذه الأجنحة (٢) للحفاظ على الم سلامة المارة، وأيضاً لكي يحافظ على سلامة البيوت والسكان، فكم من حوادث ربها يكون سببها مركبات السير نتيجة الاصطدام بالبيوت بسبب هـذه الأجنحـة.

أمّا فتوى الفقهاء بجواز إخراج الأجنحة فهذا لا يتعارض مع الخبر المتقدم لأن الفقهاء قيَّدوا ذلك بعدم النضرر، وفي زمان الإمام عليَّ نحتمل أن تكون هذه الأجنحة مضرة بالطريق، هذا فضلاً عن أن الإمام علي له الولاية المطلقة على الناس في دولته الواسعة المباركة.

يقول صاحب الوسائل تعليقاً على الخبر المتقدم: (وذكر جماعة من علمائنا منهم العلامة والشهيد الثاني أنه لا بأس بإخراج الرواشن (٣) والأجنحة

١. الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٧٥.

٢. الجناح: ما يبني فوق الطريق من شرفات يستفاد منها كبيوت سكني. [تخطيط المدن في الإسلام: ١٢٣].

٣. الرواشن: جمع روشن وهي أن تخرج أخشاباً إلىٰ المدرب ويبنيٰ عليها ويجعل عليها قوائم من أسفل. [مجمع البحرين: ٦/ ٢٥٥].



إلىٰ الطرق النافذة إذا كانت لا تضر بالطريق لاتفاق الناس عليه في جميع الأعصار والأمصار من غير نكير وسقيفة بني ساعدة وبني النجار أشهر من الشمس في رابعة النهار وقد كانتا بالمدينة في زمن النبي عَلَيْلُهُ)(١).

### ٣ - إبطال الكنف والمآزيب:

في الرواية السابقة أن الإمام علي يبطل الكنف والمآزيب إلى الطرقات.

والكنف: جمع كنيف وهو أن أهل العراق كانوا يسمون ما أشرعوا أعالى دورهم كنيفاً (٢).

أمَّا المآزيب: فهي مجاري المياه من السطح، فهذه من الأمور التي قد تسبب أذي للناس فضلاً عن أنها قد تكون ظاهرة غير حضارية لا تنسجم مع الطراز المعهاري لعاصمة الدولة العالمية.

والإمام على سوف يزيل هذه الكنف والمآزيب سواء كان ذلك في الطريق الأعظم أم غيره من الطرق التي يحتاجها الناس.

### ٤ - تعمير جميع الخراب الذي يكون على الأرض:

عن محمد بن مسلم الثقفي، قال: سمعت أبا جعفر محمد بن على الباقر عليَّالإ: «القائم منا منصور بالرعب... ويظهر الله على الدين كله ولو كره المشركون، فلا يبقى في الأرض خراب إلّا قد عُمّر ... "(").

وهذا المقطع من الرواية «فلا يبقى في الأرض خراب إلّا قد عُمّر» يدل على أن آخر الزمان وقبل ظهور الإمام عي.

1.7

١. وسائل الشبعة: ٢٥/ ٤٣٦.

٢. هامش الأنوار البهية: ٣٨٣.

٣. كمال الدين وتمام النعمة: ٣٣١.





ففي النصوص الشريفة أن ثلث العالم يموت بالموت الأحمر وثلثاً آخر يموت بسبب الموت الأبيض وهو الطاعون.

فعن سليان بن خالد، قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: «قدّام القائم موتتان: موت أحمر وموت أبيض، حتى يذهب من كل سبعة خمسة، الموت الأجمر السيف، والموت الأبيض الطاعون»(۱).

وعن محمد بن مسلم وأبي بصير قالا: سمعنا أبا عبد الله الله يقول: «لا يكون هذا الأمر حتى يذهب ثلثا الناس فمن يبقى ؟ فقال: «أما ترضون أن تكونوا في الثلث الباقى» ؟ (٢).

وعن ابن حماد بسند عن أمير المؤمنين عليه : «لا يخرج المهدي حتى يقتل ثلث ويموت ثلث ويبقئ ثلث».

إذا عرفنا حجم الخراب الذي يحصل في الأرض يتبين لنا أهمية وضرورة الإعمار الذي يقوم به الإمام ولا يقتصر ذلك على منطقة جغرافية محددة، بل هو إعمار واسع يشمل جميع مناطق الدولة العالمية وهو معنى قول الإمام الباقر عليه: «فلا يبقى في الأرض خراب إلّا قد عُمّر» وجاء حرف التحقيق هنا (قد) لغرض التأكيد على ذلك فضلاً عن أسلوب الحصر الذي جاءت به العبارة الشريفة.

ونحن قد أمرنا في زمن الغيبة بالدعاء للإمام المهدي في توفيقه وتسديده لعمران البلاد حيث جاء في دعاء العهد المروي عن الإمام الصادق عليه: «واعمر اللهم به بلادك»(٤).

١. كمال الدين وتمام النعمة: ٦٥٥.

٢. الغيبة للشيخ الطوسي: ٣٣٩.

٣. معجم أحاديث الإمام المهدى ﷺ: ٣/ ٢١.

٤. المزار ابن المشهدى: ٦٦٥.



وهذه الفقرة من الدعاء تقوّي العلاقة النفسية بين الداعي وبين الإمام الله حيث يستشعر المؤمن بالمشاركة في التمهيد لهذا العمران العظيم، ولو كان ذلك التمهيد من خلال الدعاء وعن طريق الطلب من الله تعالى بتهيئة الأسباب للظهور الشريف لمولانا الحجة الله لكي يقوم بتعمير الأرض.

ولعل نسبة البلاد إلى الله تعالى فيه تعظيم وتبجيل لشأن الأرض الذي يقوم إمامنا على بأحيائها وتعميرها.

### المبحث الثالث: إخراج البركات الإلهية:

ورد في النصوص الشريفة أن البركات الإلهية والنعم الربانية سيعطيها الله تعالى للإنسان ببركة دولة الإمام القائم في وإذا نظرنا إلى هذه النصوص نلاحظ أن هناك بركات متعددة يتم إخراجها إلى الناس منها الأمطار والنبات والكنوز والمعادن وازدهار الشروة الحيوانية وغيرها.

### ١ - الأمطار:

إن وجود شحة في الأمطار وقلة المياه وجفاف الأنهار لا ينافي ما ورد في جملة من علامات الظهور ووجود فيضان في نهر الفرات حتى أن مياهه تدخل في طرق الكوفة، فعن أبي عبد الله عليه إلى الفتح ينبثق الفرات حتى يدخل في أزقة الكوفة» (١)، إذ إن هذا الفيضان هو حدث وعلامة خاصة غير مستمرة بخلاف الجفاف ونقص الموارد المائية فإنها حالة عامة قبل الظهور الشريف.

أمّا قبل الظهور بسنة فتحدث زيادة غير طبيعية في الموارد المائية بسبب الأمطار الغزيرة المباركة حيث تصف الرواية سنة الظهور بأنها سنة غيداقة

١. معجم أحاديث الإمام المهدي ﷺ: ٣/ ٤٨٧.

11.



نظراً لكثرة الأمطار، ويمكن اعتبار ذلك علامة من علامات ظهوره على فعن أبي عبد الله عليه عليه قال: «إن قدام القائم لسنة غيداقة يفسد التمر في النخل فلا تشكوا في ذلك الالكانا.

وتصف بعض النصوص أن هناك أربعاً وعشرين مطرة وهي أيضاً من علامات الظهور، فعن سعيد بن جبير، قال: «إن السنة التي يقوم فيها المهدى عليَّا علم الأرض أربعاً وعشرين مطرة تريّ آثارها وبركاتها»(٢).

وتزداد الأمطار في دولة القائم على وتزدهر الزراعة ويعم الرخاء ويزول الفقير كيا تشير نصوص كثيرة إلى ذلك، منها عن النبي ﷺ: «... يملأ الأرض قسطاً وعدلاً وتنبت الأرض نباتها وتمطر السهاء مطرها وتنعم أُمتى في ولايته نعمة لم ينعموا مثلها "(٣).

وأيضاً عنه عَلَيْهُ قال: «يرضى عنه ساكن الساء وساكن الأرض ولا تدع السياء قطرها شبئاً إلّا صبته ولا الأرض من نباتها إلّا أخرجته حتى تتمني السياء قطرها الأحياء الأموات»<sup>(٤)</sup>.

وفي رواية: «... تعطى الأرض زكاتها والسماء بركتها»(٥).

وعن النبع عَيْنِا : «إذا ظهر المهدي في أمتى أخرجت الأرض زهرتها وأمطرت الساء مطرها»(٦).

١. الغيبة للشيخ الطوسي: ٤٤٩.

٢. الإرشاد: ٢/ ٣٧٣.

٣. التشريف بالمنن في التعريف بالفتن (الملاحم والفتن): ٣٢٤.

٤. التشريف بالمنن في التعريف بالفتن (الملاحم والفتن): ١٤٦.

٥. الفتن: ٢٢١.

٦. شرح إحقاق الحق: ١٩/ ٦٧٧.

٢ - النبات:

تشكل الزراعة مورداً هاماً من الموارد الاقتصادية ويمكن اعتبارها عموداً فقرياً لاقتصاد الدول.

والزراعة في دولة القائم علي تكون مزدهرة بسبب نشاط الناس في العمل والسبب الأهم هو التدخل الإلهي وبركات وجود الإمام علي فينبت النبات وتنمو المحاصيل الزراعية، وقد تقدم في النصوص السابقة بعض الفقرات الدالة علىٰ ذلك ونذكرها هنا اختصاراً:

«... وتنبـت الأرض نباتهـا...»(۱)، «... ولا الأرض مـن نباتهـا شـيئاً إلّا أخرجته...»(٢)، «... تعطي الأرض زكاتها...»(٣)، «... أخرجت الأرض زهرتها...»(٤)، «... وتخرج الأرض نباتها...»(٥).

### ٣ - الكنوز:

الكنوز هي الموارد الثمينة الموجودة في باطن الأرض من ذهب ومعادن وغيرها وسوف يخرجها الله تعالىٰ إلىٰ الإمام القائم على، وهذه الكنوز تشكل عاملاً مهاً من عوامل الازدهار الاقتصادي في الدولة المباركة، ونكتفي هنا بالإشارة إلى بعض النصوص.

العباد عن ضوء الشمس، وذهبت الظلمة، ويعمر الرجل في ملكه حتى يوليد

١. التشريف بالمنن في التعريف بالفتن (الملاحم والفتن): ٣٢٣.

٢. التشريف بالمنن في التعريف بالفتن (الملاحم والفتن): ١٤٦.

۳۱۱ ] ۳. الفتن: ۲۲۱.

٤. شرح إحقاق الحق: ١٩/ ٦٧٧.

٥. التشريف بالمنن في التعريف بالفتن (الملاحم والفتن): ٢٧٥.



له ألف ذكر لا تولد فيهم أنشى، وتظهر الأرض كنوزها حتى تراها الناس على وجهها، ويطلب الرجل منكم من يصله بهاله ويأخذ من زكاته لا يوجد أحد يقبل منه ذلك، استغنى الناس بها رزقهم الله من فضله»(١).

وعن أبي جعفر محمد بن على الباقر علي يقول: «القائم منا منصور بالرعب مؤيد بالنصر تطوى كه الأرض وتظهر له الكنوز...»(٢).

وعن الإمام موسى بن جعفر عليه «... يسهل الله له كل عسير ويذلل له كل صعب ويظهر له كنوز الأرض...»(٣).

المبحث الرابع: التوزيع العادل للثروة:

مبدأ العدالة من المبادئ المهمة التي يسرع الإمام المجاهة في طريقه لحل مشكلة الفقر والحرمان، ويقول الإمام الكاظم الكاظم الكاظم الكائف... لو عدل الناس لاستغنوا... (3).

ويقول الإمام أمير المؤمنين عليه: «بالعدل تتضاعف البركات» (م)، وعن الإمام الصادق عليه («... ما أوسع العدل» ثم قال: «يستغنون إذا عدل فيهم وتنزل الساء رزقها وتخرج الأرض بركتها بإذن الله» (٢).

من البرامج العملية المهمة التي يقوم بها الإمام على بتنفيذها لغرض تحقيق العدالة الاقتصادية هو قيامه بتقسيم الأموال والثروات بالتساوي بين

١. بحار الأنوار: ٥٢/٣٢٧.

٢. كمال الدين وتمام النعمة: ٣٣١.

٣. كمال الدين وتمام النعمة: ٣٦٩.

٤. الكافي: ١/ ٢٤٥.

٥. مستدرك الوسائل: ١١/ ٣٢٠.

٦. روضة المتقين في شرح من لا يحضره الفقيه: ٣/ ١٥٤.

الناس وليس بالتفاوت، لأن التفاوت قد يخلق البغضاء والشحناء بين أفراد

المجتمع.

ورد في الرواية عن الإمام الباقر عليه : «... إذا قام قائم أهل البيت قسم بالسوية، وعدل في الرعية، فمن أطاعه فقد أطاع الله...»(١).

وعن الرسول عَيْنَ : «أبشركم بالمهدي يبعث في أمتي على اختلاف من الناس وزلزال يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً، يرضى عنه ساكن السماء وساكن الأرض، يقسم المال صحاحاً»، فقال رجل: ما صحاحاً؟ قال: «بالسيوية بين الناس...»(٢).

### سؤال وجواب:

ورد في النص الشريف أن الإمام المهدي الله عليه النص الشريف أن الإمام المهدي الله عليه النص الساء إلّا الغليظ، الطعام الجشب (٣)، فعن الإمام الصادق عليه الله العليظ، وما طعامه إلّا الجشب...»(١).

السؤال:

لماذا يهارس الإمام هذا اللون من الزهد في الملبس والمأكل مع أن كل الأمور متاحة له من رفاهية وترف ونعومة عيش وعنده كنوز الأرض وبركات السهاء؟

الجواب:

لأن مقام الإمامة يقتضي ذلك وهو المعهود من آبائه المناه الم

١. الغيبة للشيخ النعماني: ٢٤٣.

٢. بحار الأنوار: ٥١/ ٩٢.

٣. الجشب بمعنى الغليظ الخشن.

٤. الغيبة للشيخ النعماني: ٢٣٩.



#### نتائج البحث:

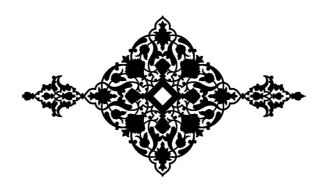
يحتل البحث في الجانب الاقتصادي - لغرض رسم معالم الدولة المهدوية - مساحة واسعة ومهمة، وما ينتهي إلى نتائج من تطوير ونمو اقتصاد الفرد والمجتمع وبمكن الخروج بالنتائج التالية:

١ - تــم الوقــوف عــالى الأســباب المهمــة للفقــر والتخلـف الاقتصــادي
 وإعطــاء الحلــول والمعالجــات المناســبة لمشــكلة الفقــر.

٢ - إبراز الاستراتيجيات التي يقوم بها الإمام المهدي الله للقضاء على الفقر، وبالتالي تطوير اقتصاد الدولة وازدهارها.

٣ – إن التطور والازدهار الاقتصادي يشمل جميع مناطق العالم بلا استثناء حتى القرى الصغيرة، وهذا أمر قد لا يعهد حدوثه في أي زمن من أزمان الغيبة الكبرى.

٤ - يبلغ الازدهار الاقتصادي أوجّه في الدولة العالمية المباركة، فهناك
 سعة ونوعية في النمو والتطور الاقتصادي لا يكاد العقل المعاصر يحيط به.

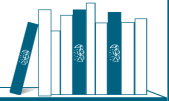


<u>C</u>



### أحداث عصر الظهور بين الإعجاز والتطور العلمي





#### مقدمة:

تُعدّ القضية المهدوية من أهم قضايا الفكر الإسلامي؛ لارتباطها بالإمامة، ولكونها قضية جدلية كثرت الأقوال فيها، وتعددت الآراء بين إفراط وتفريط، فقد أفرط بعضهم في سرد المغيبات التي دلت عليها الروايات من دون إخضاع تلك الروايات لمنهج النقد العلمي، وفرط آخرون عندما رفضوا جميع القضايا الغيبية وأصروا على إخضاعها للمنهج الحسي، وبين هذا وذاك يقع المنهج المعتدل في قراءة القضية المهدوية.

ومن المسائل المرتبطة بالقضية المهدوية: القضايا الإعجازية الخارقة، سواء كانت قبل الظهور المبارك أم بعده.

وجاء هذا البحث الموسوم (أحداث عصر الظهور بين الإعجاز والتطور العلمي) ليميز ما هو معجزٌ وما هو غير معجزٍ، وفق شروط وقوانين المعجزة. وعُنْون البحث بأحداث الظهور ولم يُعَنْون بعلامات الظهور؛ لأنّ الأحداث أعم، تشمل العلامات وغيرها، كما أن العلامات سابقة لعصر الظهور بينها البحث تناول الأحداث قبل الظهور وبعده.



واقتضت طبيعة البحث أن يقسم على مبحثين:

الأول: نظري تأصيلي اختص ببيان مفهوم المعجزة وشرائطها والفرق بينها وبين غيرها من الخوارق.

والثاني: تطبيقي اقتصر على ذكر بعض النهاذج المهمة قبل الظهور وبعده، اختصاراً بها يناسب المقام وفق منهج البحث العلمي.

هـذا وقـد بـذل الباحـث جهـداً ليكـون البحـث بالصـورة المطلوبـة، فـإن كان كذلـك فللّـه الحمـد أولاً وأخـيراً، وإن لم يكـن فألتمسـكم العـذر فالنقـص مـن سـات المكـن.

المبحث الأول: دراسة نظرية في مفهوم المعجزة:

المطلب الأول: مفهوم المعجزة وشرائطها:

أولاً: المعجزة في اللغة:

المعجزة: الجذر اللغوي، والذي له في اللغة معنيان هما:

١ - الضعف: فقد جاء في العين: (عجز: أعجزني فلان إذا عجزت عن طلبه وإدراكه. والعجزُ نقيض الحزم. وعَجَزَ يَعْجِزُ عَجْزاً فهو عاجزٌ ضعيفٌ)(١).

وجاء في معجم مقاييس اللغة: (عَجِزَ عَنِ الشَّيْءِ يَعْجِزُ عَجْزاً، فَهُوَ عَاجِزٌ، أَيْ ضَعِيفٌ. وَقَوْلُكُمْ إِنَّ الْعَجْزَ نَقِيضُ الْحُرْمِ فَمِنْ هَذَا؛ لِأَنَّهُ يَضْعُفُ رَائِدُ، أَيْ ضَعِيفٌ. وَقَوْلُكُمْ إِنَّ الْعَجْوزُ: المَرْأَةُ الشَّيْخَةُ، وَالْجُمْعُ عَجَائِزُ)(٢).

١. معجم العين، الفراهيدي: ١/ ٢١٥.

٢. معجم مقاييس اللغة، ابن فارس: ٤/ ٢٣٢.



٢- مؤخر الشيء: (فَالْعَجُزُ: مُؤَخَّرُ الشَّيْءِ، وَالْجُمْعُ أَعْجَازٌ، حَتَّىٰ إِنَّهُمْ ﴿ لَمُ كُنْ ﴿ الْمُ يَقُولُونَ: عَجُزُ الْأَمْرِ، وَأَعْجَازُ الْأُمُورِ)(١)، وقال الراغب: (وأَعْجَزْتُ فلاناً وعَجَّزْتُهُ وعَاجَزْتُهُ: جعلته عَاجِزاً)(٢).

> أمّا الإعجاز فمشتق من الفعل الرباعي (أعجز) وتعنى الفوت والسبق، يقال: أعجزه الأمر أي فاته، ويقال: أعجز الرجل خصمه: أي سبقه وغلبه (٣).

### ثانياً: المعجزة في الاستعمال القرآني:

جاءت الإشارة إلى المعجزة في القرآن الكريم بالجذر اللغوي ومشتقاته كثيراً نحو:

قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ سَعَوا فِي آياتِنا مُعاجِزِينَ أُولئِكَ أَصْحابُ الْجَحِيمِ ﴾ (الحج: ٥١).

وقوله تعالىٰ: ﴿ وَيَسْ تَنْبِئُونَكَ أَحَقُّ هُ وَ قُلْ إِي وَرَبِّي إِنَّهُ لَحَقُّ وَما أَنْتُمْ بمُعْجزينَ ﴾ (يونس: ٥٣).

وجاءت الإشارة إليها بألفاظ أخرى منها:

١ - الآية: قال تعالىٰ: ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ أَيْمانِهِمْ لَئِنْ جَاءَتْهُمْ آيَةٌ لَيُؤْمِنُنَّ بِهِا قُلْ إِنَّمَا الْآياتُ عِنْدَ اللهِ وَما يُشْعِرُكُمْ أَنَّها إِذا جاءَتْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ (الأنعام: ١٠٩).

٢ - البينة: قال تعالىٰ علىٰ لسان موسىٰ عليَّلاِ: ﴿وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخاهُمْ صالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَّهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتْكُمْ بَيِّنَةٌ مِنْ

١. المصدر نفسه: ٤/ ٢٣٣.

٢. المفردات في غريب القرآن، الراغب الأصفهاني: ٥٤٧.

٣. ينظر: لسان العرب، ابن منظور: ٥/ ٣٧١.

# المراث ال

10

رَبِّكُمْ هَذِهِ نَاقَةُ اللهِ لَكُمْ آيَةً فَذَرُوهِ اتَأْكُلْ فِي أَرْضِ اللهِ وَلا تَمَسُّوها بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ (الأعراف: ٧٣).

### ثالثاً: المعجزة في الاصطلاح:

عُرِّفت المعجزة بتعريفات متعددة، فعرَّفها الخواجة نصير الدين الطوسي (ت٦٧٢هـ) بأنها: (ثبوت ما ليس بمعتاد أو نفي ما هو معتاد مع خرق العادة ومطابقة الدعوة)(١).

وعرفها السيوطي (ت٩١١هـ) بقوله: (أمر خارق للعادة مقرون بالتحدي، مصون عن المعارضة)(٢).

وعرفها الزرقاني (ت ١٣٦٧هـ) بأنها: (أمرٌ يعجز البشر متفرقين ومجتمعين عن الإتيان بمثله أو هي أمر خارق للعادة خارج عن حدود الأسباب المعروفة يخلقه الله تعالىٰ علىٰ يد مدَّعي النبوة عند دعواه إيّاها شاهداً علىٰ صدقه)(٣).

وجاء تعريف العلامة البلاغي بقيود أكثر مما تقدم فعرفها بقوله: (المعجزة هو الذي يأتي به مدَّعي النبوة بعناية الله الخاصة، خارقاً للعادة وخارجاً عن حدود القدرة البشرية وقوانين العلم والتعلم، ليكون بذلك دليلاً على صدق النبي وحجيته في دعواه النبوة ودعوته)(٤).

فذكر العلامة البلاغي في تعريف أن المعجزة خاصة بالأنبياء المحين و وذكر أيضاً البُعد الوظيفي للمعجزة بقوله: (ليكون بذلك دليلاً على صدق النبي...).

14.

١. كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، العلامة الحلى: ٢٥٥.

٢. الاتقان في علوم القرآن: ٤/٣.

٣. مناهل العرفان، الزرقاني: ١/ ٧٣.

٤. آلاء الرحمن، البلاغي: ١/ ٢٣.



وما ذكره من قيد بقوله: (خارقاً للعادة)، يقصد به أن المعجزة خرق لقوانين الطبيعة، وفوق قدرة الإنسان ولا يقصد بالعادة المصطلح الأشعري اللذي يقضي أن لا تلازم ذاتياً بين العلة والمعلول، وإنها اقتضت العادة أن يكون هناك تلازم، فمثلاً التلازم بين النار والحرارة ومسألة الأكل والشبع لا تلازم ذاتياً بينها على حد قولهم، وإنها كل ذلك حصل بسبب اقتضاء العادة على ذلك، وهذا ما أكده أبو حامد الغزالي بقوله: (الاقتران بين ما يعتقد في العادة سبباً وما يعتقد مسبباً ليس ضرورياً عندنا)(۱)، وإنها تترسخ تلك العادة في الأذهان بسبب (استمرار العادة بها مرة بعد أخرى يرسخ في أذهاننا جريانها على وفق العادة ترسيخاً لا تنفك عنه)(۱).

وعرّف السيد الطباطبائي المعجزة بأنها: (الأمر الخارق للعادة الدال على تصرف ما وراء الطبيعة في عالم الطبيعة ونشأة المادة لا بمعنى الأمر المبطِل للضرورة العقل)(٣).

وفي هذا التعريف يُشير السيد الطباطبائي إلى البعد الفلسفي للمعجزة، كونها تقع تحت نظام العلية، ولم يشر إلى ارتباط المعجزة بالأنبياء أو بغيرهم، بل ما من شأنه أن يكون أعلى من قوانين الطبيعة فهو معجز، فلم تكن المعجزات العلة الوحيدة لإيجاد الشيء، وإنها العلة التي حدثت بسببها المعجزة غير متعارفة عند الناس (فإبراء الأكمه والأبرص مثلاً يحصل حسب العلة المتعارفة من خلال تناول الدواء المخصوص إلّا أن ذلك لا يمنع أن يكون للإبراء علة أخرى لم يشاهدها الناس من قبل ولم يطّلع عليها العلم الطبيعي

١. تهافت التهافت، ابن رشد: ٧٧٧

٢. تهافت الفلاسفة، الغزالي: ١٠٥.

٣. تفسير الميزان: ١/ ٧٣.



المتعارف عندهم، فالمعجزة ليست صدور المعلول بـ الاعلـة، بـل هـي صدوره من علـة غـير معروفة للنـاس ولم تتداولها العلـوم الطبيعيـة المتعارفة)(١).

وبذلك تكشف المعجزة عن عجز القانون الطبيعي عن تحقيق بعض الأمور التي لا يمكن أن تحدث إلّا من قبل مدبر الكون.

وعرفها السيد الخوئي تَأْتُيُّ بأنها: (أن يأتي المدعي لمنصب من المناصب الإلهية بما يخرق نواميس الطبيعة ويعجز عنه غيره شاهداً على صدق دعواه)(٢).

فقد ذكر في التعريف شروط المعجزة وبعدها الوظيفي ووسّع من دائرة المعجزة لتشمل الإمام المعصوم الميلا كون الإمامة منصباً إلهياً، وهذا التعريف هو الراجح عند الباحث كونه جامعاً مانعاً.

وبهذا يكون تعريف السيد الخوئي تأثير أتم وأشمل، ولكن قد سجل بعضهم ملاحظة على تعريف السيد الخوئي تأثير وهو أنه ليس بالضرورة أن يكون المعجز أمراً خارقاً لنواميس الطبيعة، إذ يرى الشيخ ضياء الدين زين الدين أن المعجز قد يكون ضمن نواميس وقوانين الطبيعة ولكن ضمن شرطها الأتم ومستوى تحققها الأعلى ".

### المطلب الثاني: شروط المعجزة:

ذكر العلام المعجزة شروطاً كثيرة، ومن مجموع التعريفات المتقدمة للمعجزة يتبين أن من أهم شروط المعجزة هي:

۱ – أن تقرن المعجزة مع الدعوى، فلو تقدمت أو تأخرت عن دعواه لما عدّت معجزة، وكذا إذا حصلت من دون دعوى، فمثلاً رد الشمس للإمام

١. الإعجاز بين النظرية والتطبيق، كمال الحيدري: ٢٠.

٢. البيان، أبو القاسم الخوئي: ٣٣.

٣. ينظر مبادئ عامة في التدبر القرآني، ضياء الدين زين الدين: ٢ / ٣٥



علي الني الني الني الله وإن كانت خارقة يعجز البشر عن الإتيان بمثلها، إلّا أنها لا تعدّ ومعجزة لعدم اقترانها بدعوى الإمام الني ذلك، وبذلك تخرج الكرامة عن دائرة الإعجاز.

٢ - عجز الغير عن الإتيان بمثلها، قال القرطبي: (مِنْ شُرُوطِهَا - المعجزة - أَنْ تَكُونَ عِمَّا لا يَقْدِرُ عَلَيْهَا إِلَّا اللهُ سُبْحَانَهُ. وَإِنَّهَا وجب حصول المعجزة لأنه أَتَىٰ آتٍ فِي زَمَانٍ يَصِحُّ فِيهِ عَجِيءُ الرسل وادعىٰ الرسالة وجعل معجزته أن يَتَحَرَّكَ وَيَشْكُنَ وَيَقُومَ وَيَقْعُدَ لَمْ يَكُنْ هَذَا الَّذِي الرسالة وجعل معجزته أن يَتَحَرَّكَ وَيَسْكُنَ وَيَقُومَ وَيَقْعُدَ لَمْ يَكُنْ هَذَا الَّذِي الرسالة وجعل معجزته أن يَتَحَرَّكَ وَيَسْكُنَ وَيَقُومَ وَيَقْعُدَ لَمْ يَكُنْ هَذَا الَّذِي الرسالة وجعل معجزته أن يَتَحَرَّكَ وَيَسْكُنَ وَيَقُومَ وَيَقُعُدَ لَمْ يَكُنْ هَذَا اللّهِ اللهِ اللهُ عَلَىٰ مِثْلِهِ، وَإِنّهَا يَجِبُ أَنْ النّهُ عَلَىٰ مِثْلِهِ، وَإِنّهَا كَيْعَلَى الْمَعْجِزَاتُ كَفَلْقِ الْبَحْرِ، وَانْشِقَاقِ الْقَمَرِ، وَمَا شَاكَلَهَا عِمَّا لَا يَقْدِرُ عَلَيْهَا الْبَشَرُ)(١).

وبذلك يخرج السحر والنبوغ العلمي عن دائرة الإعجاز لأنها من الأمور التي يمكن أن يؤتى بمثله، كونها قابلة للعلم والتعلم.

٣ - أن تكون المعجزة شاهداً على صدق المدَّعي للمنصب الإلهي، فإذا امتنع صدق دعواه بحكم العقل كأن يدَّعي المدَّعي أنه إله، أو بحكم النقل الثابت عن المعصوم كأن يدَّعي شخص النبوة بعد النبي محمد عَلَيْ فإن ذلك لا يكون شاهداً على صدق الدعوى ولا يسمى ما يأتي به معجزة (٢).

والمنصب الإلهي أعم من النبوة، فتشمل الإمامة أيضاً، ومن الشواهد على ذلك تكليم الحجر للإمام السجاد التلا عندما أراد إثبات إمامته، عندما كانت الناس تشكك بإمامته وتقول بإمامة محمد بن الحنفية (٣).

١. تفسير القرطبي: ١/ ٧٠.

٢. ينظر البيان، أبو القاسم الخوئي: ٣٥.

٣. ينظر: مستدرك سفينة البحار، الشاهرودي: ٩/ ١٧٣.



٤ - أن تكون مطابقة لدعوى مدَّعي النبوة، قال القرطبي في بيانه لشروط المعجزة: (وَإِنَّمَا وَجَبَ اشْتِرَاطُ هَذَا الشَّرْطِ لِأَنَّهُ لَوْ قَالَ الْمُدَّعِي لِلرِّسَالَةِ: آينةُ ا نُبُوَّتِي وَدَلِيلُ حُجَّتِي أَنْ تَنْطِقَ يَدِي أَوْ هَذِهِ الدَّابَّةُ فَنَطَقَتْ يَدُهُ أَوِ الدَّابَّةُ بِأَنْ قَالَتْ: كَذَبَ وَلَيْسَ هُو نَبِيٌّ فَإِنَّ هَذَا الْكَلامَ الَّذِي خلقه الله تعالىٰ دال علىٰ كذب المُدَّعِي لِلرِّسَالَةِ، لِأَنَّ مَا فَعَلَهُ اللهُ لَمْ يَقَعْ عَلَىٰ وفْق دَعْوَاهُ.

وَكَذَلِكَ مَا يُرْوَىٰ أَنَّ مُسَيْلَمَةَ الْكَذَّابَ لَعَنَهُ اللهُ تَفَلَ فِي بِئْرِ لِيَكْثُرَ مَاؤُهَا فَغَارَتِ الْبِئْرُ وَذَهَبَ مَا كَانَ فِيهَا مِنَ المَاءِ، فَهَا فَعَلَ اللهُ سُبْحَانَهُ مِنْ هَذَا، كَانَ مِنَ الْآيَاتِ الْمُكَذِّبَةِ لِمَنْ ظَهَرَتْ عَلَىٰ يَدَيْهِ، لِأَنَّهَا وَقَعَتْ عَلَىٰ خِلَافِ مَا أَرَادَهُ الْتَنَّے عُ الْکَـنَّاتُ)(١).

٥ - أن تكون المعجزة متناسبة مع ما هو مشهور في عصر حدوثها وهذا ما عبّر عنه السيد الخوئي بقوله: (خير المعجزات ما شابه أرقع فنون العصر)(٢)، فمثلاً لما كان الرائج في زمن موسى التلا هو السحر جاء بما يفوق السحر، ولما كان الرائج في زمن عيسى الله هو الطب جاء بما يفوق الطب، ولما كان الرائج في زمن النبي عَيَاللهُ البلاغة جاء بما يفوق بلاغة الشعر، فقد روي عن الإمام الرضا عليه أنه قال: «إن الله لمّا بعث موسى عليه كان الغالب علىٰ أهل عصره السحر، فآتاهم من عند الله بما لم يكن في وسعهم مثله، وما أبطل به سحرهم، وأثبت به الحجة عليهم، وأن الله بعث عيسى عليه في وقت قد ظهرت فيه الزمانات واحتاج الناس إلى الطب، فآتاهم من عند الله بها لم يكن عندهم مثله، وبها أحيى لهم الموتى، وأبرأ الأكمه والأبرص بإذن الله، وأثبت به الحجة عليهم، وأن الله بعث محمداً عَيْنَ في وقت كان الغالب على

١. تفسير القرطبي: ١/ ٧١.

٢. البيان، ابو القاسم الخوئي: ٣٢.



أهل عصره الخطب والكلام - وأظنه قال: الشعر - فآتاهم من عند الله من مواعظه وحكمه ما أبطل به قولهم، وأثبت به الحجة عليهم»(۱).

ولعل هذا الشرط كهاني وليس شرطاً أساسياً، فكثير من الأنبياء لهم معجزات متعددة، ولعل هذا الأمريكون في المعجزات الكبرى كها في الأمثلة المتقدمة.

المطلب الثالث: الفرق بين المعجزة والخوارق الأخرى:

أولاً: الفرق بين المعجزة والكرامة:

عُرفت الكرامة بأنها: (أمرٌ خارقٌ للعادة يظهره الله تعالىٰ علىٰ يدعبد من عباده الصالحين حياً أو ميتاً إكراماً له، فيدفع به عنه ضراً أو يحقق له نفعاً أو ينصر به حقاً)(٢).

وعُرفت أيضاً: (فعلٌ لله سبحانه يكرم الله به من يشاء من عباده) (٣)، ومن الكرامات التي ذُكرت في القرآن الكريم، الطعام الذي كان ينزل على مريم عليه في قال تعالى: ﴿ كُلَّما دَخَلَ عَلَيْها زَكْرِيَّا الْمِحْرابَ وَجَدَ عِنْدَها رِزْقاً قالَ يا مَرْيَم أَنَّى لَكِ هذا قالَتْ هُوَمِنْ عِنْدِ اللهِ إِنَّ اللهَ يَرْزُقُ مَنْ يَشاءُ بِغَيْر حِسابِ ﴾ (آل عمران: ٣٧).

ومن الكرامات ما حصل لأصحاب الكهف وغيرها(٤).

وبهذا يتبين أن الكرامة تشترك مع المعجزة في كونها من الخوارق التي يعجز عن إيتائها البشر، وكذا في كونها تجريان على أيدي الصالحين،

١. الكافي، الكليني: ١/ ٢٥.

٢. فتاوي اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، أحمد بن عبد الرزاق الدويش: ١/ ٣٨٨.

٣. اعجاز القرآن، فضل عباس:٢٢.

٤. ينظر المصدر نفسه.



ولكن تفترق الكرامة عن المعجزة بأمرٍ مهم يُعد أحد شروط المعجزة وهو: عدم اقترانها بدعوى منصب إلهي على خلاف المعجزة التي تقترن مع هذه الدعـوي.

### ثانياً: الفرق بين المعجزة والسحر:

يُخيل للناس أن السحر من الخوارق ولكنه ليس كذلك فهو في أكثره خداع للبصر، وهو مما يمكن أن يُتعلم، فهو خاضع لقوانين علمية قابلة للتعلم فقد عُرّف السحر بأنه: (أمرٌ غريب يشبه الخارق وليس به، إذ يجري فيه التعلم ويستعان في تحصيله بالتقرب إلى الشيطان واعتقاداً كاستحسان ما يوجب التقرب إليه ومحبته إياه)(١).

وتفترق المعجزة عن السحر بعدة أمور، أهمها(٢):

١ - إن المعجزة لا تجرى إلّا علىٰ يد الصادق ويمكن للسحر أن يجري علىٰ يد الكاذب والمخادع.

٢ - إن المعجزة وظيفتها إثبات دعـويٰ إلهيـة مـن شـأنها أن تكـون طريقــاً لهداية الناس، بخلاف السحر الذي غالباً ما يكون للإضرار بالناس.

٣ - إن المعجزة لا يستطيع أحد أن يأتي بمثلها، بينها السحر يمكن أن يُتحدي، لأنه قابل للعلم والتعلم، قال الزرقاني: (المعجزة نفحة من نفحات الحق تخرج عن أفق الأسباب المعتادة والوسائل المشاهدة والغايات المألوفة.

أمَّا السحر وما أشبهه فإنها فنون خبيثة ذات قواعد وأوضاع يعرفها كل من ألم بها ويصل إلى وسائلها وغاياتها كل من عالجها من بابها. ولهذا كان أول

١. روح المعاني، الآلوسي: ٢/ ٣٤٥

٢. ينظر: اعجاز القرآن الكريم، فضل عباس: ٢٣.



من آمن بموسى هم السحرة أنفسهم لأنهم أعلم بهذا الفرق الواضح والبون الشاسع)(١).

### ثالثاً: الفرق بين المعجزة والنبوغ العلمي:

النبوغ والسبق العلمي وإن كان في بعض الأحيان من الخوارق، ولكنه لا يخرج عن دائرة العلم والتعلم فليس هو كالمعجزة والكرامة التي يعجز البشر عن الإتيان بمثلها، كل ما في الأمر أن المبتكر سبق غيره للوصول إلى ما وصل إليه.

وهذا ما أشار إليه السيد محمد باقر الحكيم وهذا وإن سبق النوابغ من العلاء في الحقول العلمية، لا يعتبر معجزة، فإذا افترضنا أن شخصاً من العلاء اليوم سبق أنداده، ونجح في اكتشاف الورم السرطاني مشلاً والمادة التي تقضي عليه، فهو يستطيع بحكم اكتشافه أن يبرأ مريضاً من السرطان، بينا يعجز عن ذلك جميع العلاء الآخرين، ولكن عمله هذا ليس معجزة لأنه إنها يتحدى جهل العلهاء الآخرين بالسر والعلة والدواء)(٢).

المبحث الثاني: أحداث عصر الظهور بين الإعجاز الغيبي والتطور العلمي:

### المطلب الأول: ركائز تأسيسية:

قبل الخوض في ذكر أحداث الظهور، وتمييز ما هو معجز عن غيره لابد من التأسيس لمطالب نظرية يرتكز عليها المبحث التالي، ومن أهم تلك المطالب هي:

١. مناهل العرفان، الزرقاني: ١/ ٧٧.

٢. علوم القرآن محمد باقر الحكيم: ١٢٨-١٢٩.

## المراث ال

10

### أولاً: فلسفة ذكر علامات الظهور:

إن لعلامات الظهور أكثر من هدف، منها: التهيؤ والاستعداد لليوم الموعود، ومن أهم أهداف العلامات هو إثبات حقيقة الإمام المهدي وصدق دعواه، فبعض العلامات فيها بُعدٌ إعجازيٌ، يعرفها أصحاب الاختصاص فيذعنون لها، ويرجع غير العالم بالمعجزة للعالم بها فتكون حجة على الجميع، كه هو شأن المعجزات(١).

ورد عن المفضل عندما سأل الإمام الصادق الله عن كيفية معرفة الإمام هي بعد أن ذكر له الإمام أحداث آخر الزمان حتى بكى خوفاً من عدم معرفة الحق، فقال له الإمام عليه: «والله لأمرنا أبين من هذه الشمس»(٢).

الأمر المهم الذي يجب أن يسجل هنا هو أن علامات الظهور ليست بمرتبة واحدة.

### ثانياً: التفريق بين العلامات والشرائط:

ذكرت كتب الأحاديث كثيراً من العلامات، والتي قُسمت إلى علامات حتمية وغير حتمية، وقسمت بتقسيم آخر إلى علامات تسبق الظهور وعلامات ما بعد الظهور، وقُسمت بتقسيم ثالث إلى ظواهر سياوية وظواهر اجتماعية.

فالعلامات الحتمية: الصيحة، السفياني، اليهاني، قتل النفس الزكية، والخسف بالبيداء (٣)، والعلامات غير الحتمية غيرها من العلامات الأخرى.

١. ينظر: العقيد المهدوية اشكاليات ومعالجات، أحمد الأشكوري: ١٦٦ -١٦٧.

٢. كمال الدين وتمام النعمة، الصدوق: ٣٤٧.

٣. ينظر: كمال الدين، الصدوق: ٦٥٠.



ومن العلامات التي تسبق الظهور: الصيحة، السفياني... إلخ، ومن العلامات التي تكون ما بعد الظهور: النصر بالرعب وغيره.

ومن العلامات التي تُعد ظواهر طبيعية: الخوف والكسوف، والصيحة... إلخ، ومن العلامات التي تُعد ظواهر اجتماعية: الدجال، يأجوج ومأجوج... إلخ.

وقد أكد العلماء على ضرورة مراعاة شرائط الظهور والاهتمام بها لأن العلامات لا يتوقف على الشرائط فالمشروط عدم عند عدم شرطه.

### ثالثاً: المهدوية بين الجمود والحداثة:

إن المهدوية تعاني من وجود:

الجمود على النصوص الروائية دون إعال للعقل كما هو الحال عند بعض، وبين رفض جميع الروايات التي تشير للغيبيات كما هو عند بعض آخر، فبعضهم ينغمس في المغيبات اعتماداً على ظاهر النصوص الدينية لدرجة تصوير القضية المهدوية بصورة أقرب ما تكون للخرافة، فهم يُفسرون الأحداث والعلامات بما يخالف معطيات العلم والعقل القطعي، بينما مال دعاة الحداثة إلى تجريد القضية المهدوية من الغيب، وتفسير كل الأحداث والعلامات على أساس الحس والعقل، من دون مراعاة لظواهر النصوص. وأمّا الخيط الوسطي وهو الذي عليه القضية المهدوية، فيلا يرفض وأمّا الخيط الوسطي وهو الذي عليه القضية المهدوية، في الروايات لتضمنها أموراً ميتافيزيقية ولا يرفض تحكيم العقل والعلم في عقلنة القضية المهدوية من دون رفض الغيب لا على الغيب لا يعنى إلغاء دور العقل ().

١. ينظر: العقيدة المهدوية إشكاليات ومعالجات: ١٥١-١٥١.

# المريخين المرادة

10

### رابعاً: علامات الظهور بين الإعجاز والرمزية:

ذكرت الروايات علامات عديدة، يمكن حمل بعضها علىٰ الظاهر كخروج السفياني والياني والحسني، وتحمل بعضها علىٰ الرمزية كما جاء في الروايات عن يأجوج ومأجوج، والتخاطب بين أصحاب الإمام المهدي المواحدهم في الشرق والآخر في الغرب.

وتبقى هذه الرمزية أطروحة ظنية، يمكن أن تفسر بأكثر من تفسير، وتحتمل أكثر من مصداق، ولعلنا لم نصل لمعناها الحقيقي، وبمرور الزمن قد ينكشف معنى يتناسب مع ظاهر الروايات، فربها كانت رواية تُحسب معجزة في وقت معين، إلّا أنها مع مرور الوقت تصبح من الأمور المتسالم عليها، كها هو الحال في مسألة التخاطب بين أصحاب الإمام المهدي على حتى لو كان أحدهما في المشرق والآخر في المغرب، فقد يفسر هذا التخاطب بأنه من خلال وسائل الاتصال الحديثة.

### المطلب الثاني: نهاذج من أحداث ما قبل الظهور:

ورد في بعض الروايات ذكر الأحداث التي تسبق عصر الظهور والتي تُعدد من الخوارق، فبعضها معجزٌ، وبعضها ظواهر طبيعية أثبتها العلم الحديث والتي كانت في وقت سابق غير معروفة علمياً وربها تُعدد معجزة لعدم إمكانية البشر من الإتيان بمثلها ومن تلك الخوارق والتي هي نفسها علامات الظهور وبعضها من علامات يوم القيامة هي:

١. خطوات على طريق الإمام المهدي، عماد الهلالي: ٦٨.

14.



### أولاً: الخسوف والكسوف في غير وقتهما:

ورد في بعض الروايات أن من العلامات التي تحدث قبل الظهور هي كسوف الشمس في وسط شهر رمضان والخسوف في آخره، فقد روي الكليني بسنده عن بدر بن الخليل الأزدى قال: (كنت جالساً عند أبي جعف التيلا فقال: آيتان تكونان قبل قيام القائم على لم تكونا منذ هبط آدم إلى الأرض: تنكسف الشمس في النصف من شهر رمضان والقمر في آخره فقال، رجل: يا ابن رسول الله تنكسف الشمس في آخر الشهر والقمر في النصف؟! فقال أبو جعف والمثيلا: إني أعلم ما تقول ولكنهم آيتان لم تكونا منذ هبط آدم التيلا)(١)

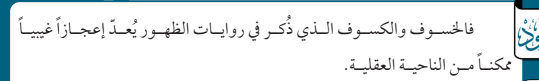
والخسوف والكسوف حالة كونية طبيعية، فالخسوف يحصل إذا توسطت الأرض بين الشمس والقمر، ويحدث الكسوف إذا توسط القمر بين الشمس والأرض وما تحصل في علم فيزياء الفلك أن حدوث الكسوف والخسوف في شهر واحد لا إشكال فيه إلا أن الإشكالية في حدوثها في غير أوانها، فطبيعة الأمر تقتضي أن يحدث الخسوف في وسط الشهر لا في نهايته وأن يحدث الكسوف في أوله أو في آخره لا في وسط الشهر (٢).

أمّا ما ذكرته الرواية فهو العكس تماماً، وهذا الأمر لا يحصل إلّا بتدخل غيبي إعجازي.

ومن الواضح أن هذا الأمر حتى لو كان محناً من الناحية العقلية، فإنه يُعد حالة نادرة وأنه فوق قوانين البشر، أو على أقل تقدير أنه قانون لم يتوصل إليه البشر بعد، مما يثبت صفة الإعجاز لهذه العلامة، وهذا ما أشارت إليه الروايات صراحة عندما عدّتها آية لم تحدث سابقاً.

١. الكافي، الكليني: ٨/ ٢١٢.

٢. ينظر: فيزياء الفضاء، فياض النجم، حميد مجول النعيمي: ١١٣.



### ثانياً: الصيحة والنداء والفزعة:

وردت العديد من الروايات التي تنص على حدوث صيحة في السماء، حتى عُدّت تلك العلامة من العلامات الحتمية، فقد روي عن الإمام الباقر عليه أنه قال: (... وإن من علامات خروجه: خروج السفياني من الشام، وخروج الياني (من اليمن) وصحية من السماء في شهر رمضان، ومناد ينادي من السماء باسمه واسم أبيه)(۱).

وروي الصدوق بسنده عن عمر بن حنظلة قال: سمعت أبا عبد الله عليه الله عليه على الله عليه الله عليه الله على يقول: (قبل قيام القائم خمس علامات محتومات اليهاني، والسفياني، والصيحة، وقتل النفس الزكية، والخسف)(٢).

وما رواه السفير الرابع عن الإمام المهدي الله أنه قال (... ألا فمن ادعى المساهدة) قبل خروج السفياني والصيحة فهو كذاب مفتر، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم)(٣).

كما أن بعض الروايات لم تقتصر على ذكر الصيحة فقط بل ذكرت وصفها، فقد روى الشيخ الطوسي بسنده عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله الله الله أنه قال: (النداء من المحتوم، والسفياني من المحتوم، والياني من المحتوم، وقتل النفس الزكية من المحتوم، وكف يطلع من السماء من المحتوم، قال: وفزعة

١. كمال الدين وتمام النعمة، الصدوق: ٣٢٨.

۲. المصدر نفسه: ۲٥٠.

٣. الغيبة، الطوسي: ٣٩٥.



في شهر رمضان توقظ النائم، وتفزع اليقظان، وتخرج الفتاة من خدرها)(١).

وظاهر هذه الروايات يُشير إلى أن معنى الصيحة هو صوت عظيم وليس كبقية الأصوات، وقرنها بنداء جبرائيل، وقالوا إن الصيحة هي نداء جبرائيل فقد روي الشيخ الطوسي بسنده عن محمد بن مسلم (ينادي مناد من السماء باسم القائم ، فيسمع ما بين المشرق إلى المغرب، فلا يبقى راقد إلا قام، ولا قائم إلا قعد، ولا قاعد إلا قام على رجليه من ذلك الصوت، وهو صوت جبرئيل الروح الأمين)(١).

وما يلاحظ من الروايات المتقدمة أنها ذكرت ثلاثة ألفاظ وهي: الصيحة والنداء والفزعة، وجميع تلك الألفاظ تُشير إلى معنى مشترك وحادثة واحدة، إلا أن روايات الصيحة والفزعة مجملة، وروايات النداء مفصلة، فتكون روايات النداء أوضح تلك الأخبار فيمكن أن تكون مفسرة لإجمال روايات الصيحة والفزعة، ولا شك أن هذا الصوت من الدلائل الواضحة على قرب ظهور الإمام المهدي على الأمر الذي يدفع إلى استعداد المؤمنين لنصر تــه.

### ثالثاً: ظهور الدجال:

ورد في العديد من الروايات العامية ذكر الدجال ووصفه، حتى عُدّت تلك الأحاديث من الأحاديث المتواترة على رأى بعض علمائهم (٣)، فقد أخرج

١. الغيبة، النعماني: ٢٦٢.

٢. الغيبة، الطوسي: ٤٥٤.

٣. كتب القاضي محمد بن على الشوكاني (ت١٢٥٠هـ) كتاباً بعنوان (التوضيح في تواتر ما جاء في المهدى المنتظر والدجال والمسيح) نقلاً عن: علامات الظهور جدلية صراع أم تحديات مستقبل، محمد على الحلو: ۳۸-۹۳.



مسلم في صحيحه بسنده عن حذيفة قال: قال رسول الله عَيْنَ الله عَيْنَ (الأنا اعلم بما مع الدجال منه معه نهران يجريان أحدهما رأى العين ماء ابيض والآخر رأى العين نار تأجج فإما أدركن أحد فليأت النهر الذي يراه نارا وليغمض ثم ليطأطئ رأسه فيشرب منه فإنه ماء بارد وان الدجال ممسوح العين عليها ظفرة غليظة مكتوب بين عينيه كافريقرؤه كل مؤمن كاتب وغير كاتب)(١).

وأمّا من طرفنا فإن ذكره يكاد يكون معدوماً سوى بعض الروايات ومنها ما أخرجه الشيخ الصدوق بسنده عن الإمام على عليه في وصف الدجال أنه قال (... يخرج من بلدة يقال لها أصفهان، من قرية تعرف باليهودية، عينه اليمني ممسوحة، والعين الأخرى في جبهته تضيء كأنها كوكب الصبح، فيها علقة كأنها ممزوجة بالدم، بين عينيه مكتوب كافر، يقرؤه كل كاتب وأمي، يخوض البحار وتسير معه الشمس، بين يديه جبل من دخان، وخلفه جبل أبيض يرى الناس أنه طعام، يخرج حين يخرج في قحط شديد تحته حمار أقمر، خطوة حماره ميل، تطوى له الأرض منهلا منهلاً، لا يمر بهاء إلا غار إلى يوم القيامة، ينادي بأعلى صوته يسمع ما بين الخافقين من الجن والإنس والشياطين يقول: إلي أوليائي (أنا الذي خلق فسوى وقدر فهدى، أنا ربكم الأعلى...))(٢).

وفي تفسير المقصود بالدجال على وفق الروايات التي ذكرت أوصافه هناك رأيان هما:

١ - إن الدجال هو شخص اسمه صائد أو صاف ابن صيّاد وأشارت بعض الأخبار إلى أنه ولد في زمن الرسول عَيَّا إِنَّهُ ويبقي حياً حتى ظهور

۱. صحيح مسلم: ۸/ ۱۹۵.

٢. كمال الدين: ٢٧٥.



المهدي الله عن الديانة، يدعي الربوبية ويحدث بعض الخوارق عن الطهدي الله الله عن الله الخوارق عن الله الله عن ال الله عن السحر، وأنه يأمر السماء أن تمطر فتمطر، وأنه سيُقتل علىٰ يد عيسىٰ الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله الله أوصاف وخوارق كثيرة (١).

وهذا القول من الغرائب إلّا أننا نقلناه في مقام البحث العلمي وذكر الأقوال المختلفة فقط.

٢ - إن الدجال هو رمز للحضارة الغربية المادية المعادية الإسلام، وما ذكر من أوصاف تتمثل بأساليب الغزو الثقافي الفكري(٢).

ولا يمكن حمل ما ذكر من الخوارق التي يقوم بها على أنها معجزة أو كرامة، لأن الله سبحانه لا يجربها إلا على يد خاصة أوليائه ويمكن حمل كثير من الخوارق على الرمزية أو إيكالها للعلم الحديث لإيجاد تفسير لها، فمثلاً من تلك الخوارق أن يأمر السهاء أن تمطر فتمطر، وهذا الأمر وفق التطور العلمي ممكن ففي بعض الدول هناك تجارب لإحداث أمطار صناعية من خلال تقنيات معينة (٣).

نعم يمكن أن تُعد في زمن سابق أمراً خارقاً ولكن الآن أثبت العلم الحديث إمكانية ذلك بل إن بعض القوى العالمية لها إمكانية التحكم في المناخ وتوجيهه بها تريد بحسب التقارير الإخبارية(٤).

http://:www.aljazeera.net/news/scienceandtechnology

http://:eslamelbahrawy.blogspot.com

١. ينظر: مسند أحمد:٣/ ٣٦٧، وينظر: سنن ابن ماجة:٢/ ١٣٦٠.

٢. تاريخ ما بعد الظهور: ١٤١.

٣. الاستمطار الصناعي.. آفاق وتحديات، مقال للدكتور وحيد محمد مفضل علىٰ الرابط:

٤. ينظر شهادة أحد علماء الفيزياء الأمريكان على الرابط:

### المطلب الثالث: نهاذج من أحداث عصر الظهور:



10

ورد في بعض الروايات أن للإمام المهدي الله ولأصحابه مجموعة من المعجزات والكرامات التي تُعدمن الخوارق ومنها:

أولاً: أصحاب الإمام المهدي على وإمكانية رؤية بعضهم وهم في بلدان مختلفة:

ورد في بعض الروايات أن أصحاب الإمام المهدي يه يرى بعضهم بعضاً وكل في بلده، ويرون الإمام يه ويسمعونه وهو في مكانه، ففي الرواية عن الصادق علي أنه قال: «إن قائمنا إذا قام مدّ الله لشيعتنا في أساعهم وأبصارهم، حتى لا يكون بينهم وبين القائم بريد يكلمهم فيسمعون وينظرون إليه، وهو في مكانه»(۱).

وفي رواية أخرى عنه المنافي أنه قال: «وأن المؤمن في زمانه بالمشرق يرى أخاه الذي في المشرق» (٢).

وهذه الروايات من السهل جداً حملها على الظاهر في ظل التطور التقني في عصرنا الحاضر (فليس صعباً الآن وبإنجازات العلم الباهرة: أن يتكلم قائد فيسمعه أفراد رعيته في كل أنحاء العالم، كما أنه أصبح من المعتاد أن يسمع أهل المشرق صوت أهل المغرب، وبالعكس ولعل هناك اختراعات واكتشافات أخرى سيتفتق عنها عقل الإنسان في مستقبل التاريخ ولتكون عوناً ودعماً لحكومة الإمام الواحدة القائدة لجميع العالم)(٣).

١. بحار الأنوار، المجلسي:٥٢/٣٣٦.

٢. مستدرك بحار الأنوار، الشاهرودي: ٣/ ١٨٨.

٣. الإمام المهدي على أمل الشعوب، حسن الصفار: ٨١-٨٢.



فليس في هذه الروايات إعجازٌ ولا رمزية، نعم كانت في وقت سابق قبل ظهور تقنيات الاتصال الحديثة إعجازاً، أما اليوم فالأمر طبيعي.

### ثانياً: أصحاب الإمام المهدي على الماء:

روى النعاني في الغيبة بسنده عن الصادق الملا أنه قال: (إذا قام القائم بعث في أقاليم الأرض في كل إقليم رجلا يقول: عهدك في كفك فإذا ورد عليك أمر لا تفهمه ولا تعرف القضاء فيه فانظر إلى كفك واعمل بها فيها، قال: ويبعث جندا إلى القسطنطينية، فإذا بلغوا الخليج كتبوا على أقدامهم شيئا ومشوا على الماء، فإذا نظر إليهم الروم يمشون على الماء قالوا: هؤلاء أصحابه يمشون على الماء، فكيف هو؟! فعند ذلك يفتحون لهم أبواب المدينة، فيدخلونها فيحكمون فيها ما يريدون)(۱).

والمقصود بالقسطنطينية عاصمة الروم سابقاً، ولعل المراد منها دول أوربا بشكل عام.

ولا يمكن تفسير سيرهم على الماء أنه سيكون بواسطة السفن، لأن السفن كانت مستعملة آنذاك، ولكن في الرواية اشاره لكرامة لأصحاب الإمام المهدي في وإلا فلهاذا سيحصل الاستغراب عند الأوربيين من مشي أصحاب الإمام في على الماء، ويكون هذا الفعل سبباً في إيهانهم وإتباعهم للإمام في ؟! ومادام الأوربيون يمتلكون تقنيات علمية هائلة، فلا بدأن استغرابهم واندهاشهم يدل على أن ما حصل ليس خاضعاً لقوانين العلم بل هو قانون أعلى مميّا توصلوا له، فهو إما أمر إعجازي كونه كرامة

١. الغيبة، النعماني: ٣٣٤.



الأصحاب المهدى ، لغرض هداية الأوربيين، أو أنها تدخل في إطار التطور العلمي والتقني الذي لم يصله العالم بعد وربها هو علم خاص بأصحاب الإمام المهدي على فعلى كلا التصورين يكون المشي على الماء من الخوارق التي تعجز البشرية في وقتها على أقل تقدير من أن يأتوا بمثلها.

### ثالثاً: أن أصحاب المهدي على ينتقلون عن طريق السحاب:

روى الصدوق بسنده عن الصادق علي أنه قال: (لقد نزلت هذه الآية في المفتقدين من أصحاب القائم النَّا لا قوله عَلَا: ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمُ الله جَمِيعاً ﴾ (البقرة: ١٤٨) إنهم ليفتقدون عن فرشهم ليلا فيصبحون بمكة، وبعضهم يسير في السحاب يعرف باسمه واسم أبيه وحليته ونسبه)(١).

وقد ذُكرت هذه الرواية، وغيرها من الروايات في تفسير سرعة اجتماع أصحاب الإمام المهدي على في مكة، وقد فسرت بنحويين (٢):

الأول: أن هذا الأمر إعجازي فهو من قبيل طي الأرض، ففي الرواية عن الباقر التي أنه قال: (لكأني به في يوم السبت العاشر من المحرم قائم ابين الركن والمقام. جبرئيل التيلاعلي يمينه ينادي البيعة لله فيصبر إليه شبيعته من أطراف الأرض، تطوى لهم طياً حتى يبايعوه فيملأ الله به الأرض عدلاً كها ملئت جوراً وظلاً)(٣).

١. كمال الدين، الصدوق: ٦٧٢.

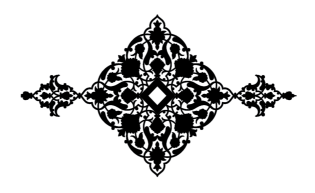
۲. تاريخ ما بعد الظهور: ۲۷۰-۲۷۱.

٣. الوافي، الفيض الكاشاني: ٢/ ٤٦٧.



ويفهم من الرواية أن اجتماعهم بهذه السرعة يكون عن طريق إعجازي بحت.

> الثاني: أن يكون اجتماعهم بصورة طبيعية وليس فيه أي إعجاز، فهم يجتمعون في مكة بعد الصيحة والخسوف والكسوف ويكون اجتماعهم للحج، وهذا وإن كان أمراً ممكناً إلّا أن الذي يبدو من الرواية إضفاء صفحة الإعجاز عليه.





## دابة الأرض قراءة في الحقيقة والصفات





#### مقدمة:

ا - تعد القضية المهدوية من القضايا الإسلامية الثرية المنابع والمصادر والنصوص، وهي من أهم القضايا التي ذكرت مسائلها ونصوصها جميع المذاهب الإسلامية بل وغير الإسلامية، بل وحتى غير الدينية الساوية، وهي بذلك تفتح باب البحث العلمي أمام الباحث، إذ يجد فيها ما يسدُّ شغفه العلمي.

نعم هي - أي النصوص - لم تشبع جميع المسائل المتعلقة بالبيان التفصيلي، لكنها علىٰ كل حال كثيرة ومتنوعة.

إن كثرة النصوص المهدوية في الوقت الذي توفر مادة البحث العلمي، هي تضفي تعقيداً من نوع آخر على البحث، من جهة أن التراث الواصل إلينا - مما يتعلق بها، حاله حال عموم التراث الإسلامي - لم يأت عن طريق أهل البيت المين فقط، فالكثير - إن لم يكن أغلب - ما ورد فيها في كتب العامة مبتلى بضعف السند، كونه لم يروعن المعصوم، بل هناك الكثير من النصوص الضعيفة حتى على مباني القوم، وبعضها موضوع مكذوب على رسول الله عين المنافية.



وهذا يقتضي جهداً استثنائياً من الباحث لفرز النصوص ومعالجتها.

إلّا أنه رغم ذلك نجد أن هناك مسائل مهدوية عديدة اتَّفقت النصوص على كلياتها، وإن اختلفت في بعض تفصيلاتها، ومن تلك المسائل هي مسألة (دابة الأرض) التي تخرج في آخر الزمان، وهي الدابة التي تحدث عنها القرآن الكريم بقوله تعالى: ﴿وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِنَ الْأَرضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنا لا يُوقِنُونَ (النمل: ٨٢).

قال في أشراط الساعة الكبرى (١): وخروج هذه الدابة لا مرية فيه فهو ثابت بالكتاب والسنة، أمّا الكتاب فقول الله عَلَيْهِ ﴿ وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنا لا يُوقِنُونَ ﴾ أَخْرَجْنا لَهُمْ دَابَّةً مِنَ الْأَرضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنا لا يُوقِنُونَ ﴾ (النمل: ٨٢).

أمّا الأحاديث فهي كثيرة سبق منها... حديث حذيفة بن أسيد الغفاري قال الأحاديث فهي كثيرة سبق منها... حديث حذيفة بن أسيد الغفاري قال النبي [عَلَيْهُ] علينا ونحن نتذاكر، فقال: «ما تذاكرون»؟ قالوا: نذكر الساعة، قال: «إنها لن تقوم حتى ترون قبلها عشر آيات»، وذكر منهن الدالة.

وفي المسند من حديث أبي أمامة يرفعه إلى النبي عَيَّاتُهُ قال: «تخرج الدابة فتسم الناس على خراطيمهم (٢) ثم يعمّرون فيكم حتّى يشتري الرجل البعير فيقول: من أحد المخطمين» (٣).

١. أشراط الساعة الكبرى ص١٢٧ - د. فهد بن عبد العزيز الفاضل - دار طيبة للنشر والتوزيع - الطبعة الأولى ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.

٢. الخرطوم: مقدم الأنف والفم؛ انظر: لسان العرب: ج٢، ص١٢٠٣.

٣. مسند الإمام أحمد ٥/ ٢٨٦؛ والتاريخ الكبير للبخاري: ٦/ ١٧٢؛ ومسند الجعد، لعلي بن الجعد الجوهري ٢/ ٥٤٠، ١٠٤٥؛ وذكر أخبار أصبهان لأبي نعيم الأصبهاني ٢/ ١٢٤؛ قال الهيثمي: رواه أحمد، ورجاله رجال الصحيح غير عمر بن عبد الرحمن بن عطية وهو ثقة؛ مجمع الزوائد ٨/ ٦؛ وصححه الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة ١/ ٥٧٦.



٢ - من العقائد الممكنة في حدّ نفسها، والتي دلّ الدليل النقي على وقوعها في المستقبل، هي عقيدة الرجعة، والتي تعني باختصار: أن الله تعالىٰ يحيي بعض الموتىٰ ليرجعهم إلىٰ الحياة في هذه الدنيا، لهدف و لآخر، ثم بعد أن يستوفوا الفترة المقررة لهم، يموتون مرة أخرىٰ.

هذه العقيدة ليست مستحيلة على قدرة الله تعالى، ولا دليل يدل على امتناعها، بل الدليل على إمكانها بل ووقوعها، وقد بُحثت بالتفصيل في علم الكلام، ونأخذها هنا كأصل موضوعي.

ودابة الأرض - على الصحيح المستفاد من نصوص أهل البيت المهل البيت المهل وبقية الأدلة التي سنذكرها في محلها إن شاء الله تعالى - هو أمير المؤمنين المهل وهذا يعني أنه المهل سيكون من الراجعين في آخر الزمان، ولا مانع عقلياً ولا نقلياً من هذا المعنى.

٣ - إن القرآن الكريم لم ينزل بلغة خاصة به، أو بأسلوب لا يعرفه العرب، وإنها هو كتاب نزل باللغة العربية، واستعمل نفس الأساليب العربية، ولذا تجد فيه المجاز، والكناية، والتصريح والإضهار، واعتمد القرائن المتصلة والمنفصلة في بيان مطالبه، وغيرها من أساليب اللغة العربية.

وهذا يعني: أن فهمه يقتضي الرجوع إلى اللغة العربية وأساليبها ومعاجمها لفهم ظواهره، بل ومراداته الجدية في بعض الأحيان.

إن اللغة العربية لغة متحركة، بمعنى أن لفظاً ما قد يكون مستعملاً في معنى، ولكنه يتغير معناه بمرور الزمن، بأن يضيق معناه المدلول له، أو يتسع، أو حتى قد يُستعمل في غير ما وُضع له.

وهـذا يعني أننا وإن كنا نرجع إلى قوانين اللغة العربية في فهم المعني المراد من لفظ ما، ولكن علينا أن ننتبه إلى حقيقة، وهيى: أن اللفظ قد يكون له معنى لغوى معين نجده في القواميس اللغوية، ولكن وبعد مرور فترة من الزمن، يكتسب ذلك اللفظ معنى جديداً مضافاً إلى معناه اللغوي، أو ربها لا يمت إلى المعنى اللغوي بصلة، ومن أمثلة ذلك لفظ (العصابة)، فأى واحد منا اليوم إذا سمع لفظ (عصابة)، فإنه يتبادر إلى ذهنه معنى سلبي تماماً يحكى عن مجموعة من قطَّاع الطرق أو المجرمين، ولكن لو رجعنا إلى القواميس اللغوية لوجدنا أن معناها هـو فقـط: (الجماعـة مـن النـاس والخيـل والطـير)(١)(والعُصْبـةُ والعِصابةُ: جماعةُ ما بين العَشَرة إلىٰ الأَربعين)(٢).

ومن ذلك أيضاً لفظ (الحيوان) حيث إنه وضع للدلالة على كل ما يدبّ علىٰ الأرض، ولكن اليوم حصل في معناه زحاف واضح بحيث صار يُستعمل في غير الإنسان، أي أنه حصل تضييق في مفهومه بإخراج الإنسان منه.

وهذا يعنى: أنه إذا ورد لفظ ما في نص شرعى، فلابد أن نرجع إلى زمن صدور النص لنعرف ما هو المعنى الذي كان يُستعمل فيه اللفظ آنذاك، ونفستر اللفظ بالمعني المقصود في ذلك الزمن، والذي قد يكون هو نفس المعنيٰ المستعمل في زمننا، وقد يكون غيره كما أوضحنا.

٥ - إن النصـوص التـي تعرضـت لذكـر الدابـة كثـيرة، والملاحـظ فيهـا أنّ كماً معتداً به ورد في روايات العامة، وهي ضعيفة السند، ولكننا سنتعرض لها لأجل:

١. صحاح الجوهري مادة (عصب).

٢. لسان العرب مادة (عصب)



- ١ أنها علىٰ كل حال تمثل تراثاً روائياً لا مانع من الاطلاع عليه.
  - ٢ أنها تنفع في محاججة الطرف الآخر بطريقة الإلزام.
  - ٣ أن بعضها يحتوي على تفاصيل لم ترد في رواياتنا الخاصة.
  - ٤ أنها تتفق مع رواياتنا الخاصة في ذكر أصل مسألة الدابة.

بناءً علىٰ كل ما تقدم، فإن البحث عن (دابة الأرض) التي ذكرتها الآية الكريمة، يقتضي أو لا البحث في النصوص الواردة فيها، ثم العمل علىٰ فهم المقصود منها وبيان ماهيتها بالرجوع إلىٰ النصوص المفسرة، وتقويته من خلال تأييد معاجم اللغة العربية في مدلول لفظ (الدابة).

فهنا نقاط عديدة:

# النقطة الأولى: أن الدابة من علامات الساعة:

نصوص عديدة تصرح بأن هناك علامات تسبق القيامة، وإن اختلفت في عددها، بعضها أطلقت عليها عنوان (الآيات)، وبعضها (العلامات)، وبعضها (الأشراط)، وكثير من تلك النصوص تؤكد على أن واحدةً منها هي دابة الأرض، من قبيل:

مرسلة أبي الجارود عن أبي جعفر عليَّا في قوله: ﴿إِنَّ اللهَ قادِرٌ عَلَىٰ أَنْ يُنَزِّلَ اللهَ عَادِرٌ عَلَىٰ أَنْ يُنَزِّلَ اللهَ عَام: ٣٧): «وسيريكم في آخر الزمان آيات، منها دابة في الأرض، والذجال، ونزول عيسى بن مريم عليّ وطلوع الشمس من مغربها...»(١).

وروي عن رسول الله عَيَّالَهُ أَنَّه قال: «إِنَّكُمْ لَا تَرَوْنَ اَلسَّاعَةَ حَتَّىٰ تَرَوْنَ وَوَقَا اللَّاعَةَ وَتَك تَروْنَ وَقَالَةَ وَاللَّهَاءَ شُرَ آيَاتٍ: طُلُوعَ اَلشَّمْسِ مِنْ مَغْرِبَهَا، وَالدَّجَّالَ، وَدَابَّةَ الأَرْضِ، وَثَلاثَةَ خُسُوفٍ فِي الأَرْضِ: خَسْفٌ بِالمَشْرِقِ، وَخَسْفٌ بِالمَعْرِب، وَخَسْفٌ بِجَزِيرةِ

١. تفسير القمي ج١ ص١٩٨.



العَرَبِ، وَخُرُوجُ عِيسَىٰ بْنِ مَرْيَمَ النَّالِ، وَخُرُوجُ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ، وَتَكُونُ فِي آخِرِ اَلزَّمَانِ نَارٌ تَخْرُجُ مِنَ اليَمَنِ مِنْ قَعْرِ الأَرْضِ لَا تَدَعُ خَلْفَهَا أَحَداً، تَسُوقُ اَلنَّاسَ إِلَىٰ اللَّحْشَرِ، كُلَّمَا قَامُوا قَامَتْ لَكُمْ تَسُوقُهُمْ إِلَىٰ اَلمَحْشَر "(١).

الملاحظ أن هذا النص ذكر تسع آيات، ولعل العاشرة سقطت أثناء النقل أو النسخ.

قال البيهقي: أمّا انتهاء الحياة الأولى فإن لها مقدمات تسمى أشراط الساعة وهي أعلامها منها خروج الدجال ونزول عيسى بن مريم اليا وقتله الدجال ومنها خروج يأجوج ومأجوج ومنها خروج دابة الأرض ومنها طلوع الشمس من مغربها فهذه هي الآيات العظام (٢).

وقال ابن أبي الحديد في معرض حديثه عن ظهور الإمام المهدي على: (... وتبدو أشراط الساعة، وتظهر دابة الأرض...) (٣).

والحاصل: أن كون (خروج دابة الأرض) من علامات الساعة أمرٌ متفق عليه بين الخاصة والعامة.

# النقطة الثانية: موضع خروج الدابة:

لم أجد في رواياتنا الخاصة اهتماماً كبيراً بتحديد مكان خروج الدابة، ولعله لأجل أنه ليس أمراً مهاً بقدر ما هو مهم التركيز على أصل خروج الدابة وبيان ماهيتها، بمعنى أن رواياتنا ركزت على إثبات ماهية الدابة أكثر من التفاصيل الأخرى، إذ هي حسب نصوصنا - كما سيأتي -

(187

۱. الخصال (ص ٤٤٩/ ح٥٢).

٢. شعب الإيمان لأحمد بن الحسين البيهقي: ج١، ص٧٠٣.

٣. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ج٧، ص٥٩.



أمير المؤمنين عليَّلاِ، سواء أكان خروجه من مكة أم موضع دفنه في النجف الأشرف أم أي مكان آخر.

#### إن قلت:

إن الطابع العام للروايات المهدوية هو بيان أدق التفاصيل المتعلقة بالقضية المهدوية، فهذه الروايات التي ذكرت أدق تفاصيل صفات الإمام المهدي الخُلُقية والخَلْقية، وتفاصيل ثواب المنتظرين والانتظار، وما يتعلق بعلامات الظهور، فلهاذا اختلف الأسلوب هنا؟

#### قلت:

أولاً: لا نسلم أن الطابع العام للروايات المهدوية هو ذلك، بل المسألة تختلف من مورد لآخر، فهناك من الشخصيات المهمة في القضية المهدوية لم يرد في حقها الكثير من التفاصيل، كاليهاني، وشعيب بن صالح، والخراساني. ثانياً: أشرنا إلى أن الأمر المهم في الدابة ليس هو مكان خروجها، بقدر ما هو مهم بيان ماهيتها، وهذا هو ما ركزت عليه نصوصنا الخاصة، فبينا تجد النصوص العامية اهتمت كثيراً بذكر التفاصيل - وبعضها أقرب إلى الأساطير منه إلى الرواية -، تجد نصوصنا الخاصة اهتمت ببيان ماهيتها، وبينا تجد الروايات العامية تركز على أن الدابة مجرد حيوان غير عاقل، إلا أنه تصدر منه أفعال العقلاء - وهذا ما كان أحد مؤشرات بل أدلة بطلان هذا القول -، تجد نصوصنا تركز على أن الدابة هو أمير المؤمنين عليه الإنسان الكامل المعصوم، وفرق بين الأمرين كها هو واضح.

1£V

المرابع المراب

10

وثالثاً: ولو سلّمنا أن التفاصيل المتعلقة بدابة الأرض ضرورية، وأنه لابد من ذكر تفاصيلها، فيمكن القول: لعل النصوص الخاصة ذكرت تلك التفاصيل، ولكنها لم تصل إلينا لسبب ولآخر، كالتقية، وإحراق الكتب، وضياعها، وما شابه من الأسباب التي ذكروها في محلها.

رابعاً: ورغم هذا، فإننا إذا عدمنا التركيز على مكان خروجها، فإنا لا نعدم بعض النصوص الخاصة التي ذكرت ذلك ولو من دون تأكد أو تركيز شديد، من قبيل ما رواه الشيخ الصدوق بسنده عن أمير المؤمنين عليه أنه قال: «خروج دابة (من) الأرض من عند الصفا، معها خاتم سليان بن داود، وعصى موسى عليه الله المناه المناه

ورواية علي بن مهزيار الأهوازي: «... تخرج دابة الأرض من بين الصفا والمروة، ومعه عصا موسى وخاتم سليان، يسوق الناس إلى المحشر»(٢).

هـذا، وأمّـا روايـات العامـة، فقـد اتفقـت العديـد مـن النصـوص عـلىٰ خروجهـا مـن مكـة المكرمـة.

من قبيل ما رواه ابن أبي شيبة بسنده عن سياك عن إبراهيم قال: «دابة الأرض تخرج من مكة»(٣).

ولكنها اختلفت في تحديد المكان بالضبط:

١ - بعضها حددت مكان خروجها من جبل الصفا: فقد روى ابن أبي شيبة بسنده عن عطية عن ابن عمرو: «تخرج الدابة من صدع في الصفا...»(٤).

١. كمال الدين للشيخ الصدوق: ص٧٧٥، ب٤٧، ح١.

٢. الغيبة للطوسي: ص٥٥٥، ح٢٢٨.

٣. المصنف - ابن أبي شيبة الكوفي: ج٨، ص ٦٧١/ ١٥٢.

٤. المصنف - ابن أبي شيبة الكوفي: ج٨، ص ٦١٩ ١٧٩.



والصفا هو الجبل المعروف في مكة، والصدع: الشقّ في شيء صلب(١).

وعن النبي عَيْنُ أنه قال: «إذا طلعت الشمس من مغربها خر إبليس ساجداً ينادي: إلهي، مرني أن أسجد لمن شئت، قال فتجتمع إليه زبانيته، فيقولون: يا سيدهم، ما هذا التضرع؟ فيقول: أنا سألت ربي عَلَّا أن ينظرني إلى يوم الوقت المعلوم، وهذا الوقت المعلوم، ثم تخرج دابة الأرض من صدع في الصفا أول خطوة تضعها في أنطاكية فتأتي إبليس فتلطمه»(۱).

وهذه الرواية غير معقولة ومربطة المعنى، فكيف يكون خروج الدابة من جبل الصفافي مكة المكرمة، وتكون أول خطوة لها في أنطاكية، وهي حالياً مدينة تركية؟!

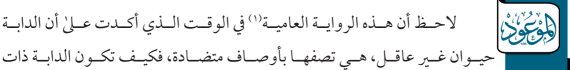
وسترىٰ كثيراً من روايات العامة في هذا الشأن فيها من الغرابة ما هو أكثر من هذا.

وفي رواية عقد الدرر عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب المنظية في ذكر الدابة قال: ألا وينشر الصفا، وتُخرِجُ منه الدابة أولَ رأسِها، ذات وبر وريش، فيها من كل الألوان، معها عصا موسى المنظية، وخاتم سليان المنظية، تسم المؤمن مؤمناً، وتسم الكافر كافراً، تنكت وجه المؤمن بالعصا فتتركه أبيض، وتنكت وجه الكافر بالخاتم، فتتركه أسود، فلا يبقى أحد في سوق ولا برية، إلا وسمت وجهه (٣).

١. القاموس المحيط: ج٣، ص٤٩.

٢. سبل الهدى والرشاد: ج١٠، ص١٩٣٠.

٣. عقد الدرر للمقدسي: ص٣١٧.



حيوان غير عاقبل، هي تصفها بأوصاف متضادة، فكيف تكون الدابة ذات السعر ووبر، ومعلوم أن ذوات الريش من الطيور، وهي تختلف عن ذوات الوبر من الدواب، ثم كيف تصدر منها أفعال لا تصدر إلّا من العقلاء، بل من الأولياء والكُمَّل من البشر؟! إذ إنها تصرح بأن الدابة تعرف المؤمن من الكافر، وهذا ما لا يُتاح إلّا للأولياء الذين ينظرون بعين الله تعالى، فاحفظ هذا المعنى، ولا تغفل عنه، لأنه سينفعنا في تحديد ماهية الدابة.

ومثل هذا التعليق يرد على أكثر الروايات العامية الواردة في شأن الدابة.

٢ - وبعضها أنها تخرج من شعب في جبل أجياد القريب من المسجد الحرام، فقد روى المروزي بسنده عن عبد الله بن عمرو بن العاص، قال:
 تخرج الدابة من شعب بالأجياد...(٢).

نعم، ورد في نصِّ أنها تخرج من جبل حياد: فعن عبد الله بن عمرو، قال: تخرج الدابة من جبل حياد أيام التشريق والناس بمني ... (٣).

وهو خطأ في النسخ، إذ لم نجد جبلاً في مكة أو غيرها باسم (حياد) ويبدو أن المقصود هو (أجياد)، وقد يكون الصحيح لفظ (جياد).

فهذه النصوص اتَّفقت علىٰ خروجها من مكة المكرمة، وربا الاختلاف المذكور مغتفر لقرب الأماكن المذكورة بعضها من البعض الآخر.

٣ - وهناك رواية عبرت بأنها تخرج من أعظم المساجد، في إشارة إلى المسجد الحرام، وهي لا تختلف مع السابقات كما هو واضح في أن الدابة تخرج من مكة المكرمة.

10+

١. الرواية وإن رواها المقدسي عن أمير المؤمنين الله أنها أولاً ضعيفة بالإرسال، وثانياً لم ترد في كتبنا، بل رواتها من العامة، لذا عبرنا عنها بالعامية.

٢. الفتن للمروزي: ص٢٠٤.

٣. المصنف - ابن أبي شيبة الكوفي: ج٨، ص٦١٩ ١٧٨.



ففي رواية الطبراني بسنده عن حذيفة بن أسيد - أراه رفعه - قال: تخرج الدابة من أعظم المساجد حرمة، فبينا هم قعود إذ رنت الأرض، فبينا هم كذلك إذ تصدعت (١).

٤ - عبرت رواية بأنها تخرج من بادية قرب مكة، فقد روى أحمد بسنده عبد الله بن بريدة عن أبيه قال: ذهب بي رسول الله [عليه] إلى موضع بالبادية قريباً من مكة فإذا أرض يابسة حولها رمل، فقال رسول الله [عليه] تخرج الدابة من هذا الموضع فإذا فتر في شبر (٢).

# تخريج الاختلاف في تحديد مكان الدابة:

رأينا أن النصوص مختلفة في تحديد مكان خروج الدابة بالضبط، وهذا الاختلاف يُحتمل فيه أمران:

الأمر الأول: أن يُحمل علىٰ أن الدابة تخرج عدة خرجات بالرجعة، أي إنها ترجع أكثر من مرة، وفي كل مرة تخرج في مكان يختلف عن السابق، وهو ما ربها يُستفاد من أمرين:

الأول: ما رواه ابن أبي شيبة الكوفي في مصنفه بسنده عن حذيفة، قال: تخرج الدابة مرتين قبل يوم القيامة حتى يضرب فيها رجال، ثم تخرج الثالثة عند أعظم مساجدكم، فتأتي القوم وهم مجتمعون عند رجل فتقول: ما يجمعكم عند عدو الله، فيبتدرون فتسم الكافر حتى أن الرجلين ليتبايعان، فيقول هذا: خذيا مؤمن، ويقول هذا: خذيا كافر (٣).

١. المعجم الأوسط للطبراني: ج٢، ص١٧٦.

۲. مسند أحمد: ج٥، ص٣٥٧.

٣. المصنف لابن أبي شيبة الكوفي: ج٨، ص٦١٨، رقم ١٧٧.

المرابع المراب

الثاني: بناءً على الصحيح من كون الدابة هو أمير المؤمنين المثيلاً، فيُستفاد هذا الوجه من الحمل من النصوص الخاصة التي دلت على أن أمير المؤمنين المثيلاً يرجع عدة مرات، من قبيل ما روي عن أمير المؤمنين المثيلاً أنه قال: «... وإني تَصَاحِبُ الكَرَّاتِ ودَوْلَةِ الدُّولِ وإنِّي لَصَاحِبُ العَصَا والمِيسَمِ والدَّابَّةُ الَّتِي تُكلِّمُ النَّاسَ...»(١).

الأمر الثاني: أن يُحمل على أن المراد من خروج الدابة في عدة أماكن هو تواجدها فيها، بأن يكون لها تواجد رسمي مثلاً في مكان ما، ثم تتواجد في مكان آخر وتصدر منها أفعال معينة تختلف أو تُشابه أفعالها في المكان السابق، وهكذا، وهو ما ربع يُستفاد من رواية السيوطي قال: أخرج ابن مردويه عن ابن عباس قال: قال رسول الله [علله]: تخرج دابة الأرض ولها ثلاث خرجات فأول خرجة منها بأرض البادية والثانية في أعظم المساجد وأشر فها وأكرمها ولها عنق مشرف يراها من بالمشرق كها يراها من بالمغرب ولها وجه كوجه إنسان ومنقار كمنقار الطير ذات وير وزغب معها عصا موسى وخاتم سليان بن داود تنادى بأعلى صوتها أن الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون، ثم بكى رسول بن داود تنادى بأعلى صوتها أن الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون، ثم بكى رسول حتى الساعة (٢).

والملاحظ أن هذا النص لم يذكر الخرجة الثالثة، اللهم إلّا أن يكون لفظ (هنات وهنات ثم خصب وريف حتى الساعة) إشارة لها، وليس هذا بالأمر المهم في المقام.

وفي هذا المعنى أيضاً روى المروزي بسنده عن أبي سريحة قال: قال رسول الله [عَلَيْهُ]: «للدابة ثلاث خرجات من الدهر تخرجة في أقصى اليمن

١. الكافي للكليني: ج١، ص١٩٨، بَابُ أَنَّ الأَئِمَّةَ هُمْ أَرْكَانُ الأَرْضِ، ح٣.

٢. الدر المنثور في التفسير بالمأثور لجلال الدين السيوطي: ج٥، ص١١٦.



فيفشو ذكرها في أهل البادية في لا يدخل ذكرها القرية يعني مكة شم تمكث زماناً طويلاً بعد ذلك شم تخرج خرجة أخرى قريباً من مكة فيفشو ذكرها بالبادية شم تمكث زماناً طويلاً شم بينها الناس ذات يوم في أعظم المساجد عند الله تعالى حرمة وخيرها وأكرمها على الله مسجداً مسجد الحرام لم يرعهم إلا ناحية المسجد يربو ما بين الركن الأسود إلى باب بني مخزوم عن يمين الخارج إلى المسجد فأرفض الناس لها تبثيثاً وتثبت لها عصابة من المسلمين وعرفوا أنهم لن يعجزوا الله خرجت عليهم تنفض عن رأسها التراب فبدت بهم فجلت وجوههم حتى تركتها كأنها الكواكب الدرية شم ولت في الأرض لا يدركها طالب ولا يعجزها هارب حتى أن الرجل ليتعوذ منها بالصلاة فتأتيه من خلفه فتقول أي فيلان الآن تصلي فيقبل عليه بوجهه فتسمه في وجهه شم تذهب فيتجاور الناس في ديارهم ويصطحبون في أسفارهم ويشتركون في الأموال ويعرف الكافر من المؤمن حتى أن الكافر ليقول للمؤمن يا مؤمن الأموال ويعرف الكومن للكافريا كافر اقضي حقي ويقول المؤمن للكافريا كافر اقضي حقي "".

النقطة الثالثة: وقت خروج الدابة:

ذكرت النصوص العامية وقتين لخروجها:

الوقت الأول: أنها تخرج ضحيٰ:

فقد روى أحمد بن حنبل في مسنده بسنده عن رسول الله عَيَّا يَقُول: "إنَّ أُوَّل الآيات خروجاً طلوع الشمس من مغربها وخروج الدابَّة ضحى، فأيَّتها ما كانت قبل صاحبتها فالأُخرى على إثرها»(٢).

١. الفتن لنعيم بن حماد المروزي: ص١٠٠.

۲. مسند أحمد (ج ۲/ ص۲۰۱).



وروى مسلم في صحيحه عن النبعِ عَيْنَا : «إنَّ أوَّل الآيات خروجاً طلوع الشمس من مغربها وخروج الدابَّة علىٰ الناس ضحىٰ، وأيّهما ما كانت قبل صاحبتها فالأُخرى على إثرها قريباً (١٠).

إشارة: هل تخرج الدابة قبل أو بعد طلوع الشمس من مغربها؟

أشار النصان المتقدمان إلى إمكان أن تخرج قبل أو بعد طلوع الشمس من مغربها، إذ عبرا: (فأيَّتهم ما كانت قبل صاحبتها فالأُخرى على إثرها).

ولكن هناك نص للمروزي يبدو منه أن خروجها بعد طلوع الشمس، إذ روى بسندِه عن النّبي عَيْلَا قال: «خروجُ الدّابّةِ بعد طلوع الشّمس...»(٢)، ولعل رواية نعيم ذكرت أحد الفردين الممكنين، أو الفرد الذي سيتحقق فعلاً بعلم الله تعالىٰ.

ويمكن تأكيد خروجها بعد طلوع الشمس من مغربها بها رواه الشيخ الصدوق بسنده عن أمير المؤمنين عليه أنه قال: «خروج دابة (من) الأرض من عند الصفا... ثم ترفع الدابة رأسها فيراها من بين الخافقين بإذن الله على وذلك بعد طلوع الشمس من مغربها، فعند ذلك ترفع التوبة، فلا توبة تقبل ولا عمل يرفع ﴿لا يَنْفَعُ نَفْساً إِيمانُها لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمانِها خَيْراً ﴾ [الأنعام: ١٥٨]... »(٣).

الوقت الثاني: أنها تخرج ليلة (جُمع) مزدلفة:

يعنى ليلة العاشر من ذي الحجة، فقد روى المروزي بسنده عن ابن

۱. صحیح مسلم (ج ۸/ ص۲۰۲).

٢. الفتنُ لنعيمِ بنِ حماد: ص٢٠٦.

٣. كمال الدين للشيخ الصدوق ص٢٧٥ ب٤٧ ح١.



عمر، قال: تخرج الدابة ليلة جمع يسيرون إلى جمع فتخرج الدابة وعنقها ذكر من طوله فلا تـدع منافقـاً إلّا خطمتـه(١).

وفي لفظ الطبري بسنده عن ابن عمر: يبيت الناس يسيرون إلى جمع، وتبيت دابة الأرض تسايرهم، فيصبحون وقد خطمتهم من رأسها وذنبها، فما من مؤمن إلّا مسحته، ولا من كافر ولا منافق إلّا تخبطه (٢).

#### النقطة الرابعة: صفات الدابة:

تبين - وسيتبين - أن نصوصنا الروائية ركزت كثيراً على ماهية الدابة، وعلى ما تفعله بعد خروجها، ولم تعدم شيئاً ولو إجمالياً عن صفاتها.

أمّا روايات العامة، فقد صرحت بالكثير من صفاتها، وهي على نحو الإجمال:

# الصفة الأولى: أنها دابة عملاقة:

فرأسها يمس السحاب على ما رواه المروزي بسنده عن عبد الله بن عمرو بن العاص، قال: تخرج الدابة من شعب بالأجياد رأسها يمس السحاب وما خرجت رجلاها من الأرض حتى تأتي الرجل وهو يصلي، فتقول ما الصلاة من حاجتك ما هذا إلّا تعوذا ورياء فتخطمه (٣).

وأول خطوة تضعها في أنطاكية على ما رووه عن النبي عَلَيْهُ: «... تخرج دابة الأرض من صدع في الصفا أول خطوة تضعها في أنطاكية فتأتي إبليس فتلطمه»(٤).

١. الفتن لنعيم المروزي: ص٤٠٤.

٢. جامع البيان عن تأويل آي القرآن لمحمد بن جرير الطبري: ج٢٠، ص١٩، رقم ٢٠٦٢١.

٣. الفتن للمروزي: ص٤٠٢.

٤. سبل الهدي والرشاد: ج١٠، ص١٩٣٠.

وأن عنقها طويل جداً، ففي رواية السيوطي عن ابن عباس قال: قال رسول الله [عَيَّلُهُ]: «تخرج دابة الأرض... ولها عنق مشرف يراها من بالمشرق كما يراها من بالمغرب...»(١).

## الصفة الثانية: أنها ملمعة:

ففي رواية حذيفة عن النبي عَلَيْهُ: ... وتخرج الدابة من الصفا أول ما يبدو رأسها ملمعة...(٢).

قال الحربي في غريب الحديث: والملمع: التي أشرق ضرعها للحلب(٣).

وقال الجوهري: والملمع من الخيل: الذي يكون في جسده بقع تخالف سائر لونه(٤).

ولا أدري ماذا يقصدون من كون الدابة ملمعة، هل المعنى الأول أو الثاني؟

وعلىٰ كل حال، فمثل هذه الصفات هي صفات للدواب الحيوانية، وهو ما لا يتناسب مع ما يصدر من الدابة من أفعال لا تصدر إلّا من الأولياء، كما تقدمت الإشارة إليه وسيأتي الحديث عنه.

# الصفة الثالثة: أنها ذات ريش ووبر:

وهذا من غرائب ما وصفوا به الدابة، ففي رواية حذيفة المتقدمة عن النبي عَلَيْكُ: «... وتخرج الدابة من الصفا أول ما يبدو رأسها ملمعة ذات وبر وريش...»(٥).

١. الدر المنثور في التفسير بالمأثور لجلال الدين السيوطي: ج٥، ص١١٦.

٢. جامع البيان عن تأويل آي القرآن لمحمد بن جرير الطبراني: ج٠٢، ص١٩، ح٢٠٦٣.

٣. غريب الحديث للحربي: ج١، ص١٠٢.

٤. الصحاح للجوهري: ج٣، ص١٢٨١.

٥. جامع البيان عن تأويل آي القرآن لمحمد بن جرير الطبراني: ج٠٢، ص١٩، -٢٠٦٣.



الصفة الرابعة: أنها سريعة جداً بحيث لا يفوتها مطلوب لها:

ففي رواية حذيفة عن النبي عَيَّالُهُ: «... وتخرج الدابة من الصفا أول ما يبدو رأسها ملمعة ذات وبر وريش، لم يدركها طالب، ولن يفوتها هارب...»(۱).

وفي بعض النصوص ما ربع يُشير إلى العلة وراء هذه الصفة، وأنها ذات سلطان من الله تعالى، فقد روى المتقي الهندي عن النبي عَلَيْهُ: «... كذلك أمتي عند خروج الدابة لا يفر منها أحد إلّا مثلت بين عينيه، ولها سلطان من ربنا عظيم »(۲).

الصفة الخامسة: أن لها وجهاً كوجه الإنسان، ومنقاراً كمنقار الطير:

فقد روى السيوطي عن ابن عباس قال: قال رسول الله [ على الله عن ابن عباس قال: هال رسول الله عن الله عن ابن عباس قال: هاله الله عن الله ع

الصفة السادسة: فيها من كل الألوان:

ففي رواية عقد الدررعن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه في ذكر الدابة قال: «ألا وينشر الصفا، وتُخرِجُ منه الدابةُ أولَ رأسِها، ذات وبر وريش، فيها من كل الألوان...»(٤).

ولا ندري ما المقصود من (كل الألوان)، أهو المعنى الحقيقي، بحيث تكون الدابة ملونة بأكثر من اثني عشر لوناً (وهي الألوان الرئيسية كما

10V

١. جامع البيان عن تأويل آي القرآن لمحمد بن جرير الطبراني: ج٠٢، ص١٩، ح٢٠٦٣.

٢. كنز العمال للمتقي الهندي: ج١٤، ص٣٤٣، رقم ٣٨٨٨١.

٣. الدر المنثور في التفسير بالمأثور لجلال الدين السيوطي: ج٥، ص١١٦.

٤. عقد الدرر للمقدسي: ص٣١٧.



يقولون في هذا الفن)، وربها كانت الألوان مع تدرجاتها تزيد على العشرات بل المئات، ولعمري كيف سيكون شكل الدابة آنذاك!

أو أن المقصود الكناية عن جمال الدابة، أو عن أمر آخر، لم يُبين في النص، ولا أستطيع تبيّن حقيقته!

ويبدو أن الروايات العامية كانت في صدد رسم دابة فيها من كل حيوان صفة، ليتوهم القارئ للنصوص حيواناً خرافياً أغرب من (العنقاء) وأضخم من (الديناصور) وأسرع من (الفهد) و...

انظر إلى ما ذكره السمرقندي في تفسيره قال: وروى ابن جريج عن أبي الزبير، قال: رأسها رأس ثور وعيناها عينا خنزير وأذناها أذنا فيل وقرناها قرنا أيل وعنقها عنق نعامة وصدرها صدر أسد ولونها لون نمر وخاصرتها خاصرة هرة وذنبها ذنب كبش وقوائمها قوائم بعير بين كل مفصلين منها اثني عشر ذراعاً بذراع آدم الميلان...(۱).

ولرب سيجيبك من تسأله عن ذلك بأن الدابة من عجائب خلق الله تعالى، والله تعالى لا يُسأل عما يفعل!

وعتبنا على العقول التي تقبلت مثل هذه الروايات، كيف غفلت عن أن الدين الإسلامي هو دين الوضوح والبيان والتأمل، هو دين خاطب العقول وجعلها محور التكليف، أفهل يتقبل العقل مثل هذه الصفات لحيوان ضبابي غريب لم نسمع به حتى في أساطير القصاصين؟!

ولذلك فرّ بعضهم من تلك النصوص المضحكة للشكلي بقوله: (ولم يرد في السنة النبوية الصحيحة ما يحدد أوصاف هذه الدابة، ولا مكان خروجها

١. تفسير السمر قندي لأبي الليث السمر قندي: ج٢، ص٩٣٥.



ولا كيفيـة خروجهـا(١) ولذلـك نـكل علـم وصـف هـذه الدابـة وكيفياتهـا إلىٰ عـالم السر سبحانه وتعالى، ولعل في إبهامها زيادة تفخيم لها وتخويف منها(٢)، ووردت بعض الأقوال في صفة ومخرج الدابة قال عنها ابن كثير: فهذه أقوال متعارضة، فالله أعلم (٣) (٤).

وقال بعد ذلك: (وبالعموم فخروج الدابة على شكل غير مألوف للناس ومخاطبتها إياهم ووسمها لأهل الإيمان ولأهل الكفر، كل ذلك خرج عن مجاري العادات (٥)، وهو آية من آيات الله حذرنا الله عجل ورسوله [عَيَالله] إياها، وأمرنا بالمبادرة بالأعمال قبل خروجها، فعن أبي هريرة عن النبي [عَيْلُهُ] قال: ... بادروا بالأعهال ستاً: الدجال، والدخان، ودابة الأرض، وطلوع الشمس من مغربها، وأمر العامة (٢)، وخويصة أحدكم. (٧))(١).

# النقطة الخامسة: ما يكون مع الدابة:

اتَّفقت الروايات العامية والخاصة علىٰ أن الدابة تخرج ومعها موروثان من مواريث الأنبياء، وهما: عصا موسي، وخاتم سليان.

١. انظر محاسن التأويل ٨/ ٨٦؛ وصحيح أشر اط الساعة: ٣٠٣.

٢. انظر فتح البيان في مقاصد القرآن ١٠/ ٧١.

٣. البداية والنهاية ١٩/ ٢٥١.

٤. أشراط الساعة الكبرى ص١٢٧ - ١٢٨ - د. فهد بن عبد العزيز الفاضل.

٥. انظر البداية والنهاية ١٩/ ٢٥٤.

٦. أمر العامة: يعني قيام الساعة؛ انظر: شرح صحيح مسلم للنووي ١٨/ ٨٧.

٧. خويصة أحدكم: أي موته؛ انظر شرح صحيح مسلم للنووي ١٨/ ٨٧.

٨. صحيح مسلم كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب في بقية من أحاديث الدجال: ٤/ ٢٢٦٧؛ أشراط الساعة الكبرى ص١٢٩ - د. فهدبن عبد العزيز الفاضل.

ومن روايات العامة ما رواه في عقد الدرر عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه في ذكر الدابة قال: «ألا وينشر الصفا، وتُخرِجُ منه الدابة أولَ رأسِها، ذات وبر وريش، فيها من كل الألوان، معها عصا موسى عليه وخاتم سليان عليه ...»(٢).

أمّا عصا موسى الميّانِ: فهي - كما في رواية أبي عبد الله الميّانِ - «قَضِيبُ آسِ مِنْ غَرْسِ الجنَّةِ، أَتَاهُ بِهَا جَبْرَئِيلُ الميّلِا لَسَّا تَوَجَّهَ تِلْقَاءَ مَدْيَنَ، وَهِي وَتَابُوتُ آدَمَ فِي بُحَيْرَةِ طَبَرِيَّةَ، ولن يبليا، ولن يتغيرا حتى يخرجهما القائم الميّلا إذا قام»(٣).

وجاء في رواية أنحرى عن الإمام محمد بن علي الله قال كان عصى موسى لآدم فصارت إلى شعيب ثم صارت إلى موسى بن عمران وأنها لعندنا وأن عهدي بها آنفاً وهي خضراء كهيئتها حين انتزعت من شجرها وأنها لتنطق إذا استنطقت أعدت لقائمنا ليصنع كها كان موسى يصنع بها وأنها ليتروع وتلقف (٤).

وفي نقل الإمامة والتبصرة: .... وإنها تصنع ما تؤمر، وإنها حيث ألقيت تلقف ما يأفكون بلسانها...(٥).

17.

١. كمال الدين للشيخ الصدوق: ص٢٧، ب٤٧، ح١.

٢. عقد الدرر للمقدسي: ص٣١٧.

٣. الغيبة للنعماني (ص ٢٤٣/ باب ١٣/ ح٢٧).

٤. بصائر الدرجات للصفار: ص٢٠٤ ب٤ ح٣٦؛ الكافي (ج ١/ ص٢٣١/ باب ما عند الأئمَّة من آيات الأنبياء الثير المرابع الثير عند الأئمَّة من آيات الأنبياء الثير المرابع المرا

٥. الإمامة والتبصرة لابن بابويه القمي: ص١١٦، ب٣١، ح١٠٨.



وأمّا عن خاتم سليمان عليّا ، فهو الخاتم الذي مَلَكَ به سليمان النبعيُّ عليَّ اللهِ لا إله إلَّا أنا، الله لا إله إلَّا أنا، محمّــ د عبــ دي ورســولي)<sup>(۱)</sup>.

وهو من مواريث الأنبياء المالي ، وقد جاء في الروايات أنَّ الإمام المهدى على عندما يخرج، سيكون عنده خاتم سليمان عليه ففي رواية عن الريان بن الصلت عن الإمام الرضا علي أنه قال: ... وإن القائم... يكون معه عصا موسى، وخاتم سليان الميان المياني الماري (٢٠).

هـذه النصـوص تقـول بـأن العصـا - وكـذا الخاتـم - مذخـوران للإمـام المهدي على ، ولا يتعارض هذا مع كون الدابة تخرج ومعها العصا وخاتم سليمان، إذ ربم يُعطيها الإمام المهدي عليه الأمير المؤمنين عليَّ قبل خروجه علناً للناس، فيخرج والعصا والخاتم معه، سواء كان إعطاؤه العصا بطريق غيبي أو مادي.

وقد أشارت بعض نصوصنا إلى أن الدابة ستستعمل الخاتم في وسم المؤمن والكافر، ففي رواية الشيخ الصدوق بسنده عن أمير المؤمنين عليه أنه قال: «خروج دابة (من) الأرض من عند الصفا، معها خاتم سليان بن داود، وعصى موسى عليا الخاتم على وجه كل مؤمن فينطبع فيه: هذا مؤمن حقاً، ويضعه على وجه كل كافر فينكتب هذا كافر حقاً... الماسم.

#### إشارة:

إنَّ وجود هذين الموروثين لدى دابة الأرض يرمز إلى القوة والحكم، فإن عصا موسى كانت رمز قوته وانتصاره على السحرة، وبها شق البحر،

۱. مسند الشاميّين (ج ۱/ ص٥٠٥/ ح٧٠٣).

٢. كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق: ص٢٧٦، ب٥٥، ح٧.

٣. كمال الدين للشيخ الصدوق ص٢٧٥ ب٤٧ ح١.



وفجّر من الصخور عيوناً، وحكم سليان الثيلا الأرض بخاتمه، وهذا المعنى هو ما أشار له الشيرازي في تفسيره بقوله: وهذا التعبير الوارد في الروايات الإسلامية بأن معه عصا موسى الثيلا التي هي رمز القوة والانتصار، وخاتم سليان الثيلا الذي يرمز للحكومة الإلهية، قرينة على أن دابة الأرض إنسان نشط فعال فوق العادة...(۱)!

النقطة السادسة: أفعال الدابة:

ذكرت النصوص عدة أفعال تقوم بها الدابة، وهي:

الفعل الأول: (تكلمهم):

نصت القرآن الكريم على أن دابة الأرض تكلم الناس، قال تعالى: ﴿وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِنَ الْأَرضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنَا لَا يُوقِنُونَ ﴾ (النمل: ٨٢).

وفي معنى (تكلمهم) تفسيران:

التفسير الأول: أنها تُكَلَّمهم:

من الكلام، أي المحاججة، فالدابة تخرج تحاجج الناس، وعليه ظاهر القراءة في المصحف.

وقد روي عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه قال: «انتهى رسول الله عليه الله عليه أمير المؤمنين عليه وهو نائم في المسجد قد جمع رملاً ووضع رأسه عليه، فحرَّكه رسول الله عليه برجله، ثم قال: يا دابة الله فقال رجل من أصحابه يا رسول الله أيسمى بعضنا بعضاً بهذا الاسم، فقال: لا والله ما هو إلّا له خاصة

١. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل للشيخ ناصر مكارم الشيرازي: ج١٢، ص١٤٠.



وهو الدابة التي ذكر الله تعالى في كتابه: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ ﴿ وَابَّةً مِنَ الْأَرْضِ تُكلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنَا لا يُوقِنُونَ ﴾ ثم قال رسول الله عَيَّا الله عَيَّا : يا علي إذا كان آخر الزمان أخرجك الله في أحسن صورة ومعك ميسم تسم به أعدائك، فقال الرجل لأبي عبد الله عليه : إن العامة يقولون: هذه الآية إنها تَكْلِمُهُم، فقال أبو عبد الله عليه : كلمهم الله في نار جهنم إنها هو تُكلِّمُهم من الكلام )(۱).

فالرواية صريحة في أن الإمام عليه يفسر (تُكلِّمُهم) من الكلام، لا من الكلام، الكلّم وهو الجرح.

التفسير الثاني: أنها تَكْلِمُهم أي تجرحهم:

قال الفيض الكاشاني: وقرئ تكلمهم بالتخفيف من الكلم بمعنى الجرح(٢).

ورب اتشير إليه النصوص التي نصّت على أن الدابة تسم المؤمن والكافر، فإنها بذلك تجرحهم، إذ إن الوسم هو الكي الذي يترك علامة على الوجه - كما سيأتي -، ومعه، فإن الدابة تكْلم الكافر وتجرحه.

ويمكن الجمع: بأن الدابة تعمل كلا الأمرين، فهي تحاجج الناس، وتكُلم الكافر والمنافق.

الفعل الثاني: قتل إبليس:

جاء ذلك فيها رواه نعيمٌ بنُ حمّاد بسندِه عن النبي عَيَالَ قَالَ: «خروجُ الدّابّةِ بعدَ طلوع الشّمسِ، فإذا خرجَت قتلَت الدّابّةُ إبليسَ وهوَ ساجدٌ...»(٣).

17 Y

١. مختصر بصائر الدرجات للحلي: ص٤٣.

٢. التفسير الصافي للفيض الكاشاني: ج٤، ص٧٤.

٣. الفتنُ لنعيمِ بنِ حماد: ص٢٠٦.



روايات عامية أخرى عبرت بأن الدابة تلطم إبليس، (واللَّطْمُ: الضرب على الوجه بباطن الراحة)(۱)، من قبيل ما رووه عن النبي عَلَيْ أنه قال: «إذا طلعت الشمس من مغربها... ثم تخرج دابة الأرض من صدع في الصفا أول خطوة تضعها في أنطاكية فتأتي إبليس فتلطمه»(۲).

إشارة: من الذي يقتل إبليس؟

دلَّت بعض النصوص على أن الوقت المعلوم الذي أُجِّل له الشيطان ليس هو يوم القيامة، وإنها هو يوم يكون قبله، وقد تعددت النصوص في بيان ذلك اليوم الذي تنتهى فيه مهلة الشيطان ويُقتل فيه:

النص الأول: أن الذي يقتله هو الإمام المهدي على عند قيامه:

ورد في تفسير قوله تعالىٰ: ﴿قَالَ رَبِّ فَأَنْظِرْنِي إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ۞ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ ۞ إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ ﴾ (الحجر: ٣٦ – ٣٨)، عن الإمام الصادق عليه أنَّه قال: «الوقت المعلوم يوم قيام القائم، فإذا بعثه الله كان في مسجد الكوفة وجاء إبليس حتَّىٰ يجثو علىٰ ركبتيه، فيقول: يا ويلاه من هذا اليوم، فيأخذ بناصيته فيضرب عنقه، فذلك يوم الوقت المعلوم منتهى أحله»(٣).

وقريب منه ما عن الإمام الصادق عليه أيضاً: «يا وهب، أتحسب أنّه يوم يبعث الله فيه الناس؟ إنَّ الله أنظره إلى يوم يبعث فيه قائمنا، فإذا بعث الله قائمنا كان في مسجد وجاء إبليس حتَّىٰ يجثو بين يديه علىٰ ركبتيه فيقول: يا

١. لسان العرب لابن منظور: ج١٢، ص٥٤٣.

٢. سبل الهدى والرشاد: ج١٠، ص١٩٣.

٣. بحار الأنوار ٥٢: ٣٧٦ و٣٧٧/ ح١٧٨.



ويلـه مـن هـذا اليـوم، فيأخـذ بناصيتـه فيـضر*ب عنقـ*ه، فذلـك اليـوم هـو الوقـت المعلـوم»(۱).

النص الثاني: أنَّ الذي يقتله هو الرسول الأكرم عَيَّا الله في الرجعة:

وذلك بعد معركة تدور له مع أمير المؤمنين عليه فيهرب فيتبعه النبيِّ عَيَالِللهُ فيقتله، فقد روي عن عبد الكريم بن عمر والخثعمي، قال: سمعت أبا عبد الله علي يقول: «إن إبليس قال: ﴿أَنْظِرْنِي إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ فأبى الله ذلك عليه، فقال: ﴿إِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ ۞ إِلَىٰ يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ ﴾ فإذا كان يوم الوقت المعلوم ظهر إبليس لعنه الله في جميع أشياعه منذ خلق الله آدم إلىٰ يوم الوقت المعلوم وهي آخر كرَّة يكرها أمير المؤمنين الله عليه »، فقلت: وإنها لكرات؟ قال: «نعم إنها لكرّات وكرّات، ما من إمام في قرن إلّا ويكر البر والفاجر في دهره حتى يديل الله المؤمن الكافر، فإذا كان يوم الوقت المعلوم كرَّ أمير المؤمنين عليَّا في أصحابه وجاء إبليس في أصحابه ويكون ميقاتهم في أرض من أراضي الفرات، يقال لها: الروحا، قريب من كوفتكم، فيقتتلون قتالاً لم يقتتل مثله منذ خلق الله على العالمين، فكأني أنظر إلى أصحاب على أمير المؤمنين قد رجعوا إلى خلفهم القهقري مائة قدم، وكأني أنظر إليهم وقد وقعت بعض أرجلهم في الفرات، فعند ذلك يهبط الجبار ريك في ظلل من الغيام والملائكة، وقيضيٰ الأمر رسول الله ﷺ بيله حربة من نبور، فإذا نظر إليه إبليس رجع القهقري ناكصاً على عقبيه، فيقولون له أصحابه أين تريد وقد ظفرت، فيقول: إني أرى ما لا ترون، إني أخاف الله رب العالمين، فيلحقه النبي عَيَّا في فيطعنه طعنة بين كتفيه، فيكون هلاكه وهلاك جميع أشياعه، فعند

١. تفسير العيّاشي ٢: ٢٤٢/ ح١٤.



ذلك يعبد الله على ولا يشرك به شيئاً، ويملك أمير المؤمنين على أربعاً وأربعين الله الله عند من صلبه ذكراً في الله سنة حتى يلد الرجل من شيعة على على ألف ولد من صلبه ذكراً في كل سنة ذكراً، وعند ذلك تظهر الجنتان المدهامتان عند مسجد الكوفة وما حوله بها شاء الله)(۱).

وروى القُمّيُ بسندِه عَن أبي عبدِ الله عليهِ في قولِ الله تباركَ وتعالىٰ: ﴿فَأَنْظِرْينَ شَا لِلهُ يَوْمِ اللهُ عَلَىٰ وَمَ الْوَقْتِ ﴿فَأَنْظِرْينَ شَا لِلهُ يَوْمِ الْوَقْتِ الْمُعْلُومِ ﴾ قال: ﴿فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ شَا لِلهِ يَكُلُهُ على الصّخرةِ الْمَعْلُومِ ﴾ قال: «يومُ الوقتِ المعلومِ يومَ يذبحُه رسولُ اللهِ عَيْلَهُ على الصّخرةِ التي في بيتِ المقدس»(٢).

النص الثالث: أن الذي يقتله هو أمير المؤمنين المله في الرجعة:

روى نعيمٌ بنُ حمّاد بسندِه عنِ النّبيّ عَيَّالَيْهُ قَالَ: «خروجُ الدّابّةِ بعدَ طلوعِ الشّمسِ، فإذا خرجَت قتلَت الدّابّةُ إبليسَ وهوَ ساجدٌ ويتمتّعُ المؤمنونَ في الأرضِ بعدَ ذلكَ أربعينَ سنةً لا يتمنّونَ شيئاً إلّا أُعطوهُ ووجدوهُ، فلا جورَ ولا ظُلمَ، وقد أسلمَ الأشياءُ لربِّ العالمينَ طوعاً وكرهاً والمؤمنونَ طوعاً ولا ظُلمَ، والكُفّارُ كرهاً والسّبعُ والطّيرُ كرها، حتّىٰ أنَّ السّبعَ لا يؤذي دابّةً ولا طيراً، ويلدُ المؤمنُ فلا يموتُ حتّىٰ يتمّ أربعينَ سنةً بعدَ خروجِ دابّةِ الأرضِ ثمّ ويلدُ المؤمنُ فيمكثونَ بذلكَ ما شاءَ الله...»(٣).

ويمكن أن يُجمع هذا الاختلاف بين الروايات بأنه محمول على رجعة إبليس وقتله في كل رجعة.

١. مختصر بصائر الدرجات: ص٢٦ و٢٧.

٢. تفسيرُ القُمّي: ٢ - 245.

٣. الفتنُ لنعيم بنِ حماد: ص٤٠٢.



ويمكن الجمع بأن القتل يقع مرة واحدة، إلّا أنه يُنسب مرة للرسول الأكرم عَيَّا أنه يُنسب مرة للرسول الأكرم عَيَّا وأخرى لأمير المؤمنين عليه وثالثة للإمام المهدي على ولو بمعنى أن الأول آمر، والثاني ناقل للأمر، والثالث هو المنفِّذ.

الفعل الثالث: أنها تسم المؤمن والكافر:

وهذا ما تردد في النصوص العامية والخاصة، فمن الخاصة ما رواه الشيخ الصدوق بسنده عن أمير المؤمنين عليه أنه قال: «خروج دابة (من) الأرض من عند الصفا، معها خاتم سليان بن داود، وعصى موسى عليه ، يضع الخاتم على وجه كل مؤمن فينطبع فيه: هذا مؤمن حقاً، ويضعه على وجه كل كافر فينكتب هذا كافر حقاً...»(۱).

ومن العامة روى الطبراني بسنده عن ربعي بن حراش، قال: سمعت حذيفة بن اليهان يقول: كان رسول الله عَيْنَ يقول: وذكر الدابة... تسم الناس مؤمن وكافر، أمّا المؤمن فتترك وجهه كأنه كوكب دري، وتكتب بين عينيه مؤمن، وأمّا الكافر فتنكت بين عينيه نكتة سوداء: كافر»(۲).

وفي رواية عقد الدرر عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه في ذكر الدابة قال:... معها عصا موسى عليه وخاتم سليان عليه تسم المؤمن مؤمناً، وتسم الكافر كافراً، تنكت وجه المؤمن بالعصا فتتركه أبيض، وتنكت وجه الكافر بالخاتم، فتتركه أسود، فلا يبقى أحد في سوق ولا برية، إلّا وسمت وجهه»(٣).

١. كمال الدين للشيخ الصدوق: ص٢٧، ب٤٧، ح١.

٢. جامع البيان عن تأويل آي القرآن لمحمد بن جرير الطبراني: ج٠٢، ص١٩، ح٢٠٦٣.

٣. عقد الدرر للمقدسي: ص٣١٧.

والوَسْمُ: أَثرُ الكَيّ، والجمع وُسومٌ... وفي الحديث: أنه كان يَسِمُ إِبلَ الصدقة أَي يُعلِّم عليها بالكيّ... الوَسْمُ أَثرُ كيّةٍ، تقول مَوْسومٌ أَي قد وُسِم بسِمةٍ يُعرفُ بها(۱).

فمن أفعال الدابة أنها تضع علامة على وجه المؤمن لتدل على أنه مؤمن، وعلامة على وجه الكافر لتدل على أنه كافر، وهذه الأفعال - كها أشرنا أكثر من مرة - لا تصدر من حيوان غير عاقل، بل ولا تصدر من إنسان عادي، وإنها تصدر من إنسان كامل، وولي من أولياء الله تعالى، يرى بنوره (جل وعلا) ليعرف المؤمن من الكافر.

وهو ما يُعبر عنه بالتوسم، (والتوسم التفرس والانتقال من سيهاء الأشياء على حقيقة حالها) (٢)، الأمر الذي دلت النصوص على أنه من صفات الأشياء على حقيقة حالها) (قد ورد عن أمير المؤمنين التيلا في قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذلِكَ البيت المبيلا ، وقد ورد عن أمير المؤمنين التيلا في قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذلِكَ لَا يَاتٍ لِلْمُتَوسِّ مِينَ ﴾ (الحجر: ٧٥): ﴿فَكَانَ رَسُولُ الله المُتَوسِّمَ وَالأَئِمَّةُ مِنْ ذُرِيَّتِي المُتَوسِّمُونَ إِلَىٰ يَوْمِ القِيَامَةِ، ﴿وَإِنَّها لَبِسَبِيلٍ مُقِيمٍ الحجر: ٢٦]، فَذَلِكَ السَّبِيلُ المُقِيمُ هُو الوَصِيُّ بَعْدَ النَّبِيِّ »(٣).

نصوص أخرى عبرت عن هذا المعنى في خصوص الكافرين والمنافقين بالخطم، أي إنها تخطم المرائين والمنافقين.

ففي رواية المروزي بسنده عن عبد الله بن عمرو بن العاص، قال: تخرج الدابة من شعب بالأجياد رأسها يمس السحاب وما خرجت رجلاها من الأرض حتى تأتي الرجل وهو يصلي، فتقول ما الصلاة من حاجتك ما هذا إلّا تعوذا ورياء فتخطمه (٤).

١. لسان العرب لابن منظور: ج١٢، ص٥٣٥ و ٦٣٦.

٢. تفسير الميزان للسيد الطباطبائي: ج١٢، ص١٨٥.

٣. مناقب آل أبي طالب (ج ٣/ ص٤٠٤).

٤. الفتن للمروزي: ص٢٠٦.



وروى بسنده عن ابن عمر قال تخرج الدابة ليلة جمع يسيرون إلى جمع افتخرج الدابة وعنقها ذكر من طوله فلاتدع منافقاً إلّا خطمته(١).

قال ابن الأثير: أي تسمه بها، من خطمت البعير إذا كويته خطًا من الأنف إلى أحد خديه، وتسمى تلك السمة الخطام (٢).

وقال ابن منظور: ومعناه أنها تُؤثِّرُ في أنف ه سِمَة يُعرف بها، ونحو ذلك قيل في قوله: سَنَسِمُه علىٰ الخُرْطوم (٣).

الفعل الرابع: أنها العذاب الأدنى على الكفار:

فقد روي في تفسير قول ه تعالى: ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُ مْ مِنَ الْعَذَابِ الْأَدْنَى دُونَ الْعَذَابِ الْأَدْنَى وَلَ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ وَاللهِ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْكُوا وَاللّهُ عَلَا عَلَى وَاللّهُ عَلَيْكُوا وَاللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَ

ورب یکون المعنی مرتبطاً بوسم الکفار بوجوههم علیٰ أنهم کفار، فیکون عذاباً علیهم فی الدنیا، وهو عذاب أدنیٰ لأنه بلا شك أدنیٰ من عذاب نار جهنم (والعیاذ بالله).

الفعل الخامس: أنها تسوق الناس إلى المحشر:

ففي رواية علي بن مهزيار الأهوازي: «... تخرج دابة الأرض من بين الصفا والمروة، ومعه عصا موسى وخاتم سليان، يسوق الناس إلى المحشر»(٥).

١. الفتن لنعيم المروزي: ص٤٠٤.

٢. النهاية في غريب الحديث والأثر لمجد الدين ابن الأثير: ج٢، ص٥٠.

٣. لسان العرب لابن منظور: ج١٢، ص١٨٨.

٤. مختصر بصائر الدرجات: ص٢١٠.

٥. الغيبة للطوسي: ص٥٥٥، ح٢٢٨.



وربا يكون المقصود من ذلك أن خروج دابة الأرض حيث إنه من علامات الساعة - كما تقدم في النقطة الأولى -، فيكون خروجها دالاً على قرب قيام القيامة، لا فعلية قيام القيامة، فكأن خروجها يسوق الناس إلى المحشر، والمحشر من الحشر وهو الجمع، والمحشر : المجمع الذي يحشر إليه القوم، وكذلك إذا حشروا إلى بلد أو مُعَسْكَر أو نحوه ، ومعه، فتكون الدابة من العلامات الدالة على قرب القيامة.

النقطة السابعة: ما يترتب على خروج الدابة:

الأمر الأول: أن خروج الدابة يُفرق بين الحق والباطل:

ففي خطبة المخزون المنسوبة لأمير المؤمنين عليه إنه واليوم الثالث يفرق بين الحق والباطل بخروج دابة الأرض...»(٢).

الأمر الثاني: تمتع المؤمنين بعد خروجها:

ذكرت بعض النصوص العامية على أن الدابة بعد أن تقتل إبليس، فإن الناس يتمتعون أربعين سنة، جاء ذلك فيها رواه نعيمٌ بنُ حمّاد بسندِه عنِ النبي عَيَّالَةُ قالَ: «خروجُ الدّابّةِ بعدَ طلوعِ الشّمسِ، فإذا خرجَت قتلَت الدّابّةُ إبليسَ وهوَ ساجدٌ ويتمتّعُ المؤمنونَ في الأرضِ بعدَ ذلكَ أربعينَ سنةً لا يتمنّونَ شيئًا إلّا أُعطوهُ ووجدوهُ، فلا جورَ ولا ظُلمَ، وقد أسلمَ الأشياءُ لربِّ العالمينَ طوعاً وكرهاً والطّيرُ كرهاً والسّبعُ والطّيرُ كرهاً والسّبعُ والطّيرُ كرها، حتّى يتم أربعينَ أنّ السّبعَ لا يؤذي دابّةً ولا طيراً، ويلدُ المؤمنُ فلا يموتُ حتّى يتم أربعينَ

14.

١. لسان العرب لابن منظور ج٤ ص١٩٠.

٢. مختصر بصائر الدرجات للحلي: ص٢١٠.



# سنةً بعدَ خروجِ دابّـةِ الأرضِ ثـمَّ يعـودُ فيهـم المـوتُ فيمكثـونَ بذلـكَ مـا شـاءَ الله...»(١).

ولا مانع من قبول هذا المعنى في حد نفسه، وإن كان الثابت في رواياتنا أنه يحصل إبان قيام الدولة المهدوية على يدي الإمام المهدي .

الأمر الثالث: غلق باب التوبة:

هذا ما جاء في بعض الروايات الخاصة والعامية.

فمن الخاصة ما رواه الشيخ الصدوق بسنده عن أمير المؤمنين المله أنه قال: «خروج دابة (من) الأرض من عند الصفا... ثم ترفع الدابة رأسها فيراها من بين الخافقين بإذن الله على وذلك بعد طلوع الشمس من مغربها، فعند ذلك ترفع التوبة، فلا توبة تقبل ولا عمل يرفع ﴿لا يَنْفَعُ نَفْساً إِيمانُها لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمانِها خَيْراً ﴾ [الأنعام: ١٥٨]...»(٢).

ومن العامة روى مسلم بسنده عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله [ عَلَيْهُ]: ثلاث إذا خرجن لا ينفع نفساً إيهانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيهانها خيراً طلوع الشمس من مغربها والدجال ودابة الأرض (٣).

ويمكن القول: إن غلق باب التوبة لا يمكن قبوله على إطلاقه، خصوصاً مع أدلة فتح باب التوبة المطلقة، والشاملة حتى لزمن ظهور الإمام المهدي وخروج الدابة، ويمكن حمله على أن المقصود عدم قبول التوبة لأنها تقع بعد رؤية الآيات، أي إن قبول التوبة مشروط بعدم نزول العذاب الإلهي، أمّا إذا

11/1

١. الفتنُ لنعيم بنِ حماد: ص٤٠٢.

٢. كمال الدين للشيخ الصدوق: ص٢٧٥، ب٤٧، ح١.

٣. صحيح مسلم: ج١، ص٩٥ و٩٦.



نزل العذاب فلا تقبل، كما حصل مع فرعون، وغيرها من الوجوه التي يمكن أن يُحمل عليها عدم قبول التوبة.

النقطة الثامنة: ماهية الدابة:

اختُلف في ماهية هذه الدابة، فقد ذهب بعضهم إلى أنها دابة لها مواصفاتها الخاصة تكلّم الناس، كما يبدو من النصوص العامية المتقدمة. قال المباركفوري في (تحفة الأحوذي) ما نصّه:

((والدابّة) وهي المذكورة في قوله تعالىٰ: ﴿وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ الْخَرَجْنَا لَهُمْ مُ دَابّةً مِنَ الْأَرْضِ تُكَلّمُهُمْ ... ﴾ [النمل: ٨٦] الآية، قال المفسّرون: هي دابّة عظيمة تخرج من صدع في الصفا، وعن ابن عمرو بن العاص: أنّها الجساسة المذكورة في حديث الدجّال، قاله النووي. وقال الجزري في النهاية: دابّة الأرض قيل: طولها ستّون ذراعاً ذات قوائم ووبر، وقيل: هي مختلفة الخلقة تشبه عدَّة من الحيوانات ينصدع جبل الصفا فتخرج منه ليلة بحمّع والناس سائرون إلى منى، وقيل: من أرض الطائف، ومعها عصا موسىٰ وخاتم سائيان الميالية الأيركها طالب ولا يعجزها هارب، تضرب المؤمن بالعصا، وتكتب في وجهه: مؤمن، وتطبع الكافر بالخاتم وتكتب في وجهه: كافر) (١٠).

ثم علّى على ذلك فقال: (اعلم أن المفسرين قد ذكروا لدابة الأرض أوصافاً كثيرة من غير ذكر ما يدل على ثبوتها، فكل ما ثبت بالكتاب أو السنة الصحيحة فهو المعتمد وما لا، فلا اعتماد عليه)(٢).

١. تحفة الأحوذي للمباركفوري: ج٦، ص٤٤٣.

٢. تحفة الأحوذي للمباركفوري: ج٦، ص٤٤٣.



وقال في أشراط الساعة الكبرى: أمّا ما ورد من الأقوال عن ماهية هذه الدابة فمنهم من قال: هذه الدابة هي الجساسة، روي هذا القول عن ابن عمرو، وجزم به البيضاوي وغيره(١).

ومنهم من قال: إن هذه الدابة هي الثعبان الذي كان في بئر الكعبة فاختطفته العقاب حين أرادت قريش بناء البيت الحرام، روي هذا القول عن ابن عباس (٢).

ومنهم: من أبعد وزعم أن الدابة كناية عن الأشرار الذين هم في الجهل بمنزلة الدواب(٣).

ومنهم: من افترى وزعم أن هذه الدابة هي أمير المؤمنين علي بن أبي طالب [ الميلاً](١٠).

ومنهم: من قال غير ذلك(٥).

## أقول:

لا أدري لماذا عبر عن كون الدابة هي أمير المؤمنين عليه بأنه افتراء! رغم ما ستسمعه من أدلة على هذا الرأي، ورغم أن ما ذكرته نصوص العامة لا يكاد يصدقه العقل!

وعلىٰ كلِّ حالٍ، فنحن نجزم بأنَّ المقصود من الدابَّة هو إنسان معيَّن، وذلك بملاحظة التالي:

١. انظر الإشاعة لأشراط الساعة: ٣٥٨.

٢. انظر لوامع الأنوار البهية ٢/ ١٤٩.

٣. انظر مفردات ألفاظ القرآن ٣٠٦؛ ومحاسن التأويل ١٣/ ٨٧.

٤. انظر مجمع البيان ٥/ ٢٥١؛ والمروي عن أمير المؤمنين على بن أبي طالب الجيُّ في التفسير ٢/ ٦٦٣ - ٦٧٠.

٥. انظر الجامع لأحكام القرآن ١٣/ ٢٣٦؛ وإتحاف الجماعة ٢/ ٣٠٥ - ٣٣١.



أَوَّلاً: إِنَّ القرآن الكريم وصف دابَّة الأرض بأنَّما تُكلِّم الناس، والكلام لا يصدر إلَّا من الآدميين، وليس من صفات الدواب الحيوانية.

فهذه قرينة لفظية تحدد معنى الدابة وتضيّقه، بمعنى أن الدابة وإن كانت مشتركة بين الإنسان والحيوان، كون معناها هو ما يدبّ على الأرض، إلّا أن لفظة ﴿ تُكَلِّمُهُ مُ هُ قرينة لفظية على أن المقصود من الدابة هي حصة خاصة، وهي الدابة التي تكلم الناس، والكلام لا يكون إلّا من الآدميين.

لا يُقال: إن القرآن الكريم ذكر تكلم بعض الحيوانات، كالنملة التي تحدث مع النبي سليان (عليه السلام)، والواقع أيضاً يشهد بتحدث بعض الحيوانات، كبعض الببغاوات.

لأنه يُقال: هذا قياس مع الفارق، فإن تكلم الدابة عام يفهمه جميع الناس كما هو ظاهر الآية، لا لشخص بعينه كما حصل مع النبي سليان (عليه السلام)، وحديث مثل بعض الببغاوات إنما يكون بعد التعليم، ولكلمات معدودة، ولا تتحدث حديثاً عاماً وفي مقام المحاججة كما هو الحال في دابة الأرض.

ثانياً: إنَّ مهمَّة هذه الدابَّة هي محاججة الناس، أي إنَّ من مهامها هي مهمة حوارية، فمن غير المقبول ولا المعقول أن نُقنِع أنفسنا بأنَّ هذه الدابَّة حيوان يتصدّىٰ لمحاججة المنحرفين ويحاول إلقاء الحجَّة عليهم.

لاحظ أن الآية التي ذكرت الدابة ﴿ وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ ذَابَّةً مِنَ الْأَرضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنَا لا يُوقِنُونَ ﴿ (النمل: ٨٢) تصرح بأن الدابة تخرج لتكلم الناس، عندما يبتعدون عن الحق، هي تخرج عندما يكون الناس غير مؤمنين بآيات الله تعالىٰ، مما يعني أنها تخرج لإثبات



ما نفاه أو شكّك فيه الناس، ومثل هذه المهمة لا تكون لحيوان لا يعقل، بل ليس من المناسب إيكال مثل هذه المهمة الكبرى لحيوان مخيف لا عقل له!

ثالثاً: أنَّ لهذه الدابَّة شأناً إنسانياً ولها مقاماً رفيعاً بقرينة حملها لعصا موسى وخاتم سليان وهي من مواريث الأنبياء، ولا يتناسب لمثل هذه المواريث أن تكون لدى دابَّة حيوانية.

رابعاً: تقدم أن للدابة القدرة على تمييز المؤمن عن الكافر والمنافق، وأنها تسم المؤمن فتجعل وجهه كالكوكب الدري، وتسم الكافر والمنافق بعلامة تميزه عن غيره وبحيث يرفه كل من نظر إليه، ومثل هذا التمييز للبواطن لا يليق بحيوان، بل ولا بإنسان عادي، وإنها هو - كها تقدمت الإشارة إليه - لا يستقيم إلّا مع عبد من عبيد الله تعالىٰ الكاملين الذين ينظرون بنوره، ويعلمون البواطن بإذنه، فكيف يُمكن أن نتعقل أن مثل هذه المهمة تقوم بها دابة حيوانية لا تعقل!

بل لا يمكن أن نتصور أن الله تعالى يوكل مثل هذه المهمة لدابة حيوانية، فإنه فضلاً عن كونه لا معنى له مع وجود الأولياء.

إذن فلا مناص من القول بأن الدابة هي إنسان يخرج لمحاججة الناس وإلقاء الحجة عليهم، وقد ذكرت رواياتنا على أن هذا الإنسان الذي سيقوم بهذه المهمة هو الإمام عليّ بن أبي طالب اليلا.

ويُمكن إثبات ذلك روائياً من خلال متابعة النصوص العديدة التي وردت ونصت على أن الدابة هو أمير المؤمنين الملية، وهي بمجموعها تولد حجة قطعية - إن لم تولد تواتراً أو استفاضة - تورث الاطمئنان - بل وما فوق الاطمئنان - بصحتها، والروايات هي:

# المنافع المناف

10

الرواية الأولىٰ:

عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق المثيلا أن رجلاً قال لعار بن ياسر: «يا أبا اليقظان، آية في كتاب الله المثيلا أفسدت قلبي وشككتني. قال عهّار: وأية آية هي؟ قال قوله هَلا: ﴿وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابّة وَلِيه آية هي؟ قال قوله هَلا: ﴿وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابّة وَلَا أَلُونُ اللهُمَا أَجلس ولا آكل مِنَ الْأَرضِ اللهُمَامِ، فجاء عهّار مع الرجل إلى أمير المؤمنين المثيلا وهو ولا أشرب حتّى أريكها، فجاء عهّار مع الرجل إلى أمير المؤمنين المثيلا وهو يأكل معه، يأكل تمراً وزبداً فقال: يا أبا اليقظان اجلس فجلس عهّار وجعل يأكل معه، فتعجب الرجل منه فلها قام عهّار قال الرجل: سبحان الله يا أبا اليقظان حقيل ترينيها. قال عهّار: قد أريتكها إن كنت تعقل) (١).

# الرواية الثانية:

ما تقدم من رواية أبي بصير عن أبي عبد الله عليه قال: «انتهى رسول الله عليه إلى أمير المؤمنين عليه وهو نائم في المسجد قد جمع رملاً ووضع رأسه عليه، فحركه رسول الله عليه برجله ثم قال: يا دابة الله، فقال رجل من أصحابه: يا رسول الله أيسمى بعضنا بعضاً بهذا الاسم؟ فقال: لا والله ما هو إلا له خاصة، وهو الدابة التي ذكر الله تعالى في كتابه: ﴿وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنا لَهُمْ دَابَّةً مِنَ الْأُرضِ تُكلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنا لا يُوقِنُونَ ﴿ [النمل: ٨٢] ... (٢٨).

١. مختصر بصائر الدرجات للحلي: ص٤٣.

٢. مختصر بصائر الدرجات للحلي: ص٤٣.



#### الرواية الثالثة:

في رواية أمير المؤمنين عليه أنه قال: «... وإِنِّي لَصَاحِبُ الكَرَّاتِ ودَوْلَةِ , السَّاسَ ودَوْلَةِ , السَّاسَ الكَرَّاتِ ودَوْلَةِ , السَّوَلَةِ اللَّهَ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ الل

#### الرواية الرابعة:

عن الأصبغ بن نباتة، قال: قال لي معاوية: يا معشر الشيعة تزعمون أن علياً دابة الأرض؟ فقلت: نحن نقول؟! اليهود تقوله، فأرسل إلى رأس الجالوت، فقال: ويحك تجدون دابة الأرض عندكم؟ فقال: نعم، فقال: ما هي؟ فقال: رجل، فقال: أتدري ما اسمه؟ قال: نعم اسمه إليا، قال: فالتفت إلى فقال: ويحك يا أصبغ، ما أقرب إليا من علياً (٢).

#### الرواية الخامسة:

عن الأصبغ بن نبات أيضاً قال: دخلت على أمير المؤمنين اليا وهو يأكل خبزاً وخلاً وزيتاً فقلت: يا أمير المؤمنين اليا قال الله على ﴿وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِنَ الْأَرضِ تُكَلِّمُهُمْ ﴾ [النمل: ٨٢] فيا هذه الدابة؟ قال: «هي دابة تأكل خبزاً وخلاً وزيتاً»(٣).

#### الرواية السادسة:

عن أمير المؤمنين عليه أنه قال: «وأنا المؤذن على الأعراف وأنا بارز الشمس وأنا دابة الأرض وأنا قسيم النار وأنا خازن الجنان وصاحب الأعراف وأنا أمير المؤمنين ويعسوب المتقين»(٤).

1 1 1

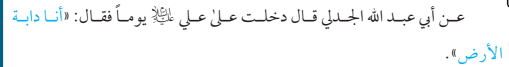
١. الكافي للكليني: ج١، ص١٩٨، بَابُ أَنَّ الأَئِمَّةَ هُمْ أَرْكَانُ الأَرْض، ح٣.

٢. مختصر بصائر الدرجات للحلي: ص٢٠٨.

٣. مختصر بصائر الدرجات للحلي: ص٢٠٨.

٤. مختصر بصائر الدرجات للحلي: ص٣٤.

# الرواية السابعة:



وفي نقل آخر عنه أنه قال: دخلت على على بن أبي طالب على فقال: «ألا أحدثك ثلاثاً قبل أن يدخل على وعليك داخل، أنا عبد الله، أنا دابة الأرض صدقها وعدلها وأخو نبيها، أنا عبد الله...»(١).

#### الرواية الثامنة:

عن أبي بصير قال: قال أبو جعفر عليه أي شيء يقول الناس في هذه الآية ﴿ وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِنَ الْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ ﴾ فقال: 
«هو أمير المؤمنين عليه »(٢).

#### الرواية التاسعة:

الحسين بن بشار، قال سألت أبا الحسن الرضا عليه عن الدابة، قال: «أمير المؤمنين (صلوات الله عليه) الدابة»(٣).

#### الرواية العاشرة:

عن جابر عن مالك بن حمزة الرواسبي، قال: سمعت أبا ذريقول على علي التيلا دابة الأرض...(١).

١. مختصر بصائر الدرجات للحلي: ص٢٠٦ و ٢٠٧.

٢. مختصر بصائر الدرجات للحلي: ص٢٠٩.

٣. مختصر بصائر الدرجات للحلي: ص٩٠٦.

٤. مختصر بصائر الدرجات للحلي: ص٩٠٦.



الرواية الحادية عشرة:

عن صالح بن ميشم عن أبي جعفر المثيرة قال: قلت له: حدثني، قال: «أليس قد سمعت الحديث من أبيك»؟ قلت: هلك أبي وأنا صبي، قال: قلت: فأقول: فإن أصبت، قلت: نعم، وإن أخطأت رددتني عن الخطأ، قال: هذا أهون، قلت: فإني أزعم أن علياً المثيرة دابة الأرض، قال: فسكت، قال: فقال أبو جعفر المثيرة: «وأراك والله ستقول إن علياً المثيرة راجع إلينا وقرأ فإن فقال أبو جعفر المثيرة: «وأراك والله ستقول إن علياً المثيرة راجع إلينا وقرأ فإن المندي فَرضَ عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لَرادُكَ إلى مَعادٍ القصص: ٨٥]»، قال: قلت: والله لقد جعلتها فيها أريد أن أسألك عنها فنسيتها، فقال أبو جعفر المثيرة وأفلا أخبرك بها هو أعظم من هذا؟ ﴿وَما أَرْسَلْناكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيراً وَنَذِيراً ﴾ [سبأ: ٢٨] لا تبقى أرض إلّا نودي فيها بشهادة أن لا إله إلّا الله وأن محمداً رسول الله عليه وأشار بيده إلى آفاق الأرض»(۱).

#### الرواية الثانية عشرة:

في حديث المعراج روي عن عبد الله بن سنان، قال: قال أبو عبد الله عليه! «قال رسول الله عليه القراري بي ربي على فأوحى إليّ من وراء حجاب ما أوحى وكلمني بها كلم به وكان مما كلمني به أن قال: يا محمد إني أنا الله لا إله إلّا أنا عالم الغيب والشهادة الرحمن الرحيم... يا محمد، عليٌّ أول ما آخذ بميثاقه من الأئمة يا محمد، عليٌّ آخر من أقبض روحه من الأئمة وهو الدابة التي تكلمهم...»(٢).

١. مختصر بصائر الدرجات للحلي: ص٢٠٩و ٢١٠.

٢. مختصر بصائر الدرجات للحلي: ص٣٦.



# الرواية الثالثة عشرة:

عن أبي الطفيل أنه قال: يا أمير المؤمنين قول الله على: ﴿وَإِذَا وَقَعَ الْقُولُ عَلَيْهِمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنا لا عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنا لَهُمْ دَابَّةً مِنَ الْأَرضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنا لا يُوقِنُونَ ﴿ [النمل: ٨٢]، ما الدابة؟ قال: «يا أبا الطفيل اله عن هذا»، فقلت: يا أمير المؤمنين أخبرني به جعلت فداك، قال: «هي دابة تأكل الطعام وتمشي في الأسواق وتنكح النساء»، فقلت: يا أمير المؤمنين من هو؟ قال: «هو زرُّ في الأرض (١) الذي تسكن الأرض به»، قلت: يا أمير المؤمنين من هو؟ قال: «هو؟ قال: «هو؟ قال: «ويَتْلُوهُ شاهِدُ مِنْهُ ﴿ [هود: ١٧] والذي هو؟ قال الله تعالى: ﴿ وَيَتْلُوهُ شَاهِدُ مِنْهُ ﴾ [هود: ١٧] والذي هو؟ قال: «المومنين فسمّة في الرّعد: ٣٤]، ﴿ وَالّذِي جاءَ بِالصّدْقِ ﴾ والذي شمّد قَ بِهِ ﴿ [الزمر: ٣٣] أنا، والناس كلهم كافرون غيري وغيره»، قلت: يا أمير المؤمنين فسمّة في، قال: «قد سميته لك يا أبا الطفيل...» (٢٠).

#### الرواية الرابعة عشرة:

عن عباية قال: أتى رجل أمير المؤمنين عليه فقال: حدثني عن الدابة، قال: «هي دابة مؤمنة قال: «هي دابة مؤمنة تقرأ القرآن، وتؤمن بالرحن، وتأكل الطعام، وتمشى في الأسواق».

وفي نص آخر أنه قال في آخره: من هويا أمير المؤمنين؟ قال: «هو علي ثكلتك أمك» (٣).

١. في الأصل المطبوع: رب الأرض، وهو تصحيف ظاهر، والمراد بالزر ما به قوام الشيء يقال: هو زر
 الدين، أي قوامه. [هامش بحار الأنوارج٥٣ ص ٢٩].

٢. مختصر بصائر الدرجات للحلي: ص٤٠ و ٤١.

٣. بحار الأنوار: ج٥٣، ص١١١.



#### الرواية الخامسة عشرة:

روي أنه قَالَ أُمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ الْمَيْلِ: «أَنَا قَسِيمُ اللهَّ بَيْنَ الجَنَّةِ والنَّادِ، لَا يَدْخُلُهَا دَاخِلُ إِلَّا عَلَىٰ حَدِّ قَسْمِي، وأَنَا الفَارُوقُ الأَكْبَرُ، وأَنَا الإِمَامُ لَمِنْ بَعْدِي والْمُؤدِّي عَمَّنْ كَانَ قَبْلِي، لَا يَتَقَدَّمُنِي أَحَدٌ إِلَّا أَحْمَدُ عَيَيْلُهُ، وإِنِّي وإِيَّاه لَعَلَىٰ سَبِيلٍ والمُؤدِّي عَمَّنْ كَانَ قَبْلِي، لَا يَتَقَدَّمُنِي أَحَدٌ إِلَّا أَحْمَدُ عَيَيْلُهُ، وإِنِّي وإِيَّاه لَعَلَىٰ سَبِيلٍ وَالمُؤدِّي عَمَّنْ كَانَ قَبْلِي، لَا يَتَقَدَّمُنِي أَحَدٌ إِلَّا أَحْمَدُ عَيَيْلُهُ، وإِنِّي وإِيَّاه لَعَلَىٰ سَبِيلٍ وَالمَلاَيا والبَلاَيا والبَلاَيا والبَلاَيا والبَلاَيا والبَلاَيا والبَلاَيا والوَصَايا وفَصْلَ الخِطَابِ وإِنِّي لَصَاحِبُ الكَرَّاتِ ودَوْلَةِ الدُّولِ وإِنِّي لَصَاحِبُ العَصَاءِ والمَسَامِ والدَّابَةُ الَّتِي تُكَلِّمُ النَّاسَ»(١).

فكل هذه النصوص - وربم هناك غيرها - تدل على أن الدابة بشر، بل هو أمير المؤمنين علياً إلى المنابع المنا

#### الرواية السادسة عشرة:

روى الذهبي عن جابر الجعفي أنه كان يقول: دابة الأرض عليّ بن أبي طالب الثالاً(٢).

#### إن قلت:

كيف يُعقل أن تكون الدابة هو أمير المؤمنين عليه والحال أنه قد مات سنة (٤٠) للهجرة؟

#### قلت:

إنه سؤال سهل المؤونة، بعد ثبوت إمكان الرجعة، بل ووقوعها في الأمم السابقة، بل والأدلة الدالة على وقوعها في المستقبل.

١. الكافي للكليني: ج١، ص١٩٨، بَابُ أَنَّ الأَئِمَّةَ هُمْ أَرْكَانُ الأَرْض، ح٣.

٢. ميزان الاعتدال للذهبي ١: ٣٨٤.

أو قبل: إن الروايات دلت على أنه النيا يرجع في آخر الزمان، وهو دابة الأرض.

والنصوص الدالة على رجعته الملي - غير نصوص الدابة - عديدة، منها:

# النص الأول:

# النص الثاني:

عن سليهان بن خالد، قال: قال أبو عبد الله الملية: ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ وَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ وَ تَدْبَعُهَا الرَّادِفَةُ ﴾ [النازعات: ٧-٨] قال: «الراجفة الحسين بن على الملية والرادفة على بن أبي طالب الملية وأول من ينفض عن رأسه التراب الحسين بن على علية في خمسة وسبعين ألفاً، وهو قوله على: ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُ لَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحُياةِ الدُّنْيا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهادُ ﴿ يَوْمَ لا يَنْفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ ﴾ [غافر: ٥١-٥٢] »(٢).

#### النص الثالث:

روي أنه قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْلا: «أَنَا قَسِيمُ الله بَيْنَ الجَنَّةِ والنَّارِ، لَا

١. مختصر بصائر الدرجات للحلي: ص٢١٠.

٢. مختصر بصائر الدرجات للحلي: ص١١٦.



يَدْخُلُهَا دَاخِلُ إِلَّا عَلَىٰ حَدِّ قَسْمِي، وأَنَا الفَارُوقُ الأَكْبَرُ، وأَنَا الإِمَامُ لَكِنْ لَإِنَّ بَعْدِي والمُؤدِّي عَمَّنْ كَانَ قَبْلِي، لَا يَتَقَدَّمُنِي أَحَدٌ إِلَّا أَحْمَدُ عَيَالُهُ، وإِنِّي وإِيَّاه لَعَلَىٰ سَبِيلٍ وَاحِدٍ، إِلَّا أَنَّه هُ وَ المَدْعُوُّ بِاسْمِه ولَقَدْ أُعْطِيتُ السِّتَّ عِلْمَ المَنايَا والبَلايَا والوَصَايَا وفَصْلَ الخِطَابِ، وإِنِّي لَصَاحِبُ الكَرَّاتِ ودَوْلَةِ الدُّولِ، وإِنِّي لَصَاحِبُ العَصَا والمِيسَمِ والدَّابَّةُ الَّتِي تُكَلِّمُ النَّاسَ»(١).

#### النص الرابع:

عن بكير بن أعين، قال: قال لي: من لا أشك فيه يعني أبا جعفر التلا أن رسول الله على وعلياً على سيرجعان (٢).

#### النص الخامس:

عن فيض بن أبي شيبة، قال سمعت أبا عبد الله عليه يقول: وتلى هذه الآية ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ النّبِيّينَ ﴾ [آل عمران: ٨١] قال: «ليؤمنن برسول الله عَيَّةُ ولينصرن علياً أمير المؤمنين عليه »، قال: «نعم والله من لدن آدم عليه فهلم جرا، فلم يبعث الله نبياً ولا رسولاً إلّا رد جميعهم إلى الدنيا حتى يقاتلوا بين يدي على بن أبي طالب أمير المؤمنين عليه »(٣).

#### النص السادس:

أبو حمزة الشمالي عن أبي جعفر عليه قال: قال لي: «يا أبا حمزة لا ترفعوا علياً فوق ما رفعه الله ولا تضعوا علياً دون ما وضعه الله كفي بعلي عليه أن يقاتل أهل الكرة وينزوج أهل الجنة»(٤).

١. الكافي للكليني: ج١، ص١٩٨، بَابُ أَنَّ الأَئِمَّةَ هُمْ أَرْكَانُ الأَرْضِ، ح٣.

٢. مختصر بصائر الدرجات للحلي ص ٢٤.

٣. مختصر بصائر الدرجات للحلي ص ٢٤ و ٢٥.

٤. مختصر بصائر الدرجات للحلي ص ٢٥.

# النص السابع:

عن جابر عن أبي جعفر المثير، قال: قال الحسين بن علي المثيرة لأصحابه قبل أن يقتل: إن رسول الله على قال لي: يا بني إنك ستساق إلى العراق وهي أرض قد التقى فيها النبيون وأوصياء النبيين وهي أرض تدعى عمورا، وأنك تستشهد بها يستشهد جماعة معك من أصحابك لا يجدون ألم مس الحديد، وتلى: ﴿قُلْنايانارُ كُونِي بَرْداً وَسَلاماً عَلَى إِبْراهِيم ﴾ [الأنبياء: ٢٩] يكون الحرب برداً وسلاماً عليك وعليهم، فأبشروا، فوالله لئن قتلونا فإنا نرد على نبينا على شما أمكث ما شاء الله فأكون أول من تنشق الأرض عنه فأخرج خرجة يوافق ذلك خرجة أمير المؤمنين المثير وقيام قائمنا المثير وحياة رسول على المناه الله فاكون أول من تنشق الأرض عنه وسول على المناه الله فاكون أول من تنشق الأرض عنه وصول المناه الله فاكون أول من المناه المثير وحياة والمناه المنه في ال

### النص الثامن:

عن عبد الكريم بن عمر والخثعمي، قال سمعت أبا عبد الله علي يقول: «... رسول الله على بيده حربة من نور، فإذا نظر إليه إبليس رجع القهقري ناكصاً على عقبيه فيقولون له أصحابه: أين تريد وقد ظفرت؟ فيقول: إني أرى ما لا ترون، إني أخاف الله رب العالمين، فيلحقه النبي على فيطعنه طعنة بين كتفيه فيكون هلاكه وهلاك جميع أشياعه، فعند ذلك يعبد الله على ولا يشرك به شيئاً ويملك أمير المؤمنين علي أربعاً وأربعين ألف سنة حتى يلد الرجل من شيعة على علي ألف ولد من صلبه ذكراً في كل سنة ذكراً، وعند ذلك تظهر الجنتان المدهامتان عند مسجد الكوفة وما حوله بها شاء الله) (٢).

١. مختصر بصائر الدرجات للحلي ص ٣٧.

٢. مختصر بصائر الدرجات للحلي ص ٢٦ و ٢٧.



النص التاسع:

في رواية أسئلة المفضل مع الإمام الصادق عليه أنه عليه قال له: «يا مفضل، والله ليردن وليحضرن السيد الأكبر محمد رسول الله عليه والصديق الأكبر أمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين والأئمة عليه وكل من محض الإيهان محضاً أو محضاً الكفر محضاً...»(١).

هذا فضلاً عن النصوص التي دلت على رجعة كل من محض الإيهان، فإنها وبلا شك تشمل أمير المؤمنين عليه ، وذلك من قبيل ما روي عن ابن أي عمير عن المفضل عن أبي عبد الله عليه في قوله: ﴿وَيَوْمَ خَمْشُرُ مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجاً ﴾ [النمل: ٨٣] قال: «ليس أحد من المؤمنين قتل إلّا ويرجع حتى يموت ولا يرجع إلّا من محض الإيهان محضاً ومحض الكفر محضاً»(٢).

#### والحاصل:

إن رجعة أمير المؤمنين عليه وكونه هو دابة الأرض التي ذكرها القرآن الكريم، هو مما لا يُنكره العقل، ولا مانع نقلياً منه، بل الأدلة الروائية الكثيرة - والتي تصل إلى حد التواتر أو الاستفاضة - تدل عليه أيضاً.

النقطة التاسعة: هل تخرج الدابة قبل ظهور الإمام المهدي على أو بعده؟

يمكن القول: إن الدابة تخرج بعد أن يظهر الإمام المهدي ، ونذكر لذلك سانت:

١. مختصر بصائر الدرجات للحلي ص ١٨٨.

٢. مختصر بصائر الدرجات للحلي ص ٤٣.

# البيان الأول:

إن المستفاد من النصوص هو أنَّ أول من يرجع هو الإمام الحسين عليًا إن المستفاد من النصوص هو أنَّ أول من يرجع هو الإمام المهدي هذا يلازم خروج الدابة بعد الإمام المهدي المهدي التاليتين:

#### المقدمة الأولىٰ:

إن أول من يرجع هو الإمام الحسين عليه ، دلّت على ذلك بعض النصوص، من قبيل ما روي عن الإمام الصادق عليه : «أوّل من تنشقُّ الأرض عنه ويرجع إلى الدنيا الحسين بن علي عليه الله الله الدنيا الحسين بن علي المالية »(١).

#### المقدمة الثانية:

١. مختصر بصائر الدرجات للحسن بن سليمان الحلّي: ٢٤.

٢. مختصر بصائر الدرجات للحسن بن سليمان الحلّي: ١٨.



بَأْسٍ شَدِيدٍ فَجاسُوا خِلالَ الدِّيارِ » قَوْمٌ يَبْعَثُهُ مُ الله قَبْلَ خُرُوجِ القَائِمِ اللَّذِي فَلَا يَدَعُونَ وَثُراً لِآلِ مُحَمَّدٍ إِلَّا قَتَلُوه، ﴿ وَكَانَ وَعْداً مَفْعُ ولاً » خُرُوجُ القَائِمِ اللَّذِي فَلَا يَدَعُونَ وَثُراً لِآلِ مُحَمَّدٍ إِلَّا قَتَلُوه، ﴿ وَكَانَ وَعْداً مَفْعُ ولاً » خُرُوجُ القَائِمِ اللَّذِي مَنْ أَصْحَابِه ﴿ وَثُمُ النَّهُ مُ النَّكُمُ الْكُرَّةَ عَلَيْهِمُ النَّيْضُ اللَّذَهَبُ لِكُلِّ بَيْضَةٍ وَجْهَانِ اللَّوَدُونَ إِلَى النَّاسِ أَنَّ هَذَا الحُسَيْنَ عَلَيْهِمُ اللَيْشُ اللَّذَهَبُ لِكُلِّ بَيْضَةٍ وَجْهَانِ اللَّوَدُونَ إِلَى النَّاسِ أَنَّ هَذَا الحُسَيْنَ عَلَيْهِمُ اللَّهُ وَتَى لَا يَشُكَ اللَّوْمِنُونَ فِيه وأَنَّه لَيْسَ بِدَجَّالٍ ولا شَيْطَانٍ والحُجَّةُ قَدْ خَرَجَ ؛ حَتَّى لَا يَشُكَ اللَّوْمِنُونَ فِيه وأَنَّه لَيْسَ بِدَجَّالٍ ولا شَيْطَانٍ والحُجَّةُ اللَّاقِمُ بَيْنَ أَظُهُرِهِمْ مُ اللَّهُ وَيُعَلِّنُهُ وَيُعَلِّنُ الوَصِيُّ إِلَّا الوَصِيُّ إِلَا الوَصِيُّ الْكَالِ وَعَيْ الْكُولُ وَلَا يَلِي الوَصِيُّ إِلَّا الوَصِيُّ إِلَّا الوَصِيُّ إِلَا الوَصِيُّ إِلَّا الوَصِيُّ الْكَالِ الْوَصِيُّ إِلَا الوَصِيُّ إِلَّا الوَصِيُّ الْكُولُ الْمُؤْمِنُ مَا عَلِلِ الْكَالِ الْمَالِ وَعِي الْكُولُ الْمُؤْمِنُ اللَّالِ الْمَالِي الْعُلِي الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ أَنْ الْمَالِ الْمَالِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ أَلَا الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمَالِقُ الْمَالِ الْمَلْمُ الْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُومُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُومُ اللْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُومُ اللْمُؤْمِلُومُ اللْ

ويشير إليه أيضاً ما روي عن أبي عبد الله عليه أنه سُئل عن الرجعة أحق هي؟ قال: «الحسين عليه أحق هي؟ قال: «الحسين عليه أحق هي؟ قال: «الحسين عليه خرج على أثر القائم عليه "، قلت: ومعه الناس كلهم؟ قال عليه : «لا، بل كما ذكر الله تعالى في كتابه «يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ فَتَأْتُونَ أَفُواجاً » [النبأ: ١٨] قوم بعد قوم» (٢).

وفي نص ثالث عن أبي عبد الله عليه: «ويقبل الحسين عليه في أصحابه الذين قُتلوا معه، ومعه سبعون نبياً كما بعثوا مع موسى بن عمران عليه، فيدفع إليه القائم عليه الخاتم، فيكون الحسين عليه هو الذي يلي غسله وكفنه وحنوطه ويوارى به في حفرته»(٣).

١. الكافي للكليني: ج٨، ص٢٠٦ و ٢٠٧، ح٠٥٠.

٢. مختصر بصائر الدرجات للحسن بن سليمان الحلي: ص٤٨.

٣. مختصر بصائر الدرجات للحسن بن سليمان الحلي: ص٤٨ و ٤٩.

الْمُرْكِيْنِ ينتج:

إن دابة الأرض (أو قبل: أمير المؤمنين اليلا) يخرج بعد ظهور الإمام المهدي الله يخرج بعد الراجعين وهو الإمام الحسين الله يخرج بعد ظهوره الله ، فمعناه أن غيره من الأئمة المهلا يخرجون بعده.

#### البيان الثاني:

إنَّ بعض النصوص دلَّت علىٰ أن خروج الدابة يكون بعد طلوع الشمس من مغربها، وهذا يلازم خروجها بعد الإمام المهدي ، وبيانه من خلال المقدمتين التاليتين:

#### المقدمة الأولى:

إن دابة الأرض تخرج بعد طلوع الشمس من مغربها.

دلّ على ذلك نصوص، من قبيل ما رواه المروزي بسندِه عن النّبيّ عَيَالَهُ قَالَ: «خروجُ الدّابّةِ بعدَ طلوع الشّمسِ...»(١).

وتقدم أنه يمكن تأكيد خروجها بعد طلوع الشمس من مغربها بها رواه الشيخ الصدوق بسنده عن أمير المؤمنين المثيلا أنه قال: «خروج دابة (من) الأرض من عند الصفا... ثم ترفع الدابة رأسها فيراها من بين الخافقين بإذن الله على وذلك بعد طلوع الشمس من مغربها، فعند ذلك ترفع التوبة، فلا توبة تقبل ولا عمل يرفع و ﴿لا يَنْفَعُ نَفْساً إِيمائها لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمانِها خَيْراً ﴾ [الأنعام: ١٥٨]...»(٢).

١. الفتنُ لنعيم بنِ حماد: ص٤٠٢.

٢. كمال الدين للشيخ الصدوق: ص٢٧، ب٤٧، ح١.



المقدمة الثانية:

إن أحد معاني (طلوع الشمس من مغربها) هو خروج الإمام المهدي همن غيبته (۱) فالشمس كناية عنه هم وخروج الإمام المهدي هم الغيبة، فيكون المعنى: انتهاء الغيبة الكبرى وخروج الإمام المهدي هم ومن الروايات التي يمكن أن يستفاد منها ذلك ما روي عن النزال بن سبرة، عن أمير المؤمنين المله في حديث يذكر فيه أمر الدجال ويقول في آخره: «لا تسألوني عما يكون بعد هذا فإنه عهد إلي حبيبي هم أن لا أخبر به غير عتري»، قال النزال بن سبرة: فقلت لصعصعة بن صوحان: ما عنى أمير المؤمنين بهذا القول؟

فقال صعصعة: يا بن سبرة، إن الذي يصلي عيسى بن مريم خلفه هو الثاني عشر من العترة، التاسع من ولد الحسين بن علي المالية وهو الشمس الطالعة من مغربها، يظهر عند الركن والمقام، فيطهر الأرض ويضع الميزان بالقسط فلا يظلم أحد أحداً...»(٢).

#### ينتج:

إن الدابة تخرج بعد خروج الإمام المهدي على.

إن قلت: هل معنىٰ ذلك أن الدابة تخرج بعد وفاة الإمام المهدي ؟ قلت: ظاهر ما تقدم من البيان الأول هو ذلك.

١. ويمكن أن يكون المقصود منها علامة كونية حقيقية، فالشمس بدلاً من أن تشرق من المشرق، هي تشرق من المغرب، فتكون علامة كونية واضحة للعيان، ولكنها ليست من علامات الظهور، إنها هي من علامات الساعة، وهذا ما صرحت به بعض الروايات، ومنها التالي: فقد جاء في كتاب الغيبة للشيخ الطوسي: ص٤٣٦ عن أمير المؤمنين الميلا قال: «قال رسول الله على: عشر قبل الساعة لابد منها: السفياني، والدجال، والدخان، والدابة وخروج القائم، وطلوع الشمس من مغربها، ونزول عيسي الملاهد.».

٢. كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق: ص٧٧ – ٧٨، ب٤٧، ح١.



قلت: هذا يُحمل على تعدد رجعات الأئمة المهلاء ففي واحدة أو أكثر من الرجعات يُمكن أن يتعاصر الأئمة المهللاء كلهم في زمن واحد، وإليه يُعزى ما روي عن جابر عن أبي جعفر المللاء قال: قال الحسين بن على المهللاء لأصحابه قبل أن يقتل: «... فأكون أول من تنشق الأرض عنه فأخرج خرجة يوافق ذلك خرجه أمير المؤمنين المللاء وقيام قائمنا المللاء وحياة رسول المللاء ...»(١).

هذا، ولكن توجد رواية تدل على أن خروج الدابة هو من علامات ظهور الإمام المهدي في ، وهي رواية عباد بن محمد المدايني أنه قال للإمام الصادق على ضمن حديث: متى يكون خروجه جعلني الله فداك؟ قال: «إذا شاء من له الخلق والأمر»، قلت: فله علامة قبل ذلك؟ قال: «نعم، علامات شتى»، قلت: مثل ماذا؟ قال: «خروج دابة من المشرق، وراية من المغرب، وفتنة تظل أهل الزورا، وخروج رجل من ولد عمي زيد باليمن، وانتهاب ستارة البيت، ويفعل الله ما يشاء»(٢).

ولو صحت هذه الرواية، فهي لا تدل على أكثر من كون خروج الدابة علامة على خروج الإمام المهدي ، ولا تدل على قبلية خروجها، بمعنى أن العلامة يمكن أن تسبق خروج الإمام المهدي ، كما في بناء جسر في بغداد مثلاً، ويمكن أن تكون معاصرة لظهوره ، أي تكون بعد خروجه، ولو الخروج الجزئي أو غير الرسمي أو غير العلني، كما في الخسف في البيداء، فإنه يكون بعد أن يعلم جيش السفياني بتواجد الإمام المهدي ، في مكة، فيتبعه، فيُخسف به في البيداء.

١. مختصر بصائر الدرجات للحلي ص ٣٧.

٢. بحار الأنوار: ج٨٣، ص٦٢.



فلتكن الدابة من القبيل الثاني.

ولكن هل يعني هذا أنها تدل على أن الدابة تخرج قبل وفاة الإمام المهدي الله المهدي الم

ربها يكون كذلك.

وعلىٰ كل حال، فيمكن أن يكون للدابة عدة خرجات - كما أشارت لذلك بعض النصوص المتقدمة -، وبعضها يكون معاصراً للإمام المهدي هذه وبعضها بعد وفاته، فإن الرجعة لوصحت مرة لصحت أكثر من مرة، ولا مانع عقلياً ولا نقلياً من ذلك، بل هناك نصوص تشير إلىٰ هذا المعنى كما تقدم.

فتحصل من كل ما سبق:

أولاً: أن خروج الدابة في آخر الزمان أمر متفق عليه بين الفرق الإسلامية، والخلاف هو في تحديد ماهيتها وبعض صفاتها.

ثانياً: أن نصوص العامة في توصيف الدابة، ولا يكاد يصدقها العقل وهي بالأساطير والأراجيف أقرب منها إلى الروايات، في حين أن روايات الخاصة في هذا المجال واضحة لا لبس فيها، وهي تدل على أن الدابة ولي من أولياء الله تعالى.

ثالثاً: أن الأدلة العقلية والنقلية تدل على أن الدابة ولي من أولياء الله تعالى، وله القدرة على تمييز المؤمن من غيره، وقد دلَّت الأدلة على أن هذا الولي هو أمير المؤمنين عليه .

رابعاً: أن له عليه عدة رجعات، بعضها يكون مزامناً للإمام المهدي الله وللإمام الحسين عليه.



# ضرورة الحكومة المهدوية بين نظرية العَقد الاجتماعي وارتكازية العصمة





#### تمهيد:

يبدأ البحث في القضايا المختلف عليها بتصوير أصل القضية ومفرداتها تصويراً دقيقاً، لئلا ينزلق الأمر إلى منخفضات النزاع اللفظي، ثم تناقش القضية إثباتاً أو نفياً بالأدلة تارة، وبنقض أدلة الطرف الآخر تارة أخرى، أو حلها، وبذلك يُشرى البحث وتكون له سعة من الكلام، لأجل الوصول إلى النتيجة المطلوبة.

أمّا القضايا البديهية والمتفق عليها، فلا يجد الباحث تلك السعة، بل لا معنى لبحثها، لمكان وضوحها، وعدم الخلاف فيها غالباً، إلّا أنه يبقى مجال آخر للبحث فيها، وهو تصوير القضية من جوانب مغفول عنها، تحتاج في إظهارها، والتنبيه عليها، ليتجلى ما يخفى منها على الأذهان، إلى تحليل لمقولاتها وتلمسها من هنا وهناك، وهذا مجال واسع أيضاً للبحث في أمثال هذه القضايا.

إن من هذه القضايا ضرورة الحاكم، وأن له التصرف بها يتعدى إلى التصرف في النفوس، فضلاً عن الأموال وغيرها، وهذا متفق عليه بين المسلمين في خصوص النبي محمد عليه بل هو مما تقتضيه الحياة عموماً.

وأمّا في الإمام من بعده، فقد اختلف المسلمون في ذلك، إذ ذهبت الشيعة الإمامية (أعلى الله شأنهم) إلى عصمة الإمام بعد النبي عَيَّلُهُ، وأن له ما للنبي عَيَّلُهُ في التصرف، للحديث المشهور المعروف المتواتر عن النبي عَيَّلُهُ قوله في غدير خُمِّ، آخذاً بيد على التَّلِا: (يَا أَيُّهَا النَّاسُ مَنْ وَلِيُّكُمْ وأُوْلَى بِكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ»؟ فَقَالُوا: الله ورَسُولُه، فَقَالَ: (مَنْ كُنْتُ مَوْلَاه فَعَلِيُّ مَوْلَاه اللَّهُمَّ وَالِه مَنْ وَالاه وعَادِ مَنْ عَادَاه )(()، وغرها من النصوص الصريحة.

وهذا التصرف على سعته محدود بحدود الشريعة ومصلحة الموتى عليهم، بل إن هذه الحدود مأخوذة في معنى الولاية وحقيقتها، وإلّا لانخرمت ولايته من رأس، ولم يستحق إطلاق اسم الوالي عليه، ومن هنا لا ولاية للأب على ولنده فيما لو تصرف فيما هو مفسدة فيه أو في أمواله.

وذهبت سائر المذاهب الإسلامية إلى عدم العصمة في الخليفة بعد النبي على ودهبت سائر المذاهب الإسلامية إلى عدم النبي على وإن صرحوا وبالتالي عدم وجوب طاعته بهذه السعة التي يتمتع بها النبي على ، وإن صرحوا بوجوب طاعة الحاكم وإن كان فاسقاً (٢) ، فقد أنكروا العصمة في الحاكم، وأضحت هذه القضية من القضايا التي لها الصدارة في الخلاف بين الشيعة الإمامية، وباقى الفرق الإسلامية.

إلّا أننا لما رأينا بعض علماء العامة - كالفخر الرازي وغيره - يقولون بالعصمة وإن أخفق الرازي في مصداقها بل الذين كتبوا عن علي التلاء لم يجدوا عليه أدنى مغمز يغمزونه فيه مع كثرة أعدائه، بل حتى أعدائه يشهدون له

١. الكافي للشيخ الكليني: ج١، ص٥٩٥، ح٣.

٢. هذا أيضاً يعني أنهم يرون الإطلاق في تصرف الحاكم.



بالولاية والفضل وأنه مع الحق والحق معه (١)، وهذا كاشف عن عصمته وإن لم يصرحوا بها.

إضافة إلى أن (جان جاك روسو) في نظريته (العقد الاجتماعي) ينظّر للطاعة المطلقة للحاكم بالعقد بين الرعية وبينه - كما سيأتي -، فجال في ذهني عند تصفح كتابه وبيان مرامه أنه يقترب من القول بالعصمة في الحاكم في قوله بالطاعة المطلقة له وإن لم يلتفت إلى ذلك.

من هنا حاولت الربط بين تلك المرتكزات والاعترافات، وبين ما يعتقده الإمامية في الحاكم بعد رسول الله عَيَّا الله عَيَّا الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَد (جان جاك روسو) الملازمة للعصمة أو قبل لو صححنا له ذلك: أن الحاكم يجب طاعته مطلقاً لعصمته، لكبي يصل المولَّىٰ عليهم إلىٰ مبتغاهم المنشود، والسعادة المطلقة واللذة الخالصة في عالم الدنيا، هذا من جهة، وأن العصمة التي اعترف بها الرازي إنها هي في شخص الحاكم، لا ما ذهب إليه من كونها في أهل الحل والعقد، من جهة أخرى، ونحن يكفينا هذان المنطلقان - أعنى العصمة والطاعة المطلقة - في تصوير الارتكاز عندهما وعند من يقبل مقولتيها.

إن قضية الولاية والحكومة من الأمور البديهية الضرورية للمجتمع البشري(٢)، لأن النزعات البشرية والرغبات الشخصية، وحب الإنسان لنفسه

١. روىٰ الخطيب البغدادي في تاريخه ج١١، ص٢٢٣ عن النبي علي الله على مع الحق والحق مع على، ولن يفترقا حتى يردا عليَّ الحوض يوم القيامة» وكذا في الإمامة والسياسة لابن قتيبة: ج١، ص١٠٩: أن عمرو بن العاص سئل عن خبر الولاية فقال: إنه حق، وقال للسائل: أزيدك: ليس أحد من صحابة النبي [عَيْنُ ] له مناقب مثل مناقب على. وفيه: أن سعد بن أبي وقاص قال: إن علياً شاركنا في محاسننا ولم نشاركه في محاسنه، وكان أحقنا كلنا بالخلافة. [بهج الصباغة في شرح نهج البلاغة، العلامة الشيخ محمد تقي التسترى: مج، ص٦٤].

 ٢. عن أمير المؤمنين عليه قال: «وإنه لا بدللناس من أمير بر أو فاجر يعمل في إمرته المؤمن، ويستمتع فيها الكافر، ويبلغ الله فيها الأجل». [نهج البلاغة: ج١، ص١٩]



ومصالحه، يلازمها ويرافقها أن يعتدي أحدهم على الآخر غالباً، بحكم التزاحمات الحاصلة في عالم المادة، إضافة إلى تحكم الأهواء والعصبية والقوة، فيضطهد المستضعف، ويستبد القوي، وتنعدم المساواة، وتبرز الطبقية، لعدم الرادع تنظيرا وتطبيقا، ومن هنا يحكم العقل بضرورة الإمامة والحكومة، لأجل حفظ النظام والنوع البشري، وبسط العدل والأمن.

ومن هنا نظّر أفلاطون لجمهوريته، والفارابي لمدينته، وكها هو أمل الرسالات السهاوية وهدفها، وغاية المنظّرين للحكومات من الفلاسفة والمفكرين أمثال (هوبز) و(روسو)، لأجل الحدمن اختلال النظام بوضع دستور ضامن للحقوق، والتنظير لحاكم مطاع بالبيعة والانتخاب.

إن الفكر الإسلامي وفّر على البشرية دستورها، وهو القرآن الكريم والسنة المتمثلة بالنبي عَلَيْ وأهل بيته الطاهرين المعصومين المني ، وبَيّن القرآن الكريم وصاحب الرسالة النبي الأعظم عَلَيْ الحاكم المطلق من بعده، بالنص الصريح، وهو علي بن أبي طالب الني للقيام بمهمة تطبيق قانون الإسلام، إلّا أن الأُمة انحرفت عن مسارها، وانقلبت على الأعقاب ﴿ أَفَإِنْ ماتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقابِكُمْ ﴾ (آل عمران: ١٤٤).

وهذا الانحراف أدى إلى تخبط المسلمين في ماهية الحاكم بعد النبي عَيَّلًا، وهذا التخبط أصبح الآن من المدونات المسطورة فقط، لأن الحكومات أضحت بعد الانحراف إلى يومنا هذا لا صلة لها بالتنظير الذي يذكرونه لتبرير الحكومات التي جاءت بعد النبي عَيَّلًا، بل ابتعدت عن كل القراءات المنظرة للحاكم والحكم بين المسلمين، فصار الحكم بعد الانحراف ملكاً عضوضاً(۱)،

١. كما في حديث السفينة الذي أخرجه أصحاب السنن وصححه ابن حبان (الخلافة بعدي ثلاثون سنة ثم تكون ملكاً) [صحيح ابن حبان: ج١٥، ص٣٩٢].



أخبرت بـه الشريعـة، وصـار الدسـتور بيـد الحاكـم يتقاطـع في كثـير مـن فقراتـه مـع القرآن والسنة، إن لم يكن معادياً لها.

اشتدت الأزمة لسوء التنظير والتنظيم، وأصبحت الأُمة بين مستضعف لا حيلة لـه، ومستبد متسلط، مع إقرارهـم بـأن وجـود المعصـوم بعـد النبـي ﷺ يحفظ الأمة من الضلال بوجوب طاعته، وربها يظهر من نص أبي محمد بن متويه رحمه الله تعالىٰ في كتاب الكفاية علىٰ أن علياً عليه معصوم، وإن لم يكن واجب العصمة(١)، إلَّا أنه لم يشترط العصمة في الإمامة، حيث قال: (ولا العصمة شرط في الإمامة، لكن أدلة النصوص قد دلت على عصمته، والقطع على باطنه ومغيبه، وأن ذلك أمر اختص هو به دون غيره من الصحابة...)(٢)، إلَّا أنه يكفينا أنه أقرّ بدلالة النصوص على عصمة أمير المؤمنين عليُّلا.

ثم إنه لابد أن يرافق ذلك الحاكم نظام عادل ودستور ماثل يطبقه، وهذا بدوره يحتاج إلى قوة وقدرة تمكّنه من تطبيق القوانين على الرعية، بالبيعة، أو بالعقد الاجتماعي كما يُسمّيه (روسو)، لإعطاء الإطلاق للحاكم في تصرفه، ظناً منه أن ذلك يوجب العدل بين البشرية.

ولايد من ذكر عدة أمور تُبيّن ما ذكرناه، نتلمَّس منها ارتكازية العصمة، ووجوب طاعة الحاكم طاعة مطلقة في وجدان بعض العلماء المسلمين والمفكرين من غيرهم ومنهم (جان جاك روسو) ومن قبله (هوبز)، ليلتقي هذا الارتكاز مع ما يعتقده الشيعة الإمامية في وجوب العصمة في الإمام، وأنه الحاكم المطلق ولابدية وجوده بين البشرية، لتطبيق المشروع الإلهي على ا البسيطة وإن غاب عن الأنظار، وهو الإمام الحجّة المهدى على البسيطة

١. شرح نهج البلاغة: ج٦، ص٣٧٦.

٢. شرح نهج البلاغة: ج٦، ص٣٧٦-٣٧٧.

# المؤخوث

# مركز الخطأ بين النظرية والتطبيق:

## تقسم العلوم إلى علوم إنسانية وعلوم طبيعية:

لا تعنينا هنا العلوم الطبيعية، وأما العلوم الإنسانية، فإنها معنية بوصف الواقع، لأجل تنظيمه بنظام معين، للوصول إلى نتائج معينه، ومن ذلك نظام الحكومة الذي حاولت البشرية وضع نظرية ناجعة للحكم، للحفاظ على العدالة الفردية والمجتمعية وحفظ الحقوق والحريات وغير ذلك، وللتخلص من السلبيات المرافقة للمجتمع، بسبب التزاحمات التي تحصل بين البشرية لمدنية الإنسان بالطبع، وحب كل إنسان لنفسه، ومصالحه، وهذا يوجب التشاح والاختلاف والتعدي على الحقوق، لذا نجد السعي الحثيث من الخبراء والمقننين النظر في النظريات المطروحة بتعديلها أو وضع نظريات جديدة خالية مما تجده من خلل في سابقتها، أي في نفس النظرية لا في تطبيقها.

إن ما حصل ويحصل من الفشل في الحكومات - ومنها الإسلامية - على مر التاريخ، ليس هو من الخطأ في التطبيق فقط، وإنها للخلل في نفس النظرية، وفي كثير من الحكومات الإسلامية نجد أنهم لم يأخذوا بنظام الإسلام الأصيل المتمثل بالقرآن وسُنة المعصوم لليلا، بل أبعدوه أيّها بُعد، وأتوا بنظام تحت غطاء الإسلام بتغييرات تتقاطع مع الفكر الإسلامي الأصيل، فلم يدونوا حديث رسول الله يكل المفسّر للقرآن الكريم، بل منعوا تدوينه بحجج واهية منذ صدر الإسلام، فبرزت نظرية الاجتهاد مقابل النص، بل استحدثوا نصا موازياً للنص الأصيل، ممن ليسوا أهلاً لحفظ أحاديث رسول الله كل وركنوا إليه جاعلينه هو الأصل مستمدين منه، فصارت نظريتهم النص مقابل النص فضلاً عن الاجتهاد مقابل النص، فالمراب فضلاً عن الاجتهاد مقابل النص، فالمراب فضلاً عن



وقد تكونت نظرية موازية للنظرية الأُم في الحاكم، فأحدثوا الشوري، وإجماع الأُمة، وأهل الحل والعقد، ووجوب إطاعة الحاكم وإن كان جائراً، وأنه لا ينعزل بالفسق أو بالخروج عن طاعة الله(١)، وإن ظلم وغصب الأموال وضرب الأبشار وتناول النفوس المحرمة (٢) و...، إلى غير ذلك من النظريات المحايدة للفكر المحمدي الأصيل المتمثل بالمعصوم التلاء فأنتج ذلك كما قال التفتازاني:

(إن اختلاف الصحابة فيما بينهم أمر معلوم، وقتل بعضهم بعضاً مسألة تعج بها صفحات التاريخ، وانحراف الكثير منهم عن الحق تثبته كتب السير والأخبار)(٣).

عندئة يكون الفشل والخطأ في الحكومات الإسلامية مرجعه إلى النظرية، التي أخذوها بفهمهم عن الإسلام، متعمدين كانوا أم لا، بل رجعوا إلىٰ الجاهلية، كم روي عن على بن أبي طالب عليه قال: «قال رسول الله عَيَّالهُ: من مات وليس له إمام(؟) من ولدي مات ميتة جاهلية. ويؤخذ بما عمل في الجاهلية والإسلام»(٥)، وننزوا ننزو القردة على منبر رسول الله عَيْلَ (٢)، لا الخطأ في التطبيق فحسب، وإنها أخذوا ما يحلو لهم ولغاية يرونها.

١. شرح المقاصد النسفية: ١٨٥.

٢. التمهيد للقاضي الباقلاني: ص١٨١.

٣. شرح المقاصد: ج٥، ص٣٠٢.

٤. المقصود هو الامام المعصوم المفترض الطاعة.

٥. عيون أخبار الرضا لليُّلا: ج٢، ص٥٨، ب٣١، ح٢١٤.

٦. قال السيوطي في الدر المنشور: (أخرج ابن جرير عن سهل بن سعد على قال: رأي رسول الله [عليه] بنى فلان ينزون على منبره نزو القردة، فساءه ذلك، فها استجمع ضاحكاً حتى مات...). [الدر المنشور - السيوطي: ج٤، ص١٩١].

من هنا نعرف أن النبي عَيْنَ قد تكفل هذه المهمة بأمر السماء، ولا دور للبشرية في اختيار دستورها وإمامها، لمعرفة السماء بمصالح البشرية ومفاسدها.

# وجوب العصمة في الحاكم:

إن ضرورة وجود الحاكم على البشرية أمر يقبله العقل والعقلاء بوضوح، ولولاه لما استقام النظام العام، ويشهد لذلك الواقع عند وجود أُمة بدون حاكم أو دستور، ولكن وجود الحاكم لا يكفي لوحده لسد فجوة اختلال النظام ما لم يكن معصوماً، وإلّا لرجع الاختلال في النظام بسبب عدم العصمة المقتضية للخطأ واتباع الأهواء والرغبات، من هنا كانت العصمة ضرورة للحاكم، وهي توجب الطاعة المطلقة له، لاطمئنان الاتباع به لعلمهم بعصمته، فالعصمة ملازمة لوجوب الطاعة المطلقة للمعصوم، لحقانيتها في كل أمر ونهي ومطابقتها للواقع، وضان تلك المطابقة.

هذه العصمة ووجوب الطاعة المطلقة نجدها في بعض من التنظيرات للحاكم، فقد اعترف الفخر الرازي بمبدأ العصمة في (أولي الأمر) في تفسير قوله تعالى: ﴿أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ (النساء: ٥٩)، كما اعترف ابن متويه في عصمة أمير المؤمنين المني ولكنه يختلف عن الرازي في تشخيص المصداق.

قال الفخر الرازي في تفسير هذه الآية الكريمة:

(يدل عندنا على أن إجماع الأُمة حجة، والدليل على ذلك أن الله تعالى أمر بطاعة أولي الأمر على سبيل الجزم في هذه الآية ومن أمر الله بطاعته على سبيل الجزم والقطع لابد وأن يكون معصوماً عن الخطأ، إذ لو لم يكن معصوماً عن الخطأ كان بتقدير إقدامه على الخطأ يكون قد أمر الله بمتابعته، فيكون

T • 4



ذلك أمراً بفعل ذلك الخطأ، والخطأ لكونه خطأ منهي عنه، فهذا يفضي إلى المجتباع الأمر والنهي في الفعل الواحد بالاعتبار الواحد، وأنه محال، فثبت أن الله تعالى أمر بطاعة أولي الأمر على سبيل الجزم، وثبت أن كل من أمر الله بطاعته على سبيل الجزم وجب أن يكون معصوماً عن الخطأ، فثبت قطعاً أن أولي الأمر المذكور في هذه الآية لابد وأن يكون معصوماً، شم نقول: ذلك المعصوم إمّا مجموع الأمة أو بعض الأمة، لا جائز أن يكون بعض الأمة؛ لأنا بينا أن الله تعالى أوجب طاعة أولي الأمر في هذه الآية قطعاً، وإيجاب طاعتهم تقطعاً مشروط بكوننا عارفين بهم قادرين على الوصول إليهم والاستفادة منهم، وإذا ونحن نعلم بالضرورة أنا في زماننا هذا عاجزون عن معرفة الإمام المعصوم، عاجزون عن استفادة الدين والعلم منهم، وإذا عاجزون عن الموصول إليهم، عاجزون عن استفادة الدين والعلم منهم، وإذا كان الأمر كذلك علمنا أن المعصوم الذي أمر الله المؤمنين بطاعته ليس بعضاً من أبعاض الأُمة، ولا طائفة من طوائفهم. ولما بطل هذا وجب أن يكون ذلك المعصوم الذي هو المراد بقوله: ﴿وَأُولِي الأَمْوِي أَهل الحل والعقد من

قد توهم الرازي في زعمه أن أولي الأمر هم أهل الحل والعقد، بعد زعمه عدم إمكان أن يكون مجموع الأُمة ولاةً للأمر، وعدم كونه بعض الأُمة، وغفل عن أن أهل الحل والعقد بعض الأُمة، فكيف نعرفهم؟

وكيف نصل إليهم؟

فوقع بم فرق منه، وهل أهل الحل والعقد عند المذهب الفلاني، أو المذهب الأخر أو الثالث...؟

وهل الشيعة من جملة أهل الحل والعقد أم لا؟

5: Y•1

١. تفسير الرازي: ج١٠، ص١٤٤.

والمهم في الأمر أنه لا يمكن للرازي إنكار أن أمير المؤمنين على بن أي طالب عليه من أولي الأمر الذين يجب طاعتهم على حد طاعة الله تعالى ورسوله على الأمر الذين يجب طاعتهم على حد طاعة الله تعالى ورسوله على الله عد كونه حسب نظره قد تسنّم زمام خلافة المسلمين، إضافة إلى أن العطف في الآية الكريمة ﴿يا أَيّهُ هَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا الله وَأَطِيعُوا الرّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ (النساء: ٩٥) يقتضي الاستراك في الأعراب والحكم، والحكم هو أن الطاعة لرسول الله واجبة مطلقاً بها يعم التصرف في الأنفس، لو الحكم هو أن الطاعة لرسول الله واجبة مطلقاً بها يعم التصرف في الأنفس، لو الكريم ﴿النّبِيُ أَوْلَى بِالمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ... ﴾ (الأحزاب: ٦)، فكذلك أولي الأمر، وأين هذا من إجماع الأُمة أو أهل الحل والعقد، لأنهم فكذلك أولي الأمر، وأين هذا من إجماع الأُمة أو أهل الحل والعقد، لأنهم ليس لهم طاعة مطلقة على المولى عليهم ولا تصرف في شؤونهم.

#### لم يتفقوا على قول:

ثم إن أهل السنة أنفسهم اختلفوا في الإمامة على أقوال ذكرها الجويني في كتابه غياث الأُمم في التياث الظلم، حيث قال: (قد كثر في أبواب الإمامة الخبط والتخليط والإفراط والتفريط ولم يخل فريق إلّا من شاء الله عن السرف والاعتساف ولم يسلم طائفة إلّا الأقلون عن مجانبة الإنصاف...)(١).

وقال: (قد ذهبت طوائف من أهل السنة إلى أنه لا يصلح لعقد الإمامة إلّا المجتهد المستجمع لشرائط الفتوى، وذهب القاضي الباقلاني في عُصب من المحققين إلى أن لا نشترط بلوغ العاقد مبلغ المجتهدين، بل يكفي أن يكون ذا عقل، وكيس، وفضل، وتهد إلى عظائم الأمور...)(٢)، ثم اعترف بقوله: (مما

١. غياث سلطان الأُمم في التياث الظلم - إمام الحرمين أبي المعالي الجويني: ص٤٦.

٢. نفس المصدر: ص٤٩.



نقطع به أن الإجماع ليس شرطاً في عقد الإمامة بالإجماع...)(١١)، ومن هنا نعرف أنه لا إجماع هنا لكي يحفظ الأُمة من الضلال الذي يزعمه الرازي.

ثم من هم أهل الحل والعقد بعد رحيل رسول الله عَيْلُهُ، بعد العلم بتخلف علي لليُّلا عن البيعة وهو من أهل الحل والعقد قطعاً.

ألا يمكن معرفة المعصوم بعد رحيل رسول الله عَيْنَ والوصول إليه، بالنظر إلىٰ الإخبارات المتعددة المتنوعة في عدة مواطن، وعلىٰ طول خط الرسالة، بفضل أمير المؤمنين عليه ، ووضوح عصمته يدور معه الحق حيثها دار ؟!

ثـم قـال الـرازي: (فـإن قيـل: المفـسرون ذكـروا في (أولى الأمـر) وجوهـاً أخرى سوى ما ذكرتم: أحدها: أن المراد من أولى الأمر الخلفاء الراشدون، والثاني: المراد أمراء السرايا، قال سعيد بن جبير: نزلت هذه الآية في عبد الله بن حذافة السهمي إذ بعثه النبي [عَيَالُهُ] أميراً على سرية. وعن ابن عباس أنها نزلت في خالد بن الوليد بعثه النبي [عَيَّالله ] أميراً على سرية وفيها عمار بن ياسر، فجرى بينهما اختلاف في شيء، فنزلت هذه الآية وأمر بطاعة أولي الأمر. وثالثها: المراد العلماء الذين يفتون في الأحكام الشرعية ويعلمون الناس دينهم، وهذا رواية الثعلبي عن ابن عباس وقول الحسن ومجاهد والضحاك. ورابعها: نقل عن الروافض أن المرادبه الأئمة المعصومون، ولما كانت أقوال الأُمة في تفسير هذه الآية محصورة في هذه الوجوه، وكان القول الذي نصر تموه خارجاً عنها كان ذلك بإجماع الأُمة باطلاً)(٢)، فإنه نقض علىٰ نفسه بنفسه، وأجاب بجواب لا ينفعه في شيء ولا محل لذكره هنا.

١. نفس المصدر: ص٥٢.

٢. تفسير الرازي: ج١٠، ص١٤٤.



وقد ذكر الشيخ المفيد في الفصول المختارة (١) عن الفضل بن شاذان ما يناسب الرد على الرازي:

(أليس علي بن أبي طالب من أمراء السرايا...؟ ألم يكن عليٌ الله من العلماء؟... أليس عليٌ الله قد كان من القوام على الناس بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؟... فصار أمير المؤمنين الله معنياً بالآية باتفاق الأُمة وإجماعها، وتيقنا ذلك بإقرار المخالف لنا في إمامته الله والموافق عليها، فوجب أن يكون إماماً بهذه الآية لوجود الاتفاق على أنه معني بها)(٢) على طريقة الرازي ومنطقه.

# نظرية العقد الاجتماعي:

العقد الاجتهاعي نظرية اشتهر بها الفيلسوف الفرنسي (جان جاك روسو) (۱۷۱۲-۱۷۷۸م)، وقد سبقه إليها كل من الفيلسوف البريطاني (جون ليوك) و (توماس هوبز) (۱۸۸۸-۱۷۷۹م).

اشتهرت النظرية وعرف بها (روسو) وكان من أهم أسباب اشتهارها هو قيام الثورة الفرنسية واتخاذها منهجاً في عملها.

أسس نظرية العقد الاجتماعي عند (جان جاك روسو)(٣):

يرى (جان جاك روسو) أن الناس كلهم يولدون أحراراً، فليس لأي إنسان سلطان طبيعي على إنسان آخر سواء أكان فرداً أم شعباً، وليس للاسترقاق وجه شرعي يسوع وجوده، سواء أتعلق بالأفراد أم بالشعوب،

١. الفصول المختارة: ص١١٨.

٢. بهج الصباغة في شرح نهج البلاغة - الشيخ محمد تقي التستري: مج٤، ص٦٥.

٣. العقد الاجتماعي - جان جاك روسو، ترجمة عادل زعية. وملخص النظرية من كتاب إلى الطليعة
 المؤمنة، الشيخ محمد أمين زين الدين: ص٩٧ وما بعدها، بتصرف.



وليس للقوي (أو الأقوى) حق طبيعي ولا أدبي يفرض له الطاعة في رقاب الآخرين، وأن الأساس الصحيح للدولة ولكل سلطان شرعي يكون بين الناس إنها هو العهد الاختياري الذي يقع في ما بينهم.

وتوضيح ذلك: أن الطبيعة زودت الإنسان بقوى محدودة تساعده على ال الحفاظ علىٰ نفسه بين الموجودات والبقاء بينها، وهذه القويٰ لا يتعداها ولا يستطيع زيادتها، بل وهبته الطبيعة بمقدار، وبالنظر لما يعاني في الحياة من عوائق كثيرة وصعوبة التأقلم معها برصيده من القوي المحدودة التي منحتها له الطبيعة فإنه مهدد بالانقراض مع اشتداد هذه العوائق.

فإن القوي العامة الموجودة عادة تتغلب على القوي الخاصة التي يمتلكها الإنسان حال كونه منفرداً منعز لاً، وعليه فإن الإنسان بلحاظ نفسه أى كل فرد فرد يصعب بقاؤه ويسير إلى الهلاك.

وتطرح النظرية حلاً للبقاء والمقاومة في ظل هذه المعوقات من أجل البقاء والتغلب عليها وهو وسيلة التكتل.

وكيفية ذلك من خلال اجتماع الأفراد وتشكيل قوة كبيرة، فبدل الفرد الذي يتحرك منعز لأعن الآخرين بعد تحديد هدف والذي يمتلك قابليات محـدودة لا يمكـن تجاوزهـا أو زيادتهـا، والضعيفـة بلحـاظ المعوقـات العامـة، والتـي يتعذر بقاؤه معها، هنا في هذه النظرية يتم تشكيل قوة كبيرة موحدة تتحرك باتجاه وهدف واحد وبمحرك واحد وهذه القوة أو هذا التكتل يستطيع الوقوف والتغلب على المعوقات بل على كل مقاومة.

والسبيل إلى ذلك هو العقد الاجتماعي، فبه يحفظ الإنسان نفسه وماله وحقوقه، وبنفس الوقت يحفظ حريته.

أمّا بخصوص شروط العقد الاجتماعي فيذكر هذا الفيلسوف شرطاً مهاً ترجع إليه كل الشروط وهو: أن يبيع كل فرد من المشتركين في هذا التكتل نفسه وجميع حقوقه بيعاً شاملاً إلى إدارة هذا التجمع، وبهذا الشرط يتساوى الجميع، فلا يكون هذا الشرط ثقيلاً عليهم ويعود بالمصلحة للجميع، لأن كل واحد منهم، فكل واحد يشترك

بهذا الحق، في اتنازل عنه، يظفر به من الجميع وبزيادة قوة يحفظ بها نفسه

نقطة الاشتراك الارتكازية:

و متعلقاته.

نحن نركز على شيء واحد من كل ما سبق من القراءات المنظّرة لماهية الحاكم، الذي هو نقطة مشتركة بين جميع النظريات الإسلامية والدينية والمدنية، هي التصرف المطلق للحاكم وفق التعاقد المبرم بين الحاكم والرعية.

إن التصرف المطلق والصلاحيات المطلقة للحاكم الإسلامي من ضروريات الإسلام وبداهاته بالنسبة إلى الرسول الأعظم على عند المسلمين قاطبة، لقوله تعالى: ﴿ النَّبِيُّ أَوْلَى بِالمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ (الأحزاب: ٦) وعند الشيعة الإمامية ومن ضرورياتهم لعلي بن أبي طالب عليه وعند بعض علياء العامة كها تقدم لأن المعصوم يجب طاعته مطلقاً، وإن أخطأ الرازي في تشخيص المصداق.

وإن جميع الأديان السهاوية تنتظر المخلص للبشرية، ولا معنى لانتظاره إلا الائتهار بأمره مطلقاً، لعلمهم بمنصبه الإلهي المستبطن للعصمة ووجوب الطاعة له.

وكذلك الحال في نظرية العقد الاجتهاعي التي ذهبت إلى وجوب الطاعة الطلقة للدولة والحاكم، لتلمسه ارتكازاً ضرورة إطلاق الحاكم قوة وتطبيقاً وإن كان بالتعاقد الاجتهاعي، مما يعني أنه يرغَب بوجود حاكم أو سلطة يجب التسليم إليها، تمثل القوة العامة التي تحفظ القوى الخاصة، وبدونها لا يمكن بسط العدالة والأمن والمساواة بين البشرية، بل تتعرض الأمة للهلاك بدون ذلك العقد.

#### النظرية المختارة في الإمامة:

يمكن القول بضرورة قضية الإمام المهدي في الفكر الإسلامي، ومعنى ذلك أن كل المسلمين يعتقدون بضرورة الاحتياج إلى الإمام المهدي من أجل الحفاظ على دين الله في وتطبيقه على كل البسيطة، وبسط العدالة الاجتهاعية بين الناس، وهذا ما ذهب إليه الفيلسوف (روسو) في نظريته مع فارق هو: عدم المعرفة بدين الإسلام ونظامه السهاوي وحكومته العادلة على فارق هو: عدم المعرفة بدين الإسلام ونظامه السهاوي وحكومته العادلة على جميع سكان الأرض بلا حدود تحده، ولا دين يميزه في إنسانيته وحقوقه، كها قال أمير المؤمنين المني في تصنيف الناس: "إمّا أخ لك في الدين أو نظير لك في الخلق"()، ورغم عدم إيهانه بمقولات الإسلام، إلّا أنه ذهب إلى الحاجة إلى الدولة وأن على المواطن أن يبيع نفسه إليها مطلقاً، لأجل تحقيق العدالة، ويرى أن من دون ذلك لا يمكن إنهاء الأزمات والنزاعات الموجودة، ولكنه مع ذلك لم تسعفه نظريته التي ما برحت تُبيد الشعوب الضعيفة، فضلاً عن الدول الكبرى، لأن صرف البيعة للحاكم والطاعة المطلقة له غير كافية ما لم يكن الحاكم معصوماً.

١. نهج البلاغة - تحقيق صالح: خطبة ٥٣، ص٤٢٧.

والخلاصة: إن الذي يحقق العدالة التامة يتمتع بقوة غير محدودة، متصلة بالسبب الرئيسي للوجود، وأن يبيع الفرد نفسه إليها ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِالمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ (الأحزاب: ٦) والبيعة له، والذي لابد من وجوده في الأرض إن الأرض لا تخلو من حجة »(١)، ويمكن الرجوع إليه هو الإمام المنصوص عليه، فبيعة المجتمع له لأجل تمكينه من فرض سيطرته باختيارهم لا بالإجبار. قال السيد كاظم الحائري: (إن المعصوم عليه على رغم أن له ولاية الأمر

قال السيد كاظم الحائري: (إن المعصوم التي على رغم أن له ولاية الأمر والحكومة بتشريع من قبل الله تعالى لم يكن من المقرر إلهياً أن يرضخهم لما له من حق الحكومة بالإكراه الإعجازي، كما أنه لا تجبر الأمة على الأحكام الأخرى كالصلاة والصوم بالجبر الإعجازي وإلا لبطل الثواب والجزاء، لأن الناس يصبحون مسيّرين عن غير اختيار، بل كان من المقرر أن يصل المعصوم إلى السلطة بالطرق الاعتيادية، ومن الواضح الوصول إلى السلطة بالطريق الاعتيادية، ومن الواضح الوصول إلى السلطة بالطريق البيعة منهم لأجل التأكد من وجود ثلة كافية من الأمة تعهدوا بنصر المعصوم والعمل معه في جهاده وسائر أموره الحكومية ولولاهم لعجز المعصوم حسب القوة البشرية ومن دون الإعجاز عن تحقيق السلطة والحكومة خارجاً)(\*).

إن الدين الإسلامي لم يهمل قضية الحكومة والإمامة، لضرورتها وخطورتها، وقد ذكرت الشريعة أرش الخدش، فلا يعقل تركها لمثل هذه القضية المصيرية، التي بات «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية»، فعرّفت بالإمام بشكل واضح، وبمواطن متعددة، إلّا أن الأُمة هي التي ضيّعت هذا المنصب

**T+A** 

١. الكافي للكليني: ج١، ص١٧٩، باب أن الارض لا تخلو من حجة.

٢. رسالة الثقلين العدد ١٢، مغزى البيعة مع المعصومين.



عن صاحبه الحق بعد رحيل رسول الله عَيْنَ ، بل في حياته، ورزية الخميس شاهد حيٌّ في مسطورات الكتب على ذلك (١)، ذلك المنصب الذي كان أمل النبي عَيِّكُ ، وبغية الأنبياء الماتك ، لحفظ الأمة من الضلال والسير نحو العدالة الإلهية، فأفشلت الأُمة المشروع الحكومي الإلهي بتقاعسها، وخذلانها وعدم وقوفها إلى جانب قمة العلم والقرآن الناطق، ولسان الصدق العلى، ومنبع فن القيدرة والإدارة السياسية والقضاء العيدل<sup>(٢)</sup>، فساء طالعها وتفتت آراؤها وبان فشلها وذهب ريحها.

إن هذه النظرية الإلهية للحكومة تظهر آخر الزمان، وهي ليست أطروحة شيعية فقط، وإنها هي أطروحة دينية بشَّرت بها الرسالات، ولا تختص ببقعة معيَّنة من الأرض، وإنها يملاً الأرض قسطاً وعدلاً، تلمسته النظريات الوضعية بالقول بالطاعة المطلقة للحاكم وإن لم تنظر إلى المصداق الحقيقي لعدم إيهانها به.

#### تجسد الإمامة في المهدوية:

تُعد قضية الإمام المهدي عليه في الفكر الإسلامي من القضايا المتفق عليها، وقضية انتظاره محسومة، والخلاف الذي وقع بين المسلمين ليس في أصل القضية، وإنها في تفاصيلها، وبعض خصوصياتها، وهذا خلاف طبيعي، نشأ أيضاً من سوء السلطة وانحرافها، وتمتد جذوره إلى الخلاف العقائدي في أصل الإمامة، لكن هذا الخلاف لا يُخرج القضية عن كونها ضرورة نجدها في

١. صحيح البخاري:ج٤، ص٢٩.

٢. (أقضاكم علي) جواهر المطالب في مناقب الإمام علي: ج١، ص٧٦.



أقوال علماء المسلمين، فقد قال ابن حجر: (قال بعض الأئمة: قد تواترت الأخبار واستفاضت بكثرة عن المصطفى [عليه الأخبار واستفاضت بكثرة عن المصطفى [عليه الأرض عدلاً، وأنه يخرج مع أهل بيته وأنه سيملك سبع سنين، وأنه يملأ الأرض عدلاً، وأنه يخرج مع عيسى عليه الصلاة والسلام...)(١).

وفي كتاب القول المختصر قال ابن حجر: (الذي يتعين اعتقاده ما دلت عليه الأحاديث الصحيحة من وجود المهدي المنتظر [ ] الذي يخرج الدجال وعيسى في زمانه، ويصلي عيسى خلفه)، فالإيان بضرورة الإمام المهدي من عقائد المسلمين التي لا يجوز التشكيك فيها.

#### الغيبة لا تنافي الإمامة:

ومن هنا نعلم أن الإمام ، وإن كان غائباً إلّا أنه هو الحاكم الفعلي والمتصرف الحقيقي.

إنَّ الغيبة لا تلازم عدم التصرّف في الأمر مطلقاً، بل قد دلَّ ت الروايات على وجه الانتفاع بي في غيبتي فكالانتفاع بالشمس إذا غيَّبتها عن الأبصار السحاب»(٢).

وروى علان قال: حدثني ظريف أبو نصر الخادم قال: دخلت عليه - يعني صاحب الزمان ، فقال لي: «عليَّ بالصندل الأحمر»، فقال: فأتيته به، فقال عليه : «أتعرفني»؟ قلت: نعم، قال: «من أنا»؟ فقلت: أنت سيدي وابن

١. القول المختصر في علامات المهدي المنتظر - ابن حجر الهيتمي: ص٢٣.

٢. الغيبة للشيخ الطوسي: ص٥١٣.



سيدي، فقال: «ليس عن هذا سألتك»، قال ظريف: فقلت جعلنى الله فداك فسِّر لي، فقال: «أنا خاتم الأوصياء، وبي يدفع الله البلاء عن أهلي وشيعتي»(١).

وقوله: «إنّا غير مهملين لمراعاتكم، ولا ناسين لذكركم، ولولا ذلك لنزل بكم اللأواء واصطلمكم الأعداء (٢).

وعن جابر بن يزيد الجعفى، قال: سمعت جابر بن عبد الله الأنصاري يقول: لما أنزل الله على نبيه محمد عَيَّا ﴿ حِيا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ [النساء: ٥٥]، قلت: يا رسول الله عرفنا الله ورسوله، فمن أولوا الأمر الذين قرن الله طاعتهم بطاعتك؟ فقال عَيْلُهُ: «هـم خلفائيي يـا جابـر، وأئمـة المسلمين (مـن) بعـدي، أولهـم عـلى بـن أبي طالـب، ثم الحسن والحسين، ثم على بن الحسين، ثم محمد بن على المعروف في التوراة بالباقر وستدركه يا جابر، فإذا لقيته فأقرئه منى السلام، ثم الصادق جعفر بن محمد، ثم موسىٰ بن جعفر، ثم على بن موسىٰ، ثم محمد بن على ثم على بن محمد، ثم الحسن بن علي، ثم سميي وكنيي حجة الله في أرضه وبقيته في عباده ابن الحسن بن على، ذاك الذي يفتح الله (تعالىٰ ذكره) على يديه مشارق الأرض ومغاربها، ذاك الذي يغيب عن شيعته وأوليائه غيبة لا يثبت فيها على الأرض القول بإمامته إلّا من امتحن الله قلبه للإيهان»، قال جابر: فقلت له: يا رسول الله فهل يقع لشيعته الانتفاع به في غيبته؟ فقال عَيِّاللهُ: «إي والذي بعثني بالنبوة إنهم يستضيئون بنوره، وينتفعون بولايته في غيبته كانتفاع الناس بالشمس وإن

١. الغيبة للشيخ الطوسي: ص٠٧٠.

٢. الاحتجاج - أحمد بن أبي طالب: ص٥٩٥.

# يْ تجللها س

# تجللها سحاب، يا جابر هذا من مكنون سر الله ومخزون علمه، فاكتمه إلّا عن

أهله...»(١)، فإنها سر من أسرار الله عَلَى وإن لم نعرف الحكمة منها كما في الحديث.

#### حتمية الحكومة المهدوية:

بنظرة إلىٰ تاريخ البشرية عموماً وحكوماتها، لم نجد حكومة حققت للبشرية مبتغاها، إلّا بعض المراحل وبحدود ضيقة، والغالب منها: إمّا حكومات قاهرة لرعاياها ظالمة لمن تسودها، وإمّا متسلطة عليها بذرائع دينية استغفلت بها الرعية، وإما حكومات مدنية مستحدثة بقوانين وضعية شعارها بسط العدالة لرعيتها، ولكنها لم تحقق ذلك لهم، فإنا نجد المعارضات، والثورات بين فينة وأخرى، وحتى لو ادَّعت تلك الحكومات الحرية والديمقراطية لشعوبها، فإنا لم نجد ذلك في حساب تلك الحكومة بالنسبة لغير شعبها، فنجد كثرة الحروب، واحتلال دولة لدولة أخرى، بحكم القوة والهيمنة التي تمتلكها الدولة المحتلة، وبتملُّكها الأسلحة الفتاكة، وقد تتذرع للاحتلال بذرائع براقة، كالاستعمار، والحماية، واستتباب الأمن في المنطقة، وغير ذلك من شعارات، مما يعني للمفكر والناظر أن هذه النزاعات لا تتهيء، وهذه القوانين غير مجدية لصلاح البشرية.

وقد يرجو البعض متفائلاً في تطور الدساتير والفكر البشري والمجتمعات، وتحصل حالة الإصلاح لجميع البشرية بمرور الزمن، فلا حروب ولا نزاعات، ولا محل لليأس في مثل هذه الأمور بعد أن لم نعلم المستقبل، ولم تنه الدنيا بعد.

١. كمال الدين للشيخ الصدوق: ج١، ص٢٥٣.

المروين، في المراب المر

ولكن ذلك التفاؤل ليس في محله، وذلك لإخبار المعصوم الله الدنيا سوف تمتلئ ظلماً وجوراً، فقد ذكر رسول الله على بلاءً يُصيب هذه الأُمة، حتى لا يجد الرجل ملجاً يلجأ إليه من الظلم، فيبعث الله رجلاً من عتري من أهل بيتي فيم لأبه الأرض قسطاً كما ملئت ظلماً وجوراً، يرضى عنه ساكن السماء وساكن الأرض، لا تدع السماء من قطرها شيئاً إلا صبته مدراراً، ولا تدع الأرض من مائها شيئاً إلا أخرجته، حتى تتمنى الأحياء الأموات. يعيش في ذلك سبع سنين أو ثمان أو تسع سنين (۱)، والأحاديث بهذا المضمون كثرة مستفيضة مشهورة.

خاتمة: ملامحٌ من حكومة الإمام المعصوم عليه:

لم نجد في تاريخ الإسلام حكومة للمعصوم الله إلّا في فترة قليلة جداً، عثلت في حكومة رسول الله عليه وأمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله ولكنها الي حكومة أمير المؤمنين الله وابتليت بمعارضات مبكّرة أدّت إلى حروب داخلية بين المسلمين - الجمل وصفين والنهروان -، ورغم ذلك نتمكّن من خلال ما نُقل من أحداث حكومة رسول الله عليه وحكومة أمير المؤمنين الله وصاياه وعهوده الله انتمكّن أن نقرأ التجربة الإسلامية في الحكومة ونستشرف من خلال ذلك، وما موجود من روايات تتحدّث عن ملامح حكومة الإمام المهدي في ومن ذلك ما جاء في صفة الولاة من قبل المعصوم الله وصف المهدي المنانة بأبشع صورة، فنزّله إلى ما هو أدنى من شسع النعل، وأن الولاة من قبد المؤمنين علي الله وصف الوالي الخائن للأمانة بأبشع صورة، فنزّله إلى ما هو أدنى من شسع النعل، وأن

١. المصنف - عبد الرزاق الصنعاني: ج١١، ص٣٧٢.



ولا يصلح شريكاً، إن صحَّ ما بلغه عنه من خبر الخيانة باتباع الهوى بعدم المساواة بين رعيته بتقديمه عشيرته على غيرها، بعد أن استدعاه للتثبت من أمره، ففي كتاب له الملي إلى المنذر بن الجارود العبدي، وقد كان استعمله على بعض النواحي، فخان الأمانة في بعض ما ولاه من أعاله:

«أمّا بعد، فإن صلاح أبيك غرّني منك، وظننت أنك تتبع هديه، وتسلك سبيله، فإذا أنت فيها رقى إليَّ عنك لا تدع لهواك انقياداً، ولا تبقي لآخرتك عتاداً، تعمر دنياك بخراب آخرتك، وتصل عشيرتك بقطيعة دينك، ولئن كان ما بلغني عنك حقاً لجمل أهلك وشسع نعلك خير منك، ومن كان بصفتك فليس بأهل أن يسد به ثغر، أو ينفذ به أمر، أو يعلى له قدر، أو يشرك في أمانة، أو يؤمن على جباية، فأقبل إليَّ حين يصل إليك كتابي هذا إن شاء الله) (۱).

ونجد أمير المؤمنين الميلا يرغّب الحاكم عن مأدبة أهل البصرة، الذين يدعون الأغنياء لولائمهم ويجفون الفقراء، ويعاتبه على فعل ذلك، ولم يتوقع من عامله تلبية أمثال هذه الدعوة، لما فيه من الشائبة على حكومة الإمام الميلا بأن عامله يُدعي إلى أمثال هذه المأدبة والطعام المستطاب بين الأغنياء، فينظر الفقير المتحسّر إلى ذلك نظرة اشمئزاز قد تسري إلى الحاكم الأصل، ومن هنا ردعه الإمام على الميلا عن مثلها بأروع عتاب، لأنه فيه تعظيم لشانه بقوله: «ما ظننتُ أنك تجيب إلى طعام قوم…»، ثم بين له صفاته الميلا من الإعراض عن الدنيا وملذاتها، والأخذ منها قدر الحاجة، وقد تجسدت تلك الصفات في

١. نهج البلاغة: ج٧١، ص١٣٢.



شخصه عليُّلاِ، ليكون قدوة للمقتدين بـه عليُّلاِ ففي كتـاب لـه عليُّلاِ إلىٰ عثـان بـن 🏿 حنيف الأنصاري - كان عامله على البصرة وقد بلغه أنه دعي إلى وليمة قوم من أهلها فمضى إليها - قوله:

«أمّا بعد، يا بن حنيف، فقد بلغنى أن رجلاً من فتية أهل البصرة دعاك إلى مأدبة فأسرعت إليها، تستطاب لك الألوان، وتنقل إليك الجفان، وما ظننت أنك تجيب إلى طعام قوم عائلهم مجفو، وغنيهم مدعو، فانظر إلى ما تقضمه من هذا المقضم، في اشتبه عليك علمه فالفظه، وما أيقنت بطيب وجهه فنل منه.

ألا وإن لكل مأموم إماماً يقتدى به، ويستضىء بنور علمه، ألا وأن إمامكم قد اكتفي من دنياه بطمريه، ومن طعمه بقرصيه، ألا وإنكم لا تقدرون علىٰ ذلك، ولكن أعينوني بورع واجتهاد، وعفة وسداد، فوالله ما كنزت من دنياكم تبرأ، ولا ادَّخرت من غنائمها وفراً، ولا أعددت لبالي ثوبي طمراً، ولا حزت من أرضها شبراً، ولا أخذت منه إلّا كقوت أتان دبرة، ولهي في عيني أوهيل من عفصة مقرة (١).

وأنه لا يصلح للحكومة البخيل لما فيه من النهمة(٢)، والجاهل والجافي والحائف والمرتشى والمعطل للسنة، كما في قوله عليُّلا:

«وقد علمتم أنه لا ينبغي أن يكون الوالي على الفروج والدماء والمغانم والأحكام وإمامة المسلمين البخيل فتكون في أموالهم نهمته، ولا الجاهل

١. نهج البلاغة: الخطبة ٤٥.

٢. (الهمة الشديدة بالأمر، أو إفراط الشهوة في الطعام)، كما في شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ج٨، ص۲٦٦.

ا فيضلهم بجهله، ولا الجافي فيقطعهم بجفائه، ولا الحائف للدول فيتخذ قوماً دون قوماً دون قوماً دون المقاطع، ولا دون قوماً ولا المرتشي في الحكم فيذهب بالحقوق ويقف بها دون المقاطع، ولا المعطل للسنة فيهلك الأمة»(١).

وتتجلى في الحكومة الإسلامية التسوية في الحقوق بين الرعية إلّا ما خرج بالدليل بالرحمة والمحبة واللطف، وأن هذه الأوصاف شعار للحكومة الإسلامية، من دون فرق بين المسلم وغيره.

قال أمير المؤمنين عليه إلى المؤمنين عليه المؤمنين عليه المؤمنية الرَّحْمة لِلرَّعِيَة والمَحَبَّة هُم، واللَّطف بِهم، ولا تَكُونَنَّ عَلَيْهِم سَبْعاً ضَارِياً، تَغْتَنِمُ أَكْلَهُم، فَإِنَّهُمْ صِنْفَانِ: إِمَّا أَخْ لَكَ فِي الدِّينِ، وإِمَّا نَظِيرٌ لَكَ فِي الخَلْقِ» (٢).

وفي حكومة الإمام المهدي الله نجد من الملامح البارزة القسمة بالسوية، والعدل في الرعية، لأنه يحكم بين كل أهل ملّة بشريعتهم (٣)، فيحكم بين أهل التوراة بكتابهم، وبين أهل الإنجيل بالإنجيل، وهكذا لأهل الزبور، ويحكم بين المسلمين بالقرآن، وهذا التعدد في الحكم كاشف عن عالمية حكومة الإمام المهدي في أرجاء المعمورة، فقد روي عن جابر، قال: دخل رجل على أبي جعفر الباقر اليلا، فقال له: عافاك الله، اقبض مني هذه الخمسائة درهم فإنها زكاة مالي، فقال له أبو جعفر اليلا: «خذها أنت فضعها في جيرانك من أهل الإسلام والمساكين من إخوانك المسلمين»، ثم قال: «إذا قام قائم أهل

١. نهج البلاغة: ١٣٤، كتاب ١٣١.

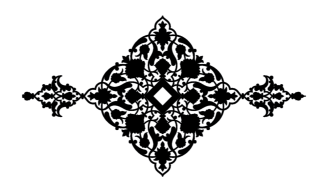
٢. نهج البلاغة: الخطبة ٥٣.

٣. وإن كان هذا في بعض مراحل ظهوره المبارك، لأن الناس من غير أهل الإسلام بعد اطلاعهم على الإسلام الأصيل سيتخذونه ديناً وبه يظهر على بقية الأديان كما نصّت الأخبار.

المروم والمراث

10

البيت قسم بالسوية، وعدل في الرعية، فمن أطاعه فقد أطاع الله ومن عصاه فقد عصى الله، وإنها سمي المهدي مهدياً لأنه يهدي إلى أمر خفي، ويستخرج التوراة وسائر كتب الله على من غار بأنطاكية، ويحكم بين أهل التوراة بالتوراة، وبين أهل الإنجيل بالإنجيل، وبين أهل الزبور بالزبور، وبين أهل القرآن بالقرآن بالقرآن، وتجمع إليه أموال الدنيا من بطن الأرض وظهرها، فيقول للناس: تعالوا إلى ما قطعتم فيه الأرحام، وسفكتم فيه الدماء الحرام، وركبتم فيه ما حرم الله على فيعطي شيئاً لم يعطه أحد كان قبله، ويملأ الأرض عدلاً وقسطاً ونوراً كما ملئت ظلماً وجوراً وشراً»(١).



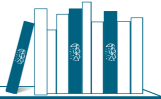
١. الغيبة للشيخ النعماني: ج١، ص٢٤١.



#### توضيح الإجابات

# رسالة في توضيح إجابات ابن قِبَة على في نقض كتاب الإشهاد لأبي زيد العلوي - الحلقة الثالثة





غيبة الإمام الثاني عشر من أئمة أهل البيت الملا من أكثر المسائل العقائدية التي تناولها أهل البيت الملا بالبيان والتوضيح، وأجابوا عن الأسئلة المثارة حولها من زمن النبي الأكرم علي وصولاً إلى الإمام الحجة على .

وتبعاً لهذا الاهتهام سار علهاء الطائفة في بيان غيبة الإمام الله ودفع الشبهات والإشكالات المثارة حولها.

وأُلِّفَتْ - منذ بدايات عملية التصنيف والكتابة - الرسائلُ والكتبُ حولها.

ومما أُلِّف في رد الشبهات عن الغيبة كتب الفقيه والأصولي أبي جعفر عبد الرحمن بن قبة الررازي الله المالية إن له العديد من المصنفات في هذا الصدد إلّا أنه لم يصل إلينا شيء مستقل منها.

وفي هذه الحلقات حاولنا قدر الإمكان إبراز تراث هذا الرجل العظيم مع شيء من البيان والتوضيح، ونسلط الضوء على توضيح ما أجاب به الله عن بعض الشبهات المثارة حول الغيبة.

719

١. تقدمت ترجمته في الحلقة الأولى التي نشرت في مجلة الموعود العدد (١٢) وتقدمت الحلقة الثانية في
 العدد (١٤).



# قال الشيخ الصدوق قَرْبُرُ (١):

وقال أبو جعفر محمد بن عبد الرحمن بن قبة الرازي في نقض كتاب الإشهاد لأبي زيد العلوي(٢)، قال صاحب الكتاب بعد أشياء كثيرة ذكرها لا منازعة فيها: وقالت الزيدية (٣) والمؤتمة (٤): الحجة من ولد فاطمة بقول الرسول المجمع عليه في حجة الوداع، ويوم خرج إلى الصلاة في مرضه الذي توفي فيه: «أيها الناس قد خلفت فيكم كتاب الله وعتري، ألا إنهما لن يفترقا حتى يرداعليَّ الحوض، ألا وإنكم لن تضلوا ما استمسكتم بها ١٥٠٠.

ثم أكد صاحب الكتاب هذا الخبر وقال فيه قولاً لا مخالفة فيه، ثم قال بعد ذلك: إن المؤتمة (٢) خالفت الإجماع وادَّعت الإمامة في بطن من العترة

http://:ansari.kateban.com/print1737/

10

77.

١. كمال الدين وتمام النعمة الشيخ الصدوق، تصحيح وتعليق على أكبر الغفاري: ص١٢٤.

٧. في سر السلسلة العلوية، لأبي نصر البخاري: ص٧٥، (أبو زيد) عيسيٰ بن محمد بن أحمد بن عيسيٰ بن يحيلي بن الحسين بن زيد، عالم كبير من علماء الزيدية فقيه متكلم توفي بالري سنة ست وعشرين وثلاثمائة لاعقب له.

جمع الكتاب الباحث اليمني: السيد جمال الشامي.

المصادر: معلومات من الباحث اليمني السيد جمال الشامي، وعن موقع كاتبان الإيراني:

٣. الزيدية مذهب يتبنى القول بإمامة زيد بن على بن الحسين بن على بن أبي طالب المن ووجوب الخروج على الظلمة، واستحقاق الإمامة بالفضل والطلب لا بالوراثة مع القول بتفضيل الإمام على النِّهِ وأولويت بالإمامة وقصرها من بعده في البطنين الحسن والحسين البيُّكِ ....

بحوث في الملل والنحل - الشيخ السبحاني: ج٧، ص٥٥٧.

٤. في الهامش من النسخة المعتمدة: يعنى الإمامية - الاثنى عشرية -.

٥. ورد هذا الخبر في عدة مصادر بألفاظ متقاربة مع ما رواه الشيخ ابن قبة عن كتاب الأشهاد، منها: الكافي - الشيخ الكليني: ج٢، ص١٥.

٦. أي الإمامية على ما تقدم.

ولم توجبها لسائر العترة (١)، ثم لرجل من ذلك البطن في كل عصر.

فأقول (٢) - وبالله الثقة: إن في قول النبي عَيْلِيُّ على ما يقول الإمامية دلالة واضحة وذلك أن النبي عَلَيْهُ قال: «إني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا، كتاب الله وعترتي أهل بيتي» دلَّ علىٰ أن الحجة من بعده ليس من العجم ولا من سائر قبائل العرب، بل من عترته أهل بيته، ثم قرن قوله بما دل (به) على مراده فقال: «ألا وإنمال) لن يفترقا حتى يردا عليَّ الحوض»، فأعلمنا أن الحجة من عترته لا تفارق الكتاب، وإنّا متى تمسكنا بمن لا يفارق الكتاب لين نضل، ومن لا يفارق الكتاب ممن فرض على الأمة أن يتمسكوا به، ويجب في العقول أن يكون عالماً بالكتاب مأموناً عليه، يعلم ناسخه من منسوخه، وخاصه من عامه، وحتمه من ندبه، ومحكمه من متشامه ليضع كل شيء من ذلك موضعه الذي وضعه الله عجلًا، لا يقدم مؤخراً، ولا يؤخر مقدماً. ويجب أن يكون جامعاً لعلم الدين كله ليمكن التمسك به والأخذ بقوله فيما اختلفت فيه الأُمة وتنازعته من تأويل الكتاب والسنة، ولأنه إن بقى منه شيء لا يعلمه لم يمكن التمسك به، شم متى كان بهذا المحل أيضاً لم يكن مأموناً على الكتاب، ولم يؤمن أن يغلط فيضع الناسخ منه مكان المنسوخ،

والمحكم مكان المتشابه، والندب مكان الحتم، إلى غير ذلك مما يكثر تعداده،

وإذا كان (هـذا) هكذا صار الحجة والمحجوج سواء، وإذا فسد هذا القول صح

ما قالت الإمامية من أن الحجة من العترة لا يكون إلَّا جامعاً لعلم الدين

١. ومعناه أن لفظ العبرة شامل وتخصيصه ببطن من البطون وبفرد من هذا البطن في كل جيل وطبقة لا دليل عليه.

٣. الصحيح: (ألا وأنها)، بقرينة وروده بلفظ (أنهم لن يفترقا) في عدة مصادر، منها: الكافي: ج٢، ص١٥؛ الغيبة: ص٠٥؟ معاني الأخبار: ص١٨٤.

معصوماً مؤتمناً على الكتاب، فإن وجدت الزيدية في أئمتها مَن هذه صفته، فنحن أول من ينقاد له، وإن تكن الأخرى فالحق أولى ما اتبع (١).

# 

#### لزوم كون الحجة من العترة الطاهرة:

يُثَنِّي الشيخ ابن قبة إلله على ما نقله صاحب نقض الإشهاد من كون الحجة والإمام هو من العترة وأنه قرين القرآن الكريم، ولا يفترق عنه الواحد منهم تلو الواحد إلى زمان ورود الحوض، ولكن الخلاف يبدأ من المخصص لعموم العبرة وأنها شاملة لكل فرد من أفراد العبرة؟

فلو وجد في زمان معين ألف شخص أو مائة ألف شخص من العترة فكلهم حجة حسب قول صاحب نقض الإشهاد!

لأن التخصيص بالبعض حسب دعواه لا دليل عليه.

### الدليل على تخصيص بعض العترة دون بعضها:

الشيخ عليه الله يرد دعوي صاحب كتاب الإشهاد ويقول له: إن المخصص موجود، وهو نفس عملية قرن العترة بالقرآن الكريم وأنه لا يفارقها ولا تفارقه حتى وقت الورود على الحوض في يوم القيامة، وهذا التعبير كناية عن الاقتران الدائم واستحالة الانفكاك.

ومع كون القرآن فيه ناسخ ومنسوخ وخاص وعام ومحكم ومتشابه، فلابد من وجود شخص عالم بكل هذا ولا يشتبه فيه ويكون مأموناً عليه وإلَّا لا معني لقرنه بالقرآن وهو جاهل به.

١. هكذا في المصدر والصحيح (أنْ يُتَّبع).



#### تحدي الزيدية بعدم القدرة على تشخيص الإمام من العترة حسب منهجهم:

يقول الشيخ الله الله الله الله الزيدية شخص مثل هذا فليدلونا عليه، ونحن نتبعه.

أمّا إذا قيل بوجود شخص دون أن يشترط فيه هذه الصفات، فهذا الشخص لا يسمى قريناً للقرآن، ولو قلنا: إنهم بأجمعهم أقران للقرآن الكريم بمعنى أن كل فرد فرد منهم هو قرين، ولكن نحن لا نشك بوجود تفاوت بين أفراد العترة فكيف يصح مع هذا التفاوت أن نساوي بين الحجة واللاحجة؟!

رد دعوىٰ أن انتخاب الناس هو الذي يعين شخص الإمام من العترة:

وإن قالوا: إنه واحد من العترة لا بعينه ولكن بانتخاب الناس له يتعين.

قلنا: هـذا لا يفرق بـه ولا يتميز عـما تدعيـه العامـة، والزيديـة قـد اتفقـوا معنا عـليٰ ضرورة شـخص مـن العـترة لا مـن غيرهـا.

# المخصص اللبّي عند الإمامية:

فلم يبق سوى كونه من العترة وخصوص الأفضل منها، وهذا ما نقول به نحن الإمامية.

وبكلمة واحدة: إن قرن شخص من العترة بالقرآن الكريم يعني وجود شخص معصوم في كل زمان، لهذا الشخص أهلية الإحاطة بها في القرآن الكريم، هذا هو المخصص اللبّي الواضح الذي ندَّعيه في تعيين شخص الإمام من العترة.

وقال شيخ من الإمامية(١): إنا لم نقل: إن الحجة من ولد فاطمة المَيْكَا قـولاً مطلقـاً وقلنـاه بتقييـد وشرائـط، ولم نحتـجّ لذلـك بهـذا الخـبر فقـط، بـل احتججنا به وبغيره، فأول ذلك أنّا وجدنا النبي عَيَّا الله قد خص من عترته أهل بيته أمير المؤمنين والحسن والحسين الهيك بها خصّ به ودلّ على جلالة خطرهم وعظم شأنهم وعلو حالهم عند الله على بما فعله بهم في الموطن بعد الموطن والموقف بعد الموقف، مما شهرته تغنى عن ذكره بيننا وبين الزيدية، ودل الله تبارك وتعالىٰ علىٰ ما وصفناه من علو شأنهم بقوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ [الأحزاب: ٣٣]، وبسورة هل أتى وما يشاكل ذلك، فلم قدّم [ عَيَّا الله على المور وقرر عند أمته أنه ليس في عترته من يتقدمهم في المنزلة والرفعة ولم يكن [عَلَيْهُ] ممـن ينسـب إلى المحابـاة ولا ممـن يـولي ويقـدم إلّا عـلى الديـن، علمنـا أنهـم المِيِّكُ نالوا ذلك منه استحقاقاً با خصهم به، فلم قال بعد ذلك كله: «قد خلّفت فيكم كتاب الله وعترتي» علمنا أنه عنى هؤلاء دون غيرهم لأنه لوكان هناك من عترته من له هذه المنزلة لخصه [ عَيْنَا ] ونبَّه على مكانه، ودلَّ على موضعه لئلا يكون فعله بأمير المؤمنين والحسن والحسين الهيك محاباة، وهذا واضح، والحمد لله، ثم دلنا على أن الإمام بعد أمير المؤمنين الحسن باستخلاف أمير المؤمنين عليُّلا إياه وإتباع أخيه له طوعاً.

توضيح ما قاله عليه الله عليها

حديث الثقلين كاشف عن خصائص الإمام:

ثم ليعلم أن موطن الاستدلال على حقانية ما نعتقده في الإمامة ليس



هو خصوص حديث الثقلين، بل هو ما جاء كاشفاً عن تلك الخصائص والصفات التي تحدث عنها النبي على في مواطن عديدة وبين فيها من سيخلفه، فلما ذكر حديث الثقلين جاء الحديث بعد ذكر تلك الخصائص كاشفاً ومفسراً لعنى كلمة الثقلين وفيمن هي مقصودة، وأمّا بعد أمير المؤمنين على فدلّنا على انطباق حديث الثقلين على الإمام الحسن على أنه بنفسه على كان مورداً لعدة أحاديث من رسول الله على تُفضّله وتنصص عليه، ولما تصدى واستلم الإمامة بعد أبيه على أذعن بإمامته الحسين على فكان هذا الإذعان بعد ذلك البيان كاشفاً عن حقانية ما نقوله في تفسير العترة، وإلّا كان التنصيص على خصوص أمير المؤمنين على والحسن على دون غيرهما محاباة لها حاشا رسول الله على وحاشاهما على عن ذلك، هذا ما يتلخص من كلام الإمامية الذي نقله الشيخ ابن قبة الله عن ذلك، هذا ما يتلخص من كلام الإمامية الذي نقله الشيخ ابن قبة الله عن ذلك، هذا ما يتلخص من كلام الإمامية

#### المتن:

وأمّا قوله: إن المؤتمة خالفت الإجماع وادّعت الإمامة في بطن من العترة، فيقال له: ما هذا الإجماع السابق الذي خالفناه فإنا لا نعرفه، اللهم إلّا أن تجعل مخالفة الإمامية للزيدية خروجاً من الإجماع، فإن كنت إلى هذا تومي فليس يتعذر على الإمامية أن تنسبك إلى مثل ما نسبتها إليه وتدّعي عليك من الإجماع مثل الذي ادّعيته عليها، وبعد فأنت تقول: إن الإمامة لا تجوز إلّا لولد الحسن والحسين عليك فيين لنا لم خصصت ولدهما دون سائر العترة لنبين لك بأحسن من حجتك ما قلناه، وسيأتي البرهان في موضعه إن شاء الله.

ثم قال صاحب الكتاب: وقالت الزيدية: الإمامة جائزة للعترة وفيهم للالله رسول الله عَيْنَ عليهم عامًا لم يخصص بها بعضاً دون بعض،

( 777



10

﴿ ولقول الله عَلَىٰ لهم دون غيرهم بإجماعهم: ﴿ ثم أُورِثنا الكتاب الذين ثُمَّ أُوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنا مِنْ عِبادِنا﴾ [فاطر: ٣٢] - الآية.

فأقول - وبالله التوفيق -: قد غلط صاحب الكتاب فيم حكم، لأن الزيدية إنا تجيز الإمامة لولد الحسن والحسين عليه العامة، والعترة في اللغة العم وبنو العم، الأقرب فالأقرب، وما عرف أهل اللغة قط ولا حكي عنهم أحد أنهم قالوا: العبرة لا تكون إلّا ولد الابنة من ابن العم، هذا شيء تمنته الزيدية وخدعت به أنفسها وتفردت بادِّعائه بلا بيان ولا برهان، لأن الذي تدّعيه ليس في العقل ولا في الكتاب ولا في الخبر ولا في شيء من اللغات، وهذه اللغة وهؤلاء أهلها، فاسألوهم يبين لكم أن العترة في اللغة الأقرب فالأقرب من العم وبني العم.

فإن قال صاحب الكتاب: فلِم زعمت أن الإمامة لا تكون (١) لفلان وولده، وهم من العترة عندك؟

قلنا له: نحن لم نقل هذا قياساً، وإنها قلناه اتِّباعاً لما فعله عَيَّا في بهو لاء الثلاثة (٢) دون غيرهم من العترة ولو فعل (٣) بفلان ما فعله بهم لم يكن عندنا إلّا السمع والطاعة.

توضيح ما قاله عليه الله عليه الله عليه الله المالة المالة

رد دعوىٰ مخالفة الإمامية للإجماع، بل لا إجماع على دعوىٰ الزيدية: يدُّعي صاحب كتاب الإشهاد أن الإمامية خالفت الإجماع. والشيخ ابن قبة الله يقول له: عن أي إجماع تتحدث؟

١. في بعض النسخ: لا تجوز.

٢. أي الإمام على والحسن والحسين الهيكال.

٣. أي لو فعل رسول الله ﷺ بالعباس مثلاً ما فعله بعلى للنَّالِا وولده فليس لنا إلَّا الطاعة.



إذ لا يوجد عندنا إجماع في كون العترة في جميع الذرية من بني هاشم، نعم إذا كان صاحب الإشهاد يقصد بالإجماع إجماع الزيدية، فبها، ولكن هذه المخالفة مردودة عليك يا صاحب الإشهاد لأن الإمامية يمكنها أن تدَّعي مخالفة الزيدية للإجماع أيضاً.

#### فقدان الزيدي المخصص وتخبطه في بيان مذهبه:

بل يردعلى الزيدية ما نقضوا به على الإمامية من تخصيص العترة بواحد منها في كل زمان على الترتيب المعروف عندهم من الإمام على الترتيب المعروف عندهم من الإمام على الترتيب المحروف عندهم من العترة الحسن والحسين الميلا الحجة بن الحسن الحسن الميلا ، فالزيدية أيضاً تخص من العترة الحسن والحسين الميلا دون غيرهما منها، في اهو الدليل على هذا التخصيص، فإن جاء بدليل على هذا التخصيص فهو لنا، بل لنا أحسن منه حجة وبرهاناً عليه، وهذا ما سيأتي لاحقاً.

#### استدلال الزيدي بالتخصيص بلا مخصص:

ثم قال صاحب الإشهاد: إن الإمامة تصح وتجوز في جميع العترة لأن رسول الله عَيَّا دل على ذلك في حديث الثقلين المتقدم ولم يخصصه ببعضهم فالتعميم فيهم ثابت، بل دلت الآيات القرآنية عليه من قبيل قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أُوْرَثُنَا الْكِتابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنا مِنْ عِبادِنا فَمِنْهُمْ ظالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سابِقً بالخُيْراتِ بِإِذْنِ اللهِ ذلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ ﴾ [فاطر: ٣٢].

فهذه الآية تدل على جواز الإمامة في جميع العترة بلا تخصيص ببعضهم.

اللغة واستعمال العرف فضلاً عن العقل، بل القرآن والسنة كلها تفند دعوىٰ الزيدية:

ولكن هذه الدعوى باطلة جزماً، فإن دعوى الزيدية أن العترة في



خصوص الحسن والحسين الميكي وهما أبناء البنت من ابن العم، هذا الادعاء لا قرينة عليه واللغة تدل على أن العترة هي الأقرب فالأقرب، وكذلك هو في القرآن الكريم والروايات، في جاءت به الزيدية في هذا التخصيص بعد ادّعائها الشمول لعموم العترة لا دليل عليه لا من لغة ولا من قرآن وسنة بل ولا من عقل.

# رد دعوىٰ أن الإمامية لا دليل عندهم علىٰ التنصيص:

إن قال صاحب الإشهاد: ولكنكم أيها الإمامية أيضاً تحصرون العترة بعد أمير المؤمنين عليه في الحسن والحسين عليه والبقية في أولاد الحسين واحداً بعد واحد عليه وهذا أيضاً ينافي عموم وإطلاق لفظة العترة وشمولها للجميع.

قلنا: إن ما قمنا به من تخصيص للعترة جاء به الدليل الذي دل على التنصيص، إذ دلت الروايات على التنصيص، ولولا وجودها لما نصصنا، وليس تنصيصنا بالقياس، ولو نص الرسول على على غير هؤلاء من العترة لأخذنا بتنصيصه.

# القاعدة في أمور الدين هي السمع والطاعة:

إننا - نحن الإمامية - في أمور الدين نقتدي بفعل الرسول عَيَا ونُحَكّم سيرته وفعله عَيَا وما علينا فيما يقول إلّا السمع والطاعة، فهو عَيَا الله الله الذي جعل لعيل العلي العلي وأولاده نصيباً ولم يجعل لغيرهم من العترة ذلك.

#### المتن:

وأمّا قوله: إن الله تبارك وتعالى قال: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنا مِنْ عِبادِنا ﴾ [فاطر: ٣٢] - الآية.



فيقال له: قد خالفك خصومك من المعتزلة وغيرهم في تأويل هذه الآية وخالفتك الإمامية وأنت تعلم مَنْ السابق بالخيرات عند الإمامية، وأقل ما كان يجب عليك - وقد ألفت كتابك هذا لتبين الحق وتدعو إليه - أن تؤيد الدعوى بحجة، فإن لم تكن فإقناع، فإن لم يكن فترك الاحتجاج بها لم يمكنك أن تبين أنه حجة لك دون خصومك، فإن تلاوة القرآن وادّعاء تأويله بلا برهان أمر لا يعجز عنه أحد، وقد ادّعي خصومنا وخصومك أن قول برهان أمر لا يعجز عنه أحد، وقد ادّعي خصومنا وخصومك أن قول الله على: ﴿ كُنْتُهُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠] - الآية، هم وأن الإجماع لا يتم والحجة لا تثبت بعلم العترة، فهل بينك وبينها فصل؟ وأن الإجماع لا يتم والحجة لا تثبت بعلم العترة، فهال بينك وبينها فصل؟ قيل له: فهات برهانك أولاً على أن المعنى بهذه الآية التي تلوتها هم العترة، وأن العترة هم الذرية وأن الذرية هم ولد الحسن والحسين المناهي دون غيرهم من ولد جعفر وغيره ممن أمهاتهم فاطميات.

توضيح ما قاله عِلَيْكُ :

### لا دليل لدى الزيدي ولا كلامه بمقنع:

إن قول الزيدي في الاستدلال بآية وراثة الكتاب على الشمول لجميع أفراد العترة لم يقع محل وفاق، فقد خالفه فيه المعتزلة والإمامية أيضاً، فالتخصيص ظاهر في أدلة أخرى فإن الإمامية حددت السابق بالخيرات وأوّلتُه وفسرته بالأئمة المحيدي في المحتال الزيدي لدخول الاحتال المخالف له على الأقل.

وأنت أيها الزيدي رغم أنك ألفت هذا الكتاب زاعماً أنك تدعو به للحق، كان عليك أن تأتي بالدليل والحجة، وإذا لم تكن لديك الحجة والدليل

على دعواك فعلى الأقل ليكن كلامك مقنعاً، أمّا إذا لم تكن لديك الأدلة ولا القدرة على الإقناع، فكان الأولى بك أن تترك المناظرة والمحاجة، فمن لا يملك البرهان ولا القدرة على الإقناع عليه أن لا يناظر، لأن مجرد ادّعاء امتلاك الدليل، وأن لديك القدرة على تأويل القرآن الكريم، مجرد هذا القول وادّعاء هذه الدعوى لا يعجز عنها أحد، وإن كان مبطلاً.

# تمسك الزيدي بالعام مع وجود المخصص:

حيث ادَّعوا أن جميع علماء الأُمة - سواء من العترة الطاهرة أم من الفرق الأخرى كالمرجئة والتي هي واضحة الفساد والبطلان والانحراف - على حد سواء!

فهل يصح قبول قولهم؟

#### الزيدية والمرجئة من واد واحد:

وهنا نقول لك: ما الفرق بينك وبين هؤلاء، فهؤلاء تمسكوا بالعام مع وجود المخصص، وأنت كذلك.

فهل بمجرد أن تدعي المرجئة ذلك تقبل قولها؟

أم أنك سوف تسأل عن الدليل على هذا التأويل؟

فإذا قلت: سوف أسأل عن الدليل على دعواهم، فنحن كذلك نقول لك: هات الدليل على دعواك. 74.



المتن:

شم قال: ويقال للمؤتمة: ما دليلكم على إيجاب الإمامة لواحد دون الجميع وحظرها على الجميع، فإن اعتلوا بالوراثة والوصية، قيل لهم: هذه المغيرية (١) تدَّعي الإمامة لولد الحسن ثم في بطن من ولد الحسن بن الحسن في كل عصر وزمان بالوراثة والوصية من أبيه وخالفوكم بعد فيم تدعون كما خالفتم غيركم فيا يدعى.

فأقول - وبالله الثقة -: الدليل على أن الإمامة لا تكون إلَّا لواحد أن الإمام لا يكون إلَّا الأفضل، والأفضل يكون على وجهين: إمَّا أن يكون أفضل من الجميع أو أفضل من كل واحد من الجميع، فكيف كانت القصة فليس يكون الأفضل إلّا واحداً لأنه من المحال أن يكون أفضل من جميع الأمة أو من كل واحد من الأمة وفي الأمة من هو أفضل منه، فلها لم يجز هـذا وصح بدليـل تعـترف الزيديـة بصحتـه أن الإمـام لا يكـون إلَّا الأفضـل صح أنها لا تكون إلَّا لواحد في كل عصر، والفصل فيها بيننا وبين المغيرية دلالة بيِّنة، وبان هيا من سائر العبرة بيا خصها به مما ذكرناه ووصفناه، فلما مضيٰ الحسن كان الحسين أحق وأولىٰ بدلالة الحسن لدلالة الرسول عَيْلُهُ عليه واختصاصه إياه وإشارته إليه، فلو كان الحسن أوصىٰ بالإمامة إلى ابنه لكان مخالفاً للرسول عَيْنِا الله وحاشا له من ذلك، وبعد فلسنا نشك ولا نرتاب في أن الحسين عليه أفضل من الحسن بن الحسن بن على والأفضل هو الإمام على الحقيقة عندنا وعند الزيدية، فقد تبيَّن لنا بها وصفنا كذب المغيرية وانتقض

١. مـن الفـر ق المنحرفـة وهـم أصحـاب المغـيرة بـن سـعيد. كان يقـول بإمامـة الأئمـة إلىٰ أبي جعفـر الباقر اللِّي (٥٧-١١٤هـ) فلم توفي أبو جعفر محمد بن على، دعا المغيرة إلى إمامة محمد بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن على بن أبي طالب وأظهر ما أظهر فبرأت منه أصحاب أبي عبد الله جعفر بن محمد الله يالاً.

وروين

10

الأصل الذي بنوا عليه مقالتهم، ونحن لم نخص علي بن الحسين بن علي الملك الأصل الذي بنوا عليه مقالتهم، ونحن لم نخص علي بالكلا به محاباة، ولا قلدنا في ذلك أحداً، ولكن الأخبار قرعت سمعنا فيه به لم تقرع في الحسن بن الحسن.

ودلُّنا علىٰ أنه أعلم منه ما نقل من علم الحلال والحرام عنه، وعن الخلف من بعده، وعن أبي عبد الله عليه الله عليه الما المسمع للحسن بن الحسن بشيء يمكننا أن نقابل بينه وبين من سمعناه من علم على بن الحسين المياليلا، والعالم بالدين أحق بالإمامة ممن لا علم له، فإن كنتم يا معشر الزيدية عرفتم للحسن بن الحسن علماً بالحلال والحرام فأظهروه وإن لم تعرفوا له ذلك فتفكروا في قول الله عَلَا: ﴿ أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحُقِّ أَحَقُّ أَنْ يُتَّبَعَ أَمَّنْ لا يَهِدِّي إِلَّا أَنْ يُهْدى فَما لَكُمْ كَيْ فَي كُمُ ونَ ﴾ [يونس: ٣٥]، فلسنا ندفع الحسن بن الحسن عن فضل وتقدم وطهارة وزكاة وعدالة، والإمامة لا يتم أمرها إلَّا بالعلم بالدين والمعرفة بأحكام رب العالمين وبتأويل كتابه، وما رأينا إلى يومنا هذا ولا سمعنا بأحد، قالت الزيدية بإمامته إلَّا وهو يقول في التأويل - أعنى تأويل القرآن - على الاستخراج وفي الأحكام على الاجتهاد والقياس، وليس يمكن معرفة تأويل القرآن بالاستنباط، لأن ذلك كان ممكناً لو كان القرآن إنها أنزل بلغة واحدة وكان علاء أهل تلك اللغة يعرفون المراد، فأمّا القرآن قد نزل بلغات كثيرة، وفيه أشياء لا يعرف المراد منها إلَّا بتوقيف مثل الصلاة والزكاة والحج وما في هذا الباب منه، وفيه أشياء لا يعرف المراد منها إلَّا بتوقيف مما نعلم وتعلمون أن المراد منه إنها عرف بالتوقيف دون غيره، فليس يجوز حمله علىٰ اللغة لأنك تحتاج أولاً أن تعلم أن الكلام الذي تريد أن تتأوله ليس فيه توقيف أصلاً، لا في جمله ولا في تفصيله.



## توضيح ما قاله على الله على الل

# اتِّهام الإمامية بمشابهة المغيرية:

يدُّعي صاحب كتاب الإشهاد أنه: إن كان دليل الإمامية على جعل الإمامة في ولـد الحسين عليه واحداً بعـد واحـد هـو الوراثـة والوصيـة، فهـذا غـبر مختص بهم، فإن فرقة المغيرة بن سعيد المنحرفة قد ادَّعت الوراثة والوصية في ولد الحسن بن الحسن في كل عصر، وهذه دعويٰ تشبه دعواكم وتخالفها من جهة أنهم يطبقونها على ولد الحسن عليَّ لا ولد الحسين عليَّلا.

### الإمامة في واحد وهو الأفضل:

فأجاب الشيخ ابن قبة قَرْبُيُّ : بأننا متمسكون بأن الإمامة لا تكون إلَّا لواحد في كل زمان، ولا يكون هذا الواحد إلّا الأفضل من الجميع، ومن كل فرد، وهذا الذي نقول به - من كون الإمامة لأفضل الجميع - يقتضي عدم تعدد الإمام ولابد من كونه واحداً في كل زمان لأن أفضل الجميع لا يكون إلّا شخصاً واحداً.

فالإقرار بأنه أفضل الجميع يقتضي وحدته في كل زمان، وهذا متفق عليه مع الزيدية.

#### الفارق بيننا وبين المغيرية:

أمَّا الفارق بيننا وبين المغيرية، فهو واضح وسهل، من جهة الاتفاق على دلالة النبي عَيْنِيا على الحسن والحسين البَيْلُم ، فلم مضى الحسن التَيْلُ ، كان الحسين عليَّا إلا أحق بالإمامة من بعده، إذ لو أوصى الإمام الحسن عليَّا إلامامة إلى ولده لكان مخالفاً لرسول الله عَيْلِيُّهُ، وحاشاه عن ذلك.

وبعد الحسن علي لا نشك أن الحسين علي أفضل من الحسن بن الحسن، والأفضل هو الإمام، وهذا متفق عليه بيننا وبين الزيدية، وجذا يتبيَّن كذب دعوي المغيرية.

# إمامة الإمام زين العابدين عليه المهالي المست بالتقليد:

ونحن لم نخص الإمام على بن الحسين المِيْكُ بما خصصناه محاباة، ولم نقلد في ذلك أحداً، وإنها الأخبار هي التي دلتنا عليه، ولم تدلنا على الحسن بن

وأيضاً دلنا على أنه أفضل أهل زمانه علمُه بالحلال والحرام، وأنه أعلم أهل زمانه به.

وهكذا الأمر في ولده الباقر عليُّ وحفيده الصادق عليُّ إلى ا

# تحدى الشيخ ابن قبة إلله للزيدية في إثبات الإمامة للحسن المثنى:

ولم نسمع مثل ذلك في الحسن بن الحسن، والعالم بالدين أحق بالإمامة في الدين من غير العالم به، فإذا كانت الزيدية تعرف أن للحسن بن الحسن علماً يمتازبه فليظهروه لنا، وإن لم تعرفواله شيئاً من ذلك فتذكروا قول الله تعالىٰ: ﴿ أَفَمَ نْ يَهْ دِي إِلَىٰ الْحَقِّ أَحْقُ أَنْ يُتَّبَعَ أَمَّ نْ لا يَهِدِّي إِلَّا أَنْ يُهْدَىٰ فَما لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ (يونس: ٣٥).

فلو كان للحسن بن الحسن تقدَّمٌ فنحن لا ندفعه عنه، ولكنه لم يتثبت عندنا أن له من الفضل من شيء.

ونحن لا نقول بالإمامة لأحد إلا بأن يكون من أهل العلم والفضل والمعرفة بالدين والقرآن الكريم، ومعرفته بالقرآن الكريم ليست بالتأويل والرأى؛ لأن القرآن الكريم حاله حال الصلاة والزكاة والحج، قضية توقيفية، فهو نزل بلغات ولهجات ومعانٍ كثيرة لا يعرفه ولا يعرفها إلَّا الإمام التَّلا.



المتن:

فإن قال منهم قائل: لم ينكر أن يكون ما كان سبيله أن يعرف بالتوقيف فقد وقل إلى العلاء فقد وقل إلى العلاء وجعل بعض القرآن دليلاً على بعض، فاستغنينا بذلك عما تدعون من التوقيف والموقف.

قيل له: لا يجوز أن يكون ذلك على ما وصفتم لأنا نجد للآية الواحدة تأويلين متضادين كل واحد منهم يجوز في اللغة ويحسن أن يتعبد الله به، وليس يجوز أن يكون للمتكلم الحكيم كلام يحتمل مرادين متضادين.

فإن قال: ما ينكر أن يكون في القرآن دلالة على أحد المرادين وأن يكون العلماء بالقرآن متى تدبروه علموا المراد بعينه دون غيره.

فيقال للمعترض بذلك: أنكرنا هذا الذي وصفته لأمر نخبرك به: ليس تخلو تلك الدلالة التي في القرآن على أحد المراديين من أن تكون محتملة للتأويل أو غير محتملة، فإن كانت محتملة للتأويل فالقول فيها كالقول في للتأويل أو غير محتملة، فإن كانت محتملة للتأويل فالقول فيها كالقول في هذه الآية، وإن كانت لا تحتمل التأويل، فهي إذاً توقيف ونص على المراد بعينه ويجب أن لا يشكل على أحد علم اللغة معرفة المراد، وهذا ما لا تنكره العقول، وهو من فعل الحكيم جائز حسن، ولكنا إذا تدبرنا آي القرآن لم نجد هكذا ووجدنا الاختلاف في تأويلها قائماً بين أهل العلم بالدين واللغة، ولو كان هناك آيات تفسر آيات تفسيراً لا يحتمل التأويل لكان فريق من المختلفين في تأويله من العلم؛ باللغة معاندين، ولأمكن كشف أمرهم بأهون السعي، ولكان من تأول الآية خارجاً من اللغة ومن لسان أهلها، لأن الكلام إذا لم يحتمل التأويل فحملته على ما لا يحتمله خرجت عن اللغة التي

توضيح الإجابان

وقع الخطاب بها، فدلونا يا معشر الزيدية على آية واحدة اختلف أهل العلم في تأويلها في القرآن ما يدل نصاً وتوقيفاً على تأويلها، وهذا أمر متعذر وفي تعذره دليل على أنه لابد للقرآن من مترجم يعلم مراد الله تعالى فيخبر به، وهذا عندى واضح.

# 

### بيان مذهب الزيدية في التأويل:

فإن اعترض معترض على الجواب السابق من توقيفية تشخيص معرفة القرآن بالإمام المالية وأن تعين المراد ليس بالتأويل وليس بيد الناس، وقال: لم لا نفص ل في القرآن الكريم بأن نقول: إن بعض القرآن الكريم توقيفي ويحتاج إلى الإمام لمعرفته، وبعضه الآخر يمكن استخراجه من قبل العلماء، وهذا البعض الذي يستخرجه العلماء يستدل عليه بالقرآن الكريم نفسه، فبعض القرآن يفسر بعضه الآخر، فإذا قبلنا هذا التفصيل سوف نستغني عن دعواكم في توقيفية القرآن وحاجته إلى الإمام المالية.

#### رد دعوى الزيدية في التأويل وإثبات التوقف:

والجواب عن هذا الاعتراض بأن نقول: إن هذه الدعوى خلاف الحكمة، فإن الحكيم لا يصدر منه كلام يحتمل مرادين يضاد أحدهما الآخر، وإذا تنازلنا عن التوقيفية سنقع في هذا المحذور لأنه مما ندركه بالوجدان أن للآية الواحدة هذا التعدد في المعاني والمرادات، فتحتاج معرفة الصحيح منها إلى الإمام عليه. وهذه الحاجة تأتي بعد الإذعان بالتوقيفية.

فإن قيل: لِم لا نقول: إن في نفس القرآن دلالة على أحد المرادين المتضادين، ومعرفة هذا المعنى الصحيح موقوف على التدبر في القرآن، فمتى



تأمل العلماء وتدبروا فيه استخرجوا المعنى المراد، فالمعنى المراد مودع في القرآن، واستخراجه موقوف على التدبر من قبل العلماء، وبذلك لا نحتاج إلى التوقيفية التي قلتم بها.

فإنه يقال: إن من الواضحات ما قلناه وادَّعيناه من توقيفية القرآن الكريم، ووجه الكريم ومن حاجة القول بالتوقيفية إلى مترجم وإمام للقرآن الكريم، ووجه هذا الوضوح:

# وضوح حاجة القرآن إلى مترجم:

نحن نطالبكم أيها الزيدية: بأن تأتوا لنا بآية تدعم دعواكم، وأنها تفسر آية أخرى وأن فيها المعنى الصحيح من المعنيين المتضادين، لأنكم إذا جئتم بآية وقلتم هذه هي، فسوف نسألكم:

هـل المعنى الظاهر من الآية والذي صار قرينة على اختيار أحد المعنيين المتضادين، هل هذا المعنى نص في المراد وغير قابل للتأويل أم يحتمل التأويل؟

فإن قلتم: يحتمل التأويل كما هو واقع الحال.

قلنا: رجع الأمر إلى ما نقول من ضرورة التوقيفية والرجوع إلى الإمام عليه في معرفة المعنى التوقيفي.

وإن قلتم: هو نص في المعنىٰ ولا يقبل التأويل.

قلنا: هذا أيضاً إقرار منكم بالتوقيفية التي فررتم منها.

علىٰ أنه إذا تدبرنا في آيات القرآن الكريم لا نجد آية واحدة لا تحتمل معنىٰ آخر.

ولو كان الأمركم تزعمون وأن في الآيات ما يفسر بعضه بعضاً بنحو لا يحتمل التأويل بعد تفسيره بالمعنى المقصود، وكان هذا معروفاً وواضحاً

بين العلماء، لأصبح كل من يخالف هذا التأويل من المعاندين، مع أن العلماء لم يصفوه بذلك!

ولأمكن كشف هؤلاء المعاندين بسهولة وبدون عناء وبأبسط وأهون التفات!

ولكنه ليس بموجود، فرجع الأمر إلىٰ لزوم القول بالتوقيفية.

#### المتن:

شم قال صاحب الكتاب: وهذه الخطابية (١) تدعي الإمامة لجعفر بن محمد من أبيه الماتل بالوراثة والوصية، ويقفون على رجعته، ويخالفون كل من قال بالإمامة ويزعمون أنكم وافقتموهم في إمامة جعفر عليه وخالفوكم فيمن

فأقول - وبالله الثقة -: ليس تصح الإمامة بموافقة موافق ولا مخالفة مخالف وإنها تصح بأدلة الحق وبراهينه وأحسب أن صاحب الكتاب غلط والخطابية قوم غلاة، وليس بين الغلو والإمامة (٢) نسبة.

فإن قال: فإني أردت الفرقة التي وقفت عليه (٣).

قيل له: فيقال لتلك الفرقة: نعلم أن الإمام بعد جعفر موسى بمثل ما علمتم أنتم به أن الإمام بعد محمد بن على جعفر، ونعلم أن جعفراً مات

١. فرقة منقرضة من الفرق المغالية والمنحرفة، وقد ظهرت هذه الفرقة في الكوفة زمن الإمام الصادق عليُّلا، وقد تأسست هذه الفرقة على يد محمد بن مقلاص المكنى بأبي الخطّاب، الذي كان من أصحاب الإمام الصادق الثِّلا، وهم الذين قالوا إن الله ربح حلّ في أئمة أهل البيت المِيلاء حتّى بلغ بهم الأمر أن عبدوا الإمام الصادق علي ولبواله عند مشاهدته، ممّا دفع الإمام الصادق علي إلى إعلان البراءة منهم وقد لَعَنهم في السرّ والعَلَنْ.

٢. في بعض النسخ: والإمامية.

٣. أي: على الإمام جعفر بن محمد التَّالِّهِ.



كما نعلم أن أباه مات والفصل بيننا وبينكم هو الفصل بينكم وبين السبائية والواقفة علىٰ أمير المؤمنين (صلوات الله عليه)، فقولوا كيف شئتم.

ويقال لصاحب الكتاب: وأنت في الفصل بينك وبين من اختار الإمامة لولد العباس وجعفر وعقيل، أعني لأهل العلم والفضل منهم، واحتج باللغة في أنهم من عترة الرسول، وقال: إن الرسول عَلَيْهُ عم جميع العترة ولم يخص إلّا ثلاثة (علم أمير المؤمنين والحسن والحسين (صلوات الله عليهم) عرّفناه وبيّن لنا.

### توضيح ما قاله على الله على الل

موافقة بعض فرق الضلال للإمامية في بعض الدعوى لا يلزم حقانية هذه الفرق ولا بطلان الإمامية:

يدَّعي صاحب كتاب الإشهاد أن دعوى الشيعة لا تصح لأن بعض فِرَق الشيعة قد وافقت الدعوى وفي كونها بالوراثة والوصية مع ذلك خالفوا الشيعة الإمامية في التطبيق، وهذا يكشف في نظره عن بطلان المذهب الذي اعتمد عليه الإمامية.

#### الإمامة لا تبطل بقول المخالف ولا تتوقف على الموافق:

الشيخ ابن قبة بي يردهده الدعوى ويبين: أن الإمامة لا تتوقف على قبول الموافق ولا تبطل بقول المخالف، الإمامة تثبت بالأدلة الحقة والبراهين التي يستدل بها عليها، وتشبيه الإمامية بالخطابية من قبل صاحب كتاب

جليل الوائلي

١. في النسخة المعتمدة (كذا. وفي هامش بعض النسخ: الظاهر (ولم يخص بالثلاثة). أقول: ويمكن أن يكون (إلّا) في قوله: (إلّا ثلاثة) زائداً من سهو النساخ).

الإشهاد غلط واضح، إذ إن الخطابية من الفِرَق المغالية كما هو معروف وواضح، والإمامية فرقة لها أصولها ورجالها وأئمتها البَيْكُ وكتبها ومؤلفاتها وغير ذلك، ومقارنتها بالفرق المغالية غلط لا ينبغي أن يقع فيه صاحب كتاب الإشهاد.

#### تفسير المقارنة بنحو آخر:

فإن قال صاحب الإشهاد: إن المقصود من المقارنة هي المقارنة بالفرقة التبي وقفت لا التبي غالب، أي المقصود بالتشبيه هو أن هناك من قال بكون الإمامة بالوراثة والوصية ولكنها لم تتفق مع الإمامية في التطبيق فوقفت على الإمامة الإمام الصادق عليُّك ولم تجعل الإمامة في ولده موسى عليُّلاً.

#### رد المقارنة بها لا مخلص للزيدية منه:

فإنه يقال له: إن فرقة الواقفة تعلم بأن الإمامة بعد الصادق الله هي لولده موسى الكاظم التِّلْا، هي تعلم ذلك بنفس مستوى العلم الذي تعلم به أنت أن الإمامة بعد الإمام محمد بن على الباقر علي هي للإمام جعفر بن محمد الصادق النَّلا، وتعلم أيضاً أن الإمام الصادق النَّلا قد مات، كما نعلم وتعلم أن أباه المالك قد مات، وكل ما تقولونه للتفريق بين فرقتكم وفرقة السبئية التي قالت بحياة أمير المؤمنين المؤلفين عليه وعدم موته، وأنتم قلتم بموته وإسراء الإمامة في ولديه للهيك من بعده وفي على بن الحسين التي العدهما، كلما تقولونه لرد السبائية نقوله لرد الخطابية، فقولوا كيف شئتم وسنقول بها

وأيضاً بنفس الطريقة التي تفصّلون بها وتفرّقون على أساسها بينكم وبين أهل الفضل والعلم من بني العباس، نحن نسألكم وجوابنا بم تجيبون به بنى العباس، فنحن سنجيبكم به، وبها تفرقون نحن سنفرق به.

72.



وما تقدمونه من دليل يميزكم عن بني العباس مع أنه يصح منهم الاستدلال على أن الإمامة فيهم بنفس استدلالكم من كونهم من العترة، ولم يخصص إلّا الثلاثة، هو دليلنا.

#### المتن:

ثم قال صاحب الكتاب: وهذه الشمطية تدَّعي إمامة عبد الله بن جعفر بن محمد من أبيه (۱) بالوراثة والوصية، وهذه الفطحية تدَّعي إمامة إسماعيل بن جعفر (۲) عن أبيه بالوراثة والوصية، وقبل ذلك (إن) عاقالوا بإمامة عبد الله بن جعفر ويسمون اليوم إسماعيلية لأنه لم يبق للقائلين بإمامة عبد الله بن جعفر خلف ولا بقية، وفرقة من الفطحية يقال لهم: القرامطة (۲) قالوا بإمامة محمد بن إسماعيل بن جعفر بالوراثة والوصية.

ا. في النسخة المعتمدة (كذا. وفي فرق الشيعة للنوبختي (السمطية هم الذين جعلوا الإمامة في محمد بن جعفر وولده من بعده وهذه الفرقة تسمى (السمطية) نسبة إلى رئيس لهم يقال له يحيى ابن أبي السميط انتهى. وفي المحكي عن المقريزي يحيى بن شميط الأحمسي ويذكر أنه كان قائداً من قواد مختار بن أبي عبيدة الثقفي) والظاهر التعدد لتقدم المختار عن محمد بتسعين سنة.

٢. في النسخة المعتمدة (كذا. وفي كتاب النوبختي الفطحية فرقة يقولون بإمامة عبد الله بن جعفر وسموا
بذلك لأن عبد الله كان أفطح الرأس، وقال بعضهم: كان أفطح الرجلين، وقال بعض الرواة: نسبوا
إلى رئيس لهم من أهل الكوفة يقال له: عبد الله بن فطيح).

٣. في النسخة المعتمدة (هم فرقة من المباركية وإنها سموا بهذا برئيس لهم من أهل السواد من الأنباط كان يلقب (قرمطويه) كانوا في الأصل على مقالة المباركية ثم خالفوهم فقالوا: لا يكون بعد محمد على إلا سبعة أئمة على بن أبي طالب إلى جعفر بن محمد ثم محمد بن إسهاعيل وهو الإمام القائم المهدي وهو رسول. وزعموا أن النبي انقطعت عنه الرسالة في حياته في اليوم الذي أمر فيه بنصب على بن أبي طالب على للناس في غدير خم، فصارت الرسالة في ذلك اليوم في على بن أبي طالب، واعتلوا في ذلك بقول رسول الله على: «من كنت مولاه فهذا على مولاه» وأن هذا القول منه خروج من الرسالة والنبوة والتسليم منه في ذلك لعلى الله بأمر الله على وأن النبي على بعد ذلك كان مأموماً لعلى محجوجاً به. (قال النوبختي): وفي تلبيس إبليس لابن الجوزي تحقيق لسبب تسمية القرامطة هذا الاسم).

ان المحال

10

وهذه الواقفة على موسى بن جعفر تدَّعي الإمامة لموسى وترتقب بعته.

وأقول: الفرق بيننا وبين هؤلاء سهل واضح قريب: أمّا الفطحية فالحجة عليها أوضح من أن تخفى لأن إسهاعيل مات قبل أبي عبد الله عليه، والميت لا يكون خليفة الميت، ولكن القوم عملوا على تقليد الرؤساء وأعرضوا عن الحجة وما في بابها.

وهذا أمر لا يحتاج فيه على إكثار لأنه ظاهر الفساد، بيّن الانتقاد.

وأمّا القرامطة فقد نقضت الإسلام حرفاً حرفاً، لأنها أبطلت أعهال الشريعة وجاءت بكل سوفسطائية، وإن الإمام إنها يحتاج إليه للدين وإقامة حكم الشريعة، فإذا جاءت القرامطة تدَّعي أن جعفر بن محمد أو وصيه استخلف رجلاً دعا إلى نقض الإسلام والشريعة والخروج عما عليه طبائع الأُمة لم نحتج في معرفة كذبهم إلى أكثر من دعواهم المتناقض الفاسد الركيك. وأمّا الفصل بيننا وبين سائر الفرق فهو أن لنا نقله أخبار وحملة آثار قد طبقوا البلدان كثرة، ونقلوا عن جعفر بن محمد المُتَلِيُّ من علم الحلال والحرام ما يعلم بالعادة الجارية والتجربة الصحيحة أن ذلك كله لا يجوز أن يكون كذباً مولداً، وحكوا مع نقل ذلك عن أسلافهم أن أبا عبد الله المثلا أوصىٰ بالإمامة إلى موسىٰ عليَّلاِ، ثم نقل إلينا من فضل موسىٰ عليَّلاِ وعلمه ما هـو معـروف عنـد نقلـه الأخبـار، ولم نسـمع لهـؤلاء بأكثـر مـن الدعـوي، وليـس سبيل التواتر وأهله سبيل الشذوذ وأهله، فتأملوا الأخبار الصادقة تعرفوا بها فصل ما بين موسى الله ومحمد وعبد الله بنبي جعفر، وتعالبوا نمتحن هذا الأمر بخمس مسائل من الحلال والحرام مما قد أجاب فيه موسى التلا فإن وجدنا لهذين فيه جواباً عند أحد من القائلين بإمامتهم فالقول كم يقولون،



وقــد روت الإماميــة أن عبــد الله بــن جعفــر ســئل كــم في مائتــي درهــم؟ قــال: خمســة دراهم، قيل له: وكم في مائة درهم؟ فقال: درهمان ونصف(١١).

## توضيح ما قاله عِلَيْهُ:

#### رد فرق الواقفة وغيرها:

ما قلناه.

وكذلك هو الكلام بعينه في فرقة الشمطية والفطحية والقرامطة التي وقفت ولم تجر الإمامة في ولد الإمام السابق، مع إنها تقول بالوراثة والوصية. فالجواب واضح بعين ما تقدم، وفي الفطحية فالأمر أوضح لموت إسماعيل في حياة أبيه الصادق عليه والميت لا يكون خليفة الحي إنما الحي خليفة الميت، ولكن القوم لعنادهم ومتابعتهم العمياء لرؤسائهم وإعراضهم

وأمّا القرامطة فمضافاً لما تقدُّم فقد دلَّت تصرفاتها وفعالها على أنها نقضت الإسلام حرفاً حرفاً، فكيف يستشهد بها علينا ونقارن بها!

عن الحجة قالوا بذلك، وأمر هؤلاء ظاهر وواضح الفساد فيلا يحتاج إلىٰ أكثر

فأصل الإمامة لحفظ الدين، وعندما تدَّعي القرامطة أن وصى الإمام الصادق عليه بحسب نظرهم هو من نقض الدين حرفاً حرفاً، في قاموا به هـو دليـل عـليٰ كـذب دعواهـم، وفسـاد معتقدهـم المتناقـض.

وأمَّا الفارق بيننا وبين بقية الفرق فهو: أن لنا - نحن الشيعة الإمامية -رواة حديث ونقلة أخبار قد ساروا في جميع أصقاع الأرض ونقلوا عن الأئمة المتلاكل أحاديثهم من الحلال والحرام، وهؤلاء على كثرتهم واختلاف بلدانهم تقتضي العادة استبعاد اجتماعهم على الكذب، وهم في ذات الوقت قد قالوا بإمامة

١. في هامش النسخة المعتمدة: يعنى لم يعلم عبد الله أن نصاب الدرهم في الركاة مائتان، ولا زكاة فيم دون ذلك فأجاب في المسألة بالقياس وأخطأ.

الإمام موسى بن جعفر الكاظم بعد أبيه الميالا، وأنه الميالا أوصى بالإمامة إليه، ثم نقلوا لنا من فضائل الإمام موسى الكاظم الميلا وعلمه ما هو معروف مشهور، هذه هي دعواهم التي تواترت عنهم.

فلا يقاس ما عندنا من تواتر بها عند غيرنا من شذوذ.

فراجعوا الأخبار وتأملوا فيها تجدوا الفرق بين من ندَّعي له الإمامة وبين من تُدَّعيٰ له الإمامة من هذه الفرق.

بل تعالىوا نمتحن ونختبر ما ذهبوا إليه بمسائل خمسة من الحلال والحرام مما أجباب بها الإمام موسيى بن جعفر عليَّا إن وجد عند هذه الفِرَق أجوبة، فإنه يصح ما يقولون.

وقد روت الإمامية أن عبد الله بن جعفر سئل عن الزكاة في مائتي درهم، فقال: خمسة دراهم، فقيل له وكم في مائة درهم؟ فقال: درهمان ونصف!

مع أن من الواضحات أن نصاب الزكاة في الدراهم هو (٢٠٠) درهم وما كان قبلها ليس فيه شيء(١).

#### المتن:

ولو أن معترضاً اعترض على الإسلام وأهله فادَّعيى أن ههنا من قد عارض القر آن(٢) وسألنا أن نفصل بين تلك المعارضة والقرآن، لقلنا له: أمّا القرآن فظاهر، فأظهر تلك المعارضة حتى نفصل بينها وبين القرآن.

وهكذا نقول لهذه الفرق، أمّا أخبارنا فهي مروية محفوظة عند أهل الأمصار من علماء الإمامية فأظهروا تلك الأخبار التي تدَّعونها حتى نفصل بينها وبين أخبارنا، فأمّا أن تدعوا خبراً لم يسمعه سامع ولا عرفه أحد ثم تسألونا الفصل بين (هذا) الخبر، فهذا ما لا يعجز عن دعوي مثله أحد،

١. ولم يذكر إلله المسائل الخمسة سوى مسألة الزكاة المتقدمة.

٢. في هامش النسخة المعتمدة: يعنى ادَّعىٰ أنه جاء رجل وأتىٰ بمثل هذا القرآن.



ولو أبطل مثل هذه الدعوى أخبار أهل الحق من الإمامية لأبطل مثل هذه الدعوى من البراهمة (١) أخبار المسلمين، وهذا واضح ولله المنة.

وقد ادَّعت الثنوية (٢) أن ماني (٣) أقام المعجزات وأن لهم خبراً يدل على صدقهم، فقال لهم الموحدون: هذه دعوى لا يعجز عنها أحد فأظهروا الخبر لندلكم على أنه لا يقطع عذراً ولا يوجب حجة، وهذا شبيه بجوابنا لصاحب الكتاب.

ويقال لصاحب الكتاب: قد ادَّعت البكرية والأباضية (1) أن النبي عَيَّا الله عليه نص على أبي بكر وأنكرت أنت ذلك كما أنكرنا نحن أن أبا عبد الله عليه أوصى إلى هذين (٥)، فبيِّن لنا حجتك ودلِّنا على الفصل بينك وبين البكرية والأباضية، لندلك بمثله على الفصل بيننا وبين من سميت.

ويقال لصاحب الكتاب: أنت رجل تدَّعي أن جعفر بن محمد كان على مذهب الزيدية وأنه لم يدَّع الإمامة من الجهة التي تذكرها الإمامية وقد

السم لديانة منتشرة في الهند وهذا الاسم عندهم يُطلق علىٰ أفراد الطبقة العليا، وهي طبقة الكهنوت أو رجال الدين، عند الهندوس. فالمُجْتمع الهِنْدِيُ ينقسم إلى طبقات أربعة: البَراهِمة، والنبُلاء، والبُرجُوازِيَين، والحِرْفيين. وكلُّ طائِفَة مُغْلَقة علىٰ نَفْسها لا يُسْمَح بأن تَخْتَلِط بِلَمِها طائِفَة أُخْرىٰ. والبَراهِمة أَرْقى هذه الطَوائِف، وهم رِجال الدِّين، ولهم مناسِكهم وطُرق مَعِيشتهم، وفي وسعهم وحُدهم تَفْسير (الفيدا) (Veda: الكُتُب المُقدَّسة) وتَطْبِيقها، وهم الذين يتولَّون الصلواتِ والأَناشيد وإذكاءَ النَّار المُقدَّسة.

٢. فرقة تدَّعي تعدد الآلهة، وسيأتي ترجمتها بها يناسب.

٣. والثنوية أربع فرق: الْفرْقَة الأولى: المانوية أَتبَاع ماني وَقد كَانَ رجلاً نقاشاً خَفِيف الْيَد ظهر فِي زمن سَابُور بن أزدشير بن بابك وَادّعي النُّبُوّة، وَقَالَ: إِن للْعَالم أصلين نوراً وظلمة وَكِلاَهُمَا قديم، فقبل سَابُور قَوْله: فَلَيًا انْتَهَت نوبَة الْملك إلى بهُ رَام أخذ ماني وسلخه وحشا بجلده تبناً وعلقه وقتل أَصْحَابه إلا من هرب والتحق بالصين ودعوا إلى دين ماني فقبل أهل الصين مِنْهُم وَأهل الصين إلى زَمَاننا هَذَاعلى دين ماني.

٤. في هامش النسخة المعتمدة: الأباضية: فرقة من الخوارج أصحاب عبد الله بن أباض التميمي.

٥. محمد وعبد الله.

ورفعون

10

ادَّعیٰ القائلون بإمامة محمد بن إسهاعیل بن جعفر بن محمد خلاف ما تدَّعیه أنت وأصحابك، ویذكرون أن أسلافهم رووا ذلك عنه، فعرفنا الفصل بینكم وبینهم لنأتیك بأحسن منه، وأنصف من نفسك فإنه أولیٰ بك.

وفرق آخر: وهو أن أصحاب محمد بن جعفر وعبد الله بن جعفر

معترفون بأن الحسين نص على على وأن علياً نص على محمد، وأن محمداً نص على جعفر، ودليلنا أن جعفراً نص على موسى التي هو بعينه دون غيره دليل هـؤلاء عـلىٰ أن الحسين نـص عـلىٰ عـلى، وبعـد فـإن الإمـام إذا كان ظاهـراً واختلف إليه (١) شيعته ظهر علمه وتبين معرفته بالدين، ووجدنا رواة الأخبار وحملة الآثار قد نقلوا عن موسى من علم الحلال والحرام ما هو مدون مشهور، وظهر من فضله في نفسه ما هو بيّن عند الخاصة والعامة وهذه هي أمارات الإمامة، فلم وجدناها لموسى دون غيره علمنا أنه الإمام بعد أبيه دون أخيه. وشيء آخر: وهو أن عبد الله بن جعفر مات ولم يعقب ذكراً ولا نص علىٰ أحد فرجع القائلون بإمامته عنها إلىٰ القول بإمامة موسىٰ عليه والفصل بعد ذلك بين أخبارنا وأخبارهم هو أن الأخبار لا توجب العلم حتى يكون في طرقه وواسطته قوم يقطعون العذر إذا أخبروا، ولسنا نشاح(٢) هؤلاء في أسلافهم، بل نقتصر علىٰ أن يوجدونا في دهرنا من حملة الأخبار ورواة الآثار ممن يذهب مذهبهم عدداً يتواتر بهم الخبر كما نوجدهم نحن ذلك، فإن قدروا على هذا فليظهروه، وإن عجزوا فقد وضح الفرق بيننا وبينهم في الطرف الذي يلينا ويليهم (٣) وما بعد ذلك موهوب لهم وهذا واضح والحمد لله .

١. في هامش النسخة المعتمدة: يعنيٰ بالاختلاف الإياب والذهاب.

٢. في هامش النسخة المعتمدة: أي لا نتنازع.

٣. في هامش النسخة المعتمدة: في بعض النسخ بيننا وبينهم.

المريخين المريدة

10

وأمّا الواقفة على موسى المني فسبيلهم سبيل الواقفة على أبي عبدالله التي الله التي ونحن فلم نشاهد موت أحد من السلف وإنها صح موتهم عندنا بالخبر، فإن وقف واقف على بعضهم سألناه الفصل بينه وبين من وقف على سائرهم وهذا ما لاحيلة لهم فيه.

شم قال صاحب الكتاب: ومنهم فرقة قطعت على موسى وائتموا بعده بابنه على بن موسى المناقل دون سائر ولد موسى التلا وزعموا أنه استحقها بالوراثة والوصية، ثم في ولده حتى انتهوا إلىٰ الحسن بن على عليها فادعوا له ولداً وسموه الخلف الصالح فهات قبل أبيه (١)، ثم إنهم رجعوا إلى أخيه الحسين وبطيل في محميد منا كانبوا توهموا - وقالبوا: بيدالله من محميد إلى الحسين كما بداك من إسماعيل بن جعفر إلى موسى وقد مات إسماعيل في حياة جعفر إلىٰ أن مات الحسن بن على في سنة ثلاث وستين ومائتين فرجع بعض أصحابه إلى إمامة جعفر بن على، كما رجع أصحاب محمد بن على بعد وفاة محمد إلى الحسن، وزعم بعضهم أن جعفر بن على استحق الإمامة من أبيه على بن محمد بالوراثة والوصية دون أخيه الحسن، ثم نقلوها في وليد جعفر بالوراثة والوصية، وكل هذه الفرق يتشاحون على الإمامة ويكفر بعضهم بعضاً، ويكذب بعضهم بعضاً، ويبرأ بعضهم من إمامة بعض، وتدَّعي كل فرقة الإمامة لصاحبها بالوراثة والوصية وأشياء من علوم الغيب، الخرافات أحسن منها ولا دليل لكل فرقة فيها تدَّعي وتخالف الباقين غير الوراثة والوصية، دليلهم شهادتهم لأنفسهم دون غيرهم قولاً بلا حقيقة ودعوى بلا دليل، فإن كان ههنا دليل فيما يدُّعي كل طائفة غير الوراثة والوصية، وجب

١. في هامش النسخة المعتمدة: في بعض النسخ بعد قوله: وسموه الخلف الصالح هكذا (ومنهم فرقة قالت بإمامة محمد بن علي فهات قبل أبيه ثم إنهم رجعوا إلىٰ أخيه الحسن) إلخ.



إقامته وإن لم يكن غير الدعوى للإمامة بالوراثة والوصية، فقد بطلت الإمامة لكشرة من يدَّعيها بالوراثة والوصية، ولا سبيل إلى قبول دعوى طائفة دون الأخرىٰ إن كانت الدعويٰ واحدة، ولا سيها وهم في إكذاب بعضهم بعضاً مجتمعون، وفيها يدّعلى كل فرقة منهم منفردون.

## 

#### النقض بدعوي معارضة القرآن وإبطالها:

وهذا نظير ما لو ادّعي مدّع من غير أهل الإسلام بوجود دليل يعارض القرآن وينفيه ويبطل ما جاء فيه، فإننا نقول لهذا المعترض: القرآن موجود بين أيدينا، وحقائقه ظاهرة للعيان، فأين هذا الذي تدَّعي معارضته للقرآن، أظهره، وبين وجه معارضته.

#### روايات الإمامية دالة علىٰ الوراثة والوصية:

فكذلك الأمر في دعوى معارضة ما يراه الشيعة الإمامية من هذه الفِرَق المنحرفة الضالة، فإن أخبار حقانية الإمامية بارزة ظاهرة للعين في نظريتهم في الإمامة وأنها بالوراثة والوصية وفي أعقاب الإمام الحسين عليه نظريتهم واحداً بعد واحد، فمن يدَّع غير ذلك فليأت بروايات تدل على دعواه كما جاءت الإمامية بذلك.

وبخلاف ذلك فدعواكم غير مسموعة ولا مستدل عليها بالروايات.

#### روايات الإمامية لا تبطل إذ ببطلانها بطلان الإسلام:

ولو تطرق الإبطال إلى روايات الإمامية فيها يعتقدون وهي بهذه الكثرة والانتشار في مختلف الأقطار والأمصار، لتطرق البطلان للدين من قبل البراهمة، ولقال هؤ لاء: إننا نبطل الإسلام بمثل ما أبطلتم به أخبار الإمامية.



كل فرقة ضلال لابد لها من دعوة:

ولا يخفي أن كل فرقة من فرق الضلال لابد أن تدَّعي دعوى وإلّا فلا توجد فرقة لا دعوى لها!

فقد ادَّعت الثنوية أن ماني أقام المعجزات، فأجابهم الموحدون بأن هذه دعوىٰ لا يعجز عنها أحد، دلونا علىٰ خبره ودليله لنرىٰ أنه يقطع الحجة أو لا؟

وهكذا الكلام مع هذه الفرق.

# دعوىٰ البكرية وإلزام الزيدي بها:

وكذلك يقال لصاحب كتاب الإشهاد: إن البكرية والأباضية قد ادَّعت أن النبي عَيَّا قد نص على أبي بكر وأنت قد أنكرت ذلك، كما ننكر نحن أن أب عبد الله علي قد أوصى إلى إسماعيل وعبد الله، فما تقوله في رفضك للبكرية نحن نقوله في رفضنا لهذين.

وكذلك تدَّعي أن الإمام الصادق الله لا مامة على ما تقوله الإمامية، وأن الذي ادَّعاها له هم أصحاب محمد بن إسماعيل، فهل من فرق بين الدعويين تبيِّنه لنا؟

وهل هناك ما يميز دعواكم عن دعواهم، لنأتيك بأحسن منه في تمييز دعوانا من دعواهم.

#### دليلنا دليل من وقف قبل أن يقف:

وهناك فرق آخر وهو أن الإساعيلية والفطحية يعترفون بالنص على إمامة أمير المؤمنين عليه وهكذا بالنص إلى الإمام جعفر بن محمد عليه فبنفس الدليل الذي استدلوا به على إمامة هؤلاء الأئمة عليه نستدل على إمامة الإمام الكاظم عليه.

# ا ظهور دلالات الإمامة على من ندَّعي وبطلانها في غيرهم:

علىٰ أنه قد ظهرت عليه أمارات الإمامة، مِن تردد الشيعة عليه وظهور علمه ووضوح معرفته بالدين، وقد نقل عنه أهل الآثار والأخبار ذلك، وكان معروفاً عند الخاص والعام، فنحن قد وجدنا أمارات الإمامة فيه دون غيره من أولاد الإمام الصادق عليالاً.

وشيء آخر: أن عبد الله مات في حياة الإمام الصادق عليه ولم يعقب ذكراً ولا نص على أحد، وقد رجع القائلون بإمامته إلى القول بإمامة الإمام الكاظم عليَّلْا.

علىٰ أن أخبار هؤلاء لا توجب العلم ولا تقطع العذر كما هي أخبارنا، ونحن لا نزاع لنا مع هؤلاء في ما فعله أسلافهم ولماذا وقفوا، وإنها كلامنا مع هؤلاء الأتباع في أن يعطونا الدليل من الآثار والأخبار من الذين يعتقدون بمعتقدهم، كما نقوم به نحن من الاستدلال بالآثار والأخبار على ما نعتقده، فإذا عجزوا عن ذلك فهذا معناه أنهم على باطل.

وأمَّا الواقفة على الإمام موسى بن جعفر الهِّك فحالهم حال الواقفة على ا أبي عبد الله التلاء ونحن لم نشاهد موت أحد من السلف وإنها صح موتهم عندنا بالخبر، فإن وقف واقف منهم وقال بعدم موت الإمام التيلا، نسأل هنا أن يبين لنا الفرق بينه وبين من سبقه، وأن يأتوا بالفرق، فهذا مما لا سبيل لهم إليه ومما لا يقدرون عليه، فبان بطلان دعواهم.

ثم قال صاحب كتاب الإشهاد: وأيضاً من الفِرَق فرقة استمرت بالاعتقاد بالأئمة الإيلا واحداً بعد واحد إلى إمامة الإمام الحسن العسكري التلا وقالوا بأن له ولداً وأنه الخلف الصالح عليه.

40+



وفرقة أخرى قالوا بإمامة محمد بن الإمام الهادي الثيلا ولكنهم رجعوا عن القول بإمامته بعد موته ورجعوا إلى القول بإمامة الإمام الحسن العسكري عليَّا إِنَّ وقال هو لاء: بدالله تعالىٰ في محمد كما بداله في إسماعيل، إلىٰ أن مات الإمام الحسن علي سنة (٢٦٣هـ)(١)، فرجع بعض أصحابه إلى القول بإمامة جعفر بن الإمام الهادي التلاء وهؤلاء زعموا أن الإمامة في جعفر هي من الإمام الهادي عليَّا وليس من الإمام العسكري عليَّا في مهوَّ لاء نقلوها في ولد جعفر بالوراثة والوصية، وكل هذه الفِرَق يتشاحون ويتنازعون في الإمامة إلىٰ الحد الذي يكفر بعضهم بعضاً ويكذب بعضهم علىٰ بعض ويبرأ بعضهم من بعض، وتدَّعي كل فرقة منهم الإمامة في صاحبها بالوراثة والوصية، وأشياء من علوم الغيب، ولكن الخرافات أحسن من هذا الذي يدعونه، ولا يملك هـؤلاء دليلاً عـلى دعواهـم سـوى الوراثـة والوصيـة وشـهادتهم لأنفسـهم بأنهم على حق دون حق أو تحقيق، فإن كان عند هؤلاء دليل يميز بعضهم غير الوراثة والوصية فليقدموه، وإلّا فإن لم يكن بيدهم غير هذا، فدعواهم باطلة، وتبعاً لبطلان دعاواهم بأجمعهم تبطل دعوى الإمامة، إذ لا سبيل لتصديق طائفة دون طائفة، فالدعوى واحدة وهم يكذب بعضهم بعضاً، فنكذبهم جميعاً، لأنهم بمجموعهم يكذبون أنفسهم بأنفسهم.

#### المتن:

فأقول - والله الموفق للصواب -: لو كانت الإمامة تبطل لكثرة من يدَّعيها لكان سبيل النبوة سبيلها، لأنّا نعلم أن خلقاً قد ادَّعاها، وقد حكى صاحب الكتاب عن الإمامية حكايات مضطربة، وأوهم أن تلك مقالة الكل وأنه ليس فيهم إلّا من يقول بالبداء.

١. المشهور أن سنة وفاته كانت (٢٦٠هـ).

ومن قال: إن الله يبدو له من إحداث رأي وعلم مستفاد فهو كافر بالله. وما كان غير هذا فهو قول المغيرية، ومن ينْحَلُ للأئمة علم الغيب. فهذا كفر بالله، وخروج عن الإسلام عندنا.

وأقل ما كان يجب عليه أن يذكر مقالة أهل الحق، وأن لا يقتصر علىٰ أن القوم اختلفوا حتى يدل علىٰ أن القول بالإمامة فاسد.

وبعد فإن الإمام عندنا يُعرَف من وجوه سنذكرها ثم نعتبر ما يقول هـؤلاء، فإن لم نجـد بيننا وبينهـم فصلاً حكمنا بفساد المذهـب، ثـم عدنا نسأل صاحب الكتاب عن أن أي قول هو الحق من بين الأقاويل: أمّا قوله: (إن منهم فرقة قطعت على موسى وائتموا بعده بابنه على بن موسى)، فهو قول رجل لا يعرف أخبار الإمامية(١) لأن كل الإمامية - إلَّا شرذمة وقفت وشذوذ قالوا بإمامة إسماعيل وعبد الله بن جعفر - قالوا بإمامة على بن موسى ورووا فيه ما هو مدون في الكتب، وما يذكر من حملة الأخبار ونقلة الآثار خمسة مالوا إلى هذه المذاهب في أول حدوث الحادث، وإنها كثر من كثر منهم بعد، فكيف استحسن صاحب الكتاب أن يقول: ومنهم فرقة قطعت على موسى؟ وأعجب من هذا قوله: حتى انتهوا إلىٰ الحسن فادعوا له ابناً.

وقد كانوا في حياة على بن محمد وسموا للإمامة ابنه محمداً إلّا طائفة من أصحاب فارس بن حاتم، وليس يحسن بالعاقل أن يشنع على خصمة بالباطل الذي لا أصل له.

والذي يدل على فساد قول القائلين بإمامة محمد هو بعينه ما وصفناه في باب إسماعيل بن جعفر لأن القصة واحدة وكل واحد منهما مات قبل أبيه، ومن المحال أن يستخلف الحيُّ الميتَ ويـوصي إليـه بالإمامـة، وهـذا أبـين فسـاداً ٢٥٢ ) من أن يحتاج في كسره إلىٰ كثرة القول.

١. في هامش النسخة المعتمدة: في بعض النسخ (أخبار الناس).



والفصل بيننا وبين القائلين بإمامة جعفر أن حكاية القائلين بإمامته عنه والختلفت وتضادت لأن منهم ومنا من حكى عنه أنه قال: (إني إمام بعد أخي محمد)، ومنهم من حكى عنه أنه قال: (إني إمام بعد أخي الحسن)، ومنهم من قال: إنه قال: (إني إمام بعد أبي علي بن محمد).

وهذه أخبار كما ترى يكذّب بعضها بعضاً، وخبرنا في أبي الحسن بن علي خبر متواتر لا يتناقض وهذا فصل بيِّن، ثم ظهر لنا من جعفر ما دلنا على أنه جاهل، بأحكام الله على أنه جاء يطالب أم أبي محمد بالميراث وفي حكم آبائه (أن الأخ لا يرث مع الأم)، فإذا كان جعفر لا يحسن هذا المقدار من الفقه حتى تبين فيه نقصه وجهله، كيف يكون إماماً؟

وإنها تعبَّدَنا الله بالظاهر من هذه الأمور ولو شئنا أن نقول لقلنا، وفيها ذكرناه كفاية ودلالة على أن جعفراً ليس بإمام.

وأمّا قوله: (إنهم ادعوا للحسن ولداً)، فالقوم لم يدعوا ذلك إلّا بعد أن نقل إليهم أسلافهم حاله وغيبته وصورة أمره واختلاف الناس فيه عند حدوث ما يحدث، وهذه كتبهم فمن شاء أن ينظر فيها فلينظر.

وأمّا قوله: (إن كل هذه الفرق يتشاحّون() ويكفّر بعضهم بعضاً)، فقد صدق في حكايته وحال المسلمين في تكفير بعضهم بعضاً هذه الحال، فليقل كيف أحب، وليطعن كيف شاء، فإن البراهمة تتعلق به فتطعن بمثله في الإسلام من سأل خصمه عن مسألة يريد بها نقض مذهبه إذا ردت عليه كان فيها من نقض مذهبه مثل الذي قدر أن يلزمه خصمه، فإنها هو رجل يسأل نفسه وينقض قوله، وهذه قصة صاحب الكتاب، والنبوة أصل والإمامة فرع فإذا أقرَّ صاحب الكتاب بالأصل لم يحسن به أن يطعن في الفرع بها رجع على الأصل والله المستعان.

١. أي يتنازعون.



10

### لو بطلت الإمامة بكثرة مدَّعيها لبطلت النبوة:

دعويٰ صاحب كتاب الإشهاد باطلة: إذ لو كانت الإمامة تبطل بكثرة من يدَّعيها للزم إبطال النبوة أيضاً لكثرة من ادَّعاها.

ثم إن ما قاله هذا الرجل عن الإمامية كلام مضطرب موهوم فهو يريد بإكثار الحديث عن الفِرَق المنقرضة أن يوحى أن المذاهب كلها على حدٍ سواء وأنها باطلة، وبالتالي فإن قول الإمامية في الإمامة وأنها بالوراثة والوصية باطل.

اقتصار الزيدي على مقالات الفِرَق المنقرضة دون بيان مقالة الإمامية دليل ضعفه:

ثم قال: إن الشيعة تقول بالبداء وبعلم الأئمة للغيب، وأن الذي يقول به كافر وخارج عن الإسلام.

ولو كان منصفاً حقاً لذكر مقالة الإمامية الحقة ولم يقتصر على ذكر مقالات الفِرَق المنقرضة والباطلة، ليستدل بالاختلاف على بطلانها جميعها با فيها الإمامية الاثنا عشرية الحقة.

والإمام المالي يعرف عندنا من وجوه سيأتي ذكرها.

ولو سلمنا جدلاً أنه لا طريق عندنا لتعيين الإمام التلاء فلابد أن نسأله عن قول الحق بين أقوال الفِرَق المختلفة وما هو المميز لهذه الفرقة الحقة وما هو دليلها؟

فيرجع الأمر برمته إلى إثبات الحق بالدليل لا بالادِّعاء، فرجع الأمر كما نقو ل.

المراث ال

### الفِرَق التي ذكرها ليست بذات عدد ومنقرضة في قبال جمهور الإمامية:

ومن الغريب قول صاحب كتاب الإشهاد: إن فرقة الشيعة التي قطعت على الإمام موسى بن جعفر الله أنهم قالوا بإمامة الإمام الرضا الله من بعده، وكأنه يوحي أن الكثير من الإمامة ما قالوا بإمامة الإمام الكاظم الله ومن بعده بولده الرضا الله وهذه مقالة باطلة وتصدر من رجل لا يعرف بأخبار وأحوال الإمامية، فإن من وقف هو الشاذ النادر وأن مبدأ الوقف هم خمسة أشخاص وتبعهم بعد ذلك شرذمة قليلة.

## بطلان إمامة محمد بن الإمام الهادي عليه إلى المالية :

والأغرب والأعجب مما تقدم أن يدَّعي صاحب كتاب الإشهاد أن الإمامية قالوا بإمامة محمد بن الإمام الهادي عليه المعروف بسبع الدجيل عليه وبعض آخر منهم زعموا وادَّعوا أن الإمامة للحسن بن علي عليه أي للإمام العسكري عليه ثم قالوا بالولد منه وهو الحجة على العسكري عليه في المعادي عليه في المعسكري عليه في المعسل المعسكري عليه في المعسل الم

وهذا كلام رجل يريد أن يشنع على خصمه ويتكلم بالباطل، فإن جمهور الشيعة هم هؤلاء، والمخالف هم أنفار قليلة منقرضة، فعليه قبل أن يتكلم أن يرجع إلى أخبار الشيعة ويعرف الحق.

وفساد قول من قال بإمامة محمد سبع الدجيل هو بعينه ما تقدم في فساد الفِرَق الضالة المنقرضة كالإسماعيلية، فإن إسماعيل ومحمداً كل واحد منهما مات قبل موت أبيه الم

وأمّا دليل بطلان قول من قال بإمامة جعفر، فهو تضاد أقوال من قال بإمامة جعفر، فهو تضاد أقوال من قال بإمامته، فمنهم من قال: إنه إمام بعد أخيه الحسن العسكري السلاء ومنهم من قال: إنه إمام بعد أخيه محمداً الله ومنهم من قال: إنه إمام بعد أخيه محمداً الله وهذه الادّعاءات يكذب بعضها بعضاً.

وأمَّا قولنا في إمامة أبي محمد الحسن النَّا فهو خبر متواتر لا يتناقض فتصـح إمامتـه.

ثم إن تصر فات جعفر الظاهرة دلت على جهله بالأحكام الشرعية وأنه لا يعرف شيئاً منها، فقد جاء إلى أم الإمام العسكري المل يطلب منها الميراث، مع أنه من الواضح في فقه الإمامية أن الأخ لا يرث مع الأم، فإذا كان لا يحسن من الأحكام هذا الحكم الواضح فكيف يكون إماماً؟

وهناك الكثير من الأشياء التي تنقض مقالته ودعوي إمامته وفي ما ذكر كفاية.

وأمَّا قول صاحب كتاب الإشهاد: إن الإمامية ادَّعت أن للحسن عليُّلا و لـداً!

فإننا نقول له: إن القوم لم يدَّعوا ذلك إلَّا بعد أن نقل إليهم أسلافهم الروايات الدالة على حاله وغيبته وبيَّنوا حتى اختلاف الناس فيه عند أوان إمامته، وكتبهم بين ظهرانيكم فلينظر فيها المجادل والمخالف ليتبين له الحال.

### أحوال الفِرَق والمسلمين:

وأمَّا قول صاحب الإشهاد عن فِرَق الشيعة بأنهم يتخاصمون ويكذَّب بعضهم بعضاً، فقـد صـدق في حكايته، وحـال المسـلمين في تكفـير بعضهـم بعضـاً هذا الحال فليقل ما يحب بعد وضوح الأمر، فإن البراهمة تطعن على المسلمين ٢٥٦ ) بمثل ما يطعن هو على الشيعة، وهذه حال من ينقض نفسه به يقوله في



#### الأصل في الإمامة:

وعلى صاحب هذا الكتاب أن يقر بالأصل وأن الإمامة بالوراثة والوصية، وليس له بعد الإقرار أن يطعن في الفرع، وهو قد أقر بالأصل حسب الفرض لأنه يرى إمامة أمير المؤمنين والحسن والحسين الميلا بهذا الأصل.

#### المتن:

ثم قال: ولو جازت الإمامة بالوراثة والوصية لمن يدَّعىٰ له بلا دليل متَّفق عليه لكانت المغيرية أحق بها لإجماع الكل معها على إمامة الحسن بن علي الذي هو أصلها المستحق للإمامة من أبيه بالوراثة والوصية وامتناعها بعد إجماع الكل معها على إمامة الحسن من إجازتها لغيره.

هذا مع اختلاف المؤتمة في دينهم، منهم من يقول بالجسم، ومنهم من يقول بالجسم، ومنهم من يقول بالتناسخ، ومنهم من تجرد التوحيد ومنهم من يقول بالعدل ويثبت الوعيد، ومنهم من يقول بالقدر ويبطل الوعيد، ومنهم من يقول بالرؤية، ومنهم من ينفيها مع القول بالبداء، وأشياء يطول الكتاب بشرحها، يكفر جها بعضهم بعضاً ويتبرأ بعضهم من دين بعض ولكل فرقة من هذه الفرق بزعمها رجال ثقات عند أنفسهم، أدّوا إليهم عن أئمتهم ما هم متمسكون به.

ثم قال صاحب الكتاب: وإذا جاز كذا جاز كذا، شيء لا يجوز عندنا ولم نأت بأكثر من الحكاية، فلا معنى لتطويل الكتاب بذكر ما ليس فيه حجة ولا فائدة.

فأقول - وبالله الثقة -: لو كان الحق لا يثبت إلّا بدليل متَّفق عليه ما صح حق أبداً، ولكان أول مذهب يبطل مذهب الزيدية لأن دليلها ليس



بمتفق عليه، وأمّا ما حكاه عن المغيرية فهو شيء أخذته عن اليهود لأنها تحتج أبداً بإجماعنا وإياهم على نبوة موسى التلا ومخالفتهم إيانا في نبوة محمد عَلَقَهُ اللهُ

وأمَّا تعييره إيانًا بالاختلاف في المذاهب وبأنه كل فرقة منا تروي ما تدين به عن إمامها، فهو مأخوذ من البراهمة لأنها تطعن به - بعينه دون غيره - على الإسلام ولولا الإشفاق من أن يتعلق بعض هؤلاء المجان(١) بما أحكيه عنهم لقلت كما يقولون.

والإمامة - أسعدكم الله - إنها تصح عندنا بالنص وظهور الفضل والعلم بالدين مع الإعراض عن القياس والاجتهاد في الفرائض السمعية وفي فروعها، ومن هذا الوجه عرفنا إمامة الإمام، وسنقول في اختلاف الشيعة قولاً مقنعاً.

قال صاحب الكتاب: ثم لم يخلُ اختلافهم من أن يكون مولداً من أنفسهم أو من عند الناقلين إليهم أو من عند أئمتهم، فإن كان اختلافهم من قبل أئمتهم فالإمام من جمع الكلمة، لا من كان سبباً للاختلاف بين الأمة لاسيها وهم أولياؤه دون أعدائه، ومن لا تقية بينهم وبينه، وما الفرق بين المؤتمة والأمة إذ كانوا(٢) مع أئمتهم وحجج الله عليهم في أكثر ما عابوا على المؤتمة الأُمة التي لا إمام لها من المخالفة في الدين وإكفار بعضهم بعضاً، وإن يكن اختلافهم من قبل الناقلين إليهم دينهم في ايؤمنهم من أن يكون هذا سبيلهم معهم فيم ألقوا إليه من الإمامة، لاسيم إذا كان المدعل له الإمامة معدوم العين غير مرئي الشخص، وهو حجة عليهم فيها يدَّعون لإمامهم من علم

١. في هامش النسخة المعتمدة: مجن الشيء غلظ وصلب. مزح وقبل حياء، كأنه صلب وجهه فهو ما جن والجمع مجان، وفي بعض النسخ (الفجار) وفي بعضها (المخالفين). والإشفاق: الخوف.

٢. في هامش النسخة المعتمدة: في بعض النسخ (بين المؤتمة والأئمة إذا كانوا).



الغيب إذا كان خيرته والتراجمة بينه وبين شيعته كذا بين، يكذبون عليه، ولا علم له بهم، وإن يكن اختلاف المؤتمة في دينها من قبل أنفسها دون أئمتها في حاجة المؤتمة إلى الأئمة إذ كانوا بأنفسهم مستغنين وهو بين أظهر هم ولا ينهاهم وهو الترجمان لهم من الله والحجة عليهم؟ هذا أيضاً من أدل الدليل علىٰ عدمه وما يدَّعيٰ من علم الغيب له، لأنه لو كان موجوداً لم يسعه ترك البيان لشيعته كم قال الله رجَّك: ﴿ وما أَنزلنا عليك الكتاب إلا لتبين وَما أَنْزَلْنا عَلَيْكَ الْكِتابَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلَفُوا فِيهِ ﴾ [النحل: ٦٤] الآية. فكما بيَّن الرسول عَيَّالله لأمته وجب على الإمام مثله لشيعته.

فأقول - وبالله الثقة -: إن اختلاف الإمامية إنها هو من قبل كذابين(١) دلُّسوا أنفسهم فيهم في الوقت بعد الوقت، والزمان بعد الزمان، حتى عظم البلاء، وكان أسلافهم قوماً يرجعون إلى ورع واجتهاد وسلامة ناحية، ولم يكونوا أصحاب نظر وتميز (٢) فكانوا إذا رأوا رجلاً مستوراً يروى خبراً أحسنوا به الظن وقبلوه، فلم كثر هذا وظهر شكوا إلى أئمتهم فأمرهم الأئمة المسلط بألا بأن يأخذوا بم يجمع عليه (٣) فلم يفعلوا وجروا على عادتهم، فكانت الخيانة من

١. ليس الاختلاف في الأخبار من الكذابين فقط وإنها هو من عدة وجوه بالإضافة إلى ما ذكره الشيخ ابن قبة رالله اللختلاف حاصل من التقية كما هو ظاهر، وحاصل أيضاً من نفس الأئمة الله وقد رويت في ذلك روايات عديدة نكتفي بواحدة منها وتفصيل الكلام موكول إلى محله، فقد روى الشيخ الصدوق وَيُنُّ في علىل الشرائع: ج٢، ص٨٥، بسنده عن محمد بن بشير وحريز عن أبي عبد الله النَّهِ اللَّهِ قال: (قلت له: إنه ليس شيء أشد عليَّ من اختلاف أصحابنا، قال: «ذلك من قبلي»).

٧. ليس الأمر كذلك وإنها فيهم من هم أصحاب نظر وتمييز بل هم الطابع العام من الرواة كزرارة ومحمد بن مسلم ويونس بن عبد الرحمن وغيرهم.

٣. القواعد التي وضعها الأئمة الهِيلا لشيعتهم كثيرة، منها: الإرجاع إلى القرآن الكريم، والسنة القطعية، ومخالفة العامة، والتمييز بالصفة للراوي، وغيرها الكثير وقد بُحِثَتْ في باب التعارض مفصلاً من علم أصول الفقه.



قبلهم (١) لا من قبل أئمتهم، والإمام أيضاً لم يقف على كل هذه التخاليط (٢) التي رويت لأنه لا يعلم الغيب (٣)، وإنها هو عبد صالح يعلم الكتاب والسنة، ويعلم من أخبار شيعته ما يُنهى إليه.

وأمّا قوله: في يؤمنهم أن يكون هذا سبيلهم فيا ألقوا إليهم من أمر الإمامة، فإن الفصل بين ذلك أن الإمامة تنقل إليهم بالتواتر، والتواتر لا ينكشف عن كذب وهذه الأخبار فكل واحد منها إنها خبر واحد لا يوجب خبره العلم وخبر الواحد قد يصدق ويكذب وليس هذا سبيل التواتر، هذا جوابنا وكل ما أتى به سوى هذا فهو ساقط.

ثم يقال له: أخبرنا عن اختلاف الأُمة هل تخلوا من الأقسام التي قسمتها؟

فإذا قال: لا، قيل له: أفليس الرسول إنها بُعث لجمع الكلمة؟ فلابد لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلَفُوا فِيهِ ﴾ (النحل: ٦٤)؟

فلابد من نعم، فيقال له: فهل بيّن؟

77.

١. من قبل بعضهم لا من قبلهم بأجمعهم، فإن فيهم من كان يسأل وبإلحاح ويتشدد في تمييز الأحاديث، كيونس بن عبد الرحمن وغيره.

٢. قصده أن الإمام علي لم يقف على كل خبر خبر، وإلّا فكلامه السابق صريح في أن الشيعة قد أخبروا أئمتهم بوجود الاختلاف في الأخبار.

٣. في هامش النسخة المعتمدة: أي لا يعلمه بذاته ومن عند نفسه، بل يعلم الغيب من جانب الله تعالىٰ متىٰ أراد إذا أراد الله أن يعلمه. ونقول هنا: إن مسألة علم الإمام الثيُّ بالغيب في عقيدتنا مما لا خلاف فيها، نعم هو تعليم من الله تعالى، وقد دلت عليه روايات عديدة رويت في عدة أبواب وفي أهم مصادر الحديث كالكافي وغيره، فقوله: لا يعلم الغيب وأنه عبد صالح إمّا يقصد منه لا يعلمه من عند نفسه، وإمّا أنه في مقام المحاججة يريد أن يتكلم مع الخصم بلغته وبها يفهمه من صفات الإمام، وإن كان الأول أقرب.

فلابد من نعم، فيقال له: فما سبب الاختلاف؟ عرّفناه وأقنع منا بمثله.

وأمَّا قوله: فيما حاجة المؤتمة إلى الأئمة إذ كانوا بأنفسهم مستغنين وهو بين أظهرهم لا ينهاهم - إلى آخر الفصل فيقال له: أولى الأشياء بأهل الدين الإنصاف، أي قول قلناه، وأومأنا به إلى أنّا بأنفسنا مستغنين حتى يقرعنا به صاحب الكتاب ويحتج علينا أو أي حجة توجهت له علينا توجب ما أوجبه؟ ومن لم يبال بأي شيء قابَلَ خصومه كثرت مسائله وجواباته.

وأمّا قوله: وهذا من أدل دليل على عدمه لأنه لو كان موجوداً لم يسعه ترك البيان لشيعته كما قال الله عَلَا: ﴿ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلَفُوا فِيهِ ﴾ [النحل: ٦٤] فيقال لصاحب الكتاب: أخبرنا عن العترة الهادية يسعهم أن لا يبينوا للأُمة الحق كله؟

فإن قال: نعم، حجَّ نفسه وعاد كلامه وبالأعليه لأن الأُمة قد اختلفت وتباينت وكفّر بعضها بعضاً، فإن قال: لا، قيل: هذا من أدل دليل على عدم العترة وفساد ما تدَّعيه الزيدية لأن العترة لو كانوا كما تصف الزيدية لبينوا للأُمة ولم يسعهم السكوت والإمساك، كما قال الله عَلَيْ: ﴿ وَمِا أَنْزَلْنا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلَفُ وا فِيهِ ﴾ [النحل: ٦٤] فإن ادَّعيٰ أن العترة قد بينوا الحق للأُمة غير أن الأُمة لم تقبل ومالت إلى الهوى، قيل له: هذا بعينه قول الإمامية في الإمام وشيعته. ونسأل الله التوفيق.

توضيح ما قاله على الله على الله على الله على الله

إبطال أحقية المغيرية بالإمامة، ومشابهة طريقتهم لليهود:

ثم قال صاحب الإشهاد: على أنه لو جوزت الإمامية القول بالإمامة بمجرد الوراثة والوصية دون دليل يدل على الإمام لكانت المغيرية أحق بالإمامة من غيرها، لإجماع الكل معها على إمامة الإمام الحسن عليه الذي

هـو أصلها المستحق لها من أبيه أمير المؤمنين التلا بالوراثة والوصية، وامتناع المغيرة لوحدها عن إعطاء الإمامة لغيره فهي من هذه الجهة أقرب، أفهل يُلتَ زم بالوراثة والوصية وإن انتهت إلى المغيرية؟

ثم أردف صاحب كتاب الإشهاد قائلاً: مع وجود الكثير من الاختلافات في عقائد الإمامية على ما ذكره في المتن فلا نكرر.

والشيخ ابن قبة عليه على يقول له: لو كانت الحقيقة تصاب بهذه الطريقة لكانت اليهود أحق من الإسلام لأننا نُجمع جميعاً على نبوة موسى التلا وهم يخالفوننا في نبوة النبي عَيَالِللهُ.

## ليس الدليل على الإمامة الاتفاق، وإلَّا لبطل مذهب الزيدية:

ولو كان الدليل المطلوب في الدعاوي مشروطاً باتفاق الجميع لكان أول مذهب يبطل هو مذهب الزيدية إذ إن دليلها ليس بمتفق عليه.

ولو كان الحق لا يثبت إلّا بدليل متفق عليه لما ثبت حق أبداً، إذ لا اتفاق على دليل من قبل كل البشر.

وأمَّا ما يقوله عنا من الاختلاف، فيردّه ما تقدم من أنه استنساخ لكلام البراهمية ومأخوذ منهم فإنهم يطعنون بعينه على الإسلام، فهل تراه عاجزاً إلى هذا الحد من إثبات حقانية ما يقول به حتى يستعين بمذهب البراهمة؟ وسنردّ ما يقوله في الاختلاف ردّاً مقنعاً فانتظر.

وتقدم منا أننا نقول في الإمامة بالوراثة والنص وظهور العلم والفضل في الدين ممن يدُّعيها، على ما تقدم شرحه.



التقسيم الثلاثي للاختلاف على لسان الزيدى:

ثم قال صاحب كتاب الإشهاد عن اختلاف الشيعة بينهم: إن هذا الاختلاف الذي هم فيه لا يخلو: إمّا هو منهم أو من نقلة الأخبار أو من أئمتهم.

فإن كان من أئمتهم: فإن الشيعة قد عابوا على المسلمين الذين لا يقولون بالإمام إن أمرهم سينتهي إلى الاختلاف، في اللهم مع أئمتهم قد وقعوا في أشد من الاختلاف الذي في الأُمة، مع أنه لا تقية في الدين بينهم وبين أئمتهم.

وإن كان الاختلاف من قبل الرواة والناقلين للأخبار فإذا كان هؤ لاء النقلة ليسوا بثقة وقد كذبوا وكانوا سبباً في وقوع الاختلاف، فلا يمكن الوثوق بهم في بقية النقولات ومنها نقلهم لعقيدة الإمامة، فالنقلة والرواة الذين كانوا سبباً في الاختلاف هم بأنفسهم من نقلوا أمر الإمامة، خصوصاً إذا كان من تُدَّعيىٰ له الإمامة لا يرىٰ بالعين وغائباً، فما يؤمَن أن يكون نقلة الأخبار قد كذبوا في أمره ووضعوا الأخبار في وجوده.

وإن كان الاختلاف من قبل نفس الشيعة فلا تبقي بعد ذلك من حاجة للأئمة، فمع كون الأئمة بين ظهرانيهم لم يمنعوا من وقوع الاختلاف الحاصل بسبب الشيعة في بالك وإمامهم غائب عنهم؟

فلو كان إمامهم موجوداً مع ما يُدّعيٰ له من علم الغيب لبيّن لشيعته والمؤتمّين به وجه الحق ومَنَع وقوع الاختلاف فيهم.

# التقسيم ليس ثلاثياً بل رباعي، والإشكال منتفٍ من الأساس:

فأجابه الشيخ ابن قبة عليه الشية الشيقوق في اختلاف أمر الإمامية ثلاثة، بل هي أربعة، ورفع الإشكال بالالتفات إلى الشق الرابع، وهو أن اختلاف



أمر الإمامية من قبل كذّابين دسّوا أنفسهم في الإمامية ونسبوا أنفسهم إليهم، وهو لاء كانوا مع الإمامية في كل وقت وقت، وفي كل زمان زمان.

وأسلاف الإمامية ورجالاتهم من أهل الورع والتقوى، ولم يكن لبعضهم القدرة على تمييز هؤلاء المدلسين، فكان هؤلاء الأسلاف والأصحاب إذا شاهدوا رجلاً مستوراً يروي خبراً أحسنوا الظن به وقبلوه منه، فلما كثر هذا الأمر وظهر، بيّنوه لأئمتهم، فأمرهم الأئمة الميلا بالأخذ بعدة ضوابط منها: الأخذ بها هو المجمع عليه، إلّا أن بعضهم مع الأسف لم يلتزم بذلك وجرى على عادته في التساهل، فكان الأمر في وقوع الاختلاف بسبب هذا التساهل وعدم سماع كلام الأئمة الميلان.

وأمّا قوله: إنه لا أمان للشيعة مع المّام الرواة بأن الاختلاف من قبلهم في الأخذ بروايات الإمام.

فه و مردود، فإن روايات الإمامية في الإمامة روايات متواترة لا يقع فيها الكذب، فحتى لو سلمنا أن الاختلاف حاصل من رواة الشيعة فمع ذلك لا يلزم رفض روايات الشيعة في الإمامة لأن روايات رواة الشيعة في الإمامة متواترة ومع التواتر لا كذب.

على أنه كيف تفسر أيها الزيدي: الاختلاف الحاصل مع وجود النبي عَيِّلُهُ في الأُمة وبعد بيانه للكتاب وما أنزل، فما تجيب به عن الإشكال الاختلاف الحاصل مع وجود النبي عَيَّلُهُ نقنع به كجواب عن الإشكال الذي تسوقه علينا.

أمّا نفيه الحاجة للأئمة المهم مع وقوع الخلاف فنقول: هذا مجانب للإنصاف، فمتى قلنا ذلك لكي يستدل به علينا، وشخص مثل هذا يتقول بكل ما يحلو له ستكثر زلاته وعثراته.



رد دعوىٰ أن عدم تصدي الإمام المهدي ﷺ دالٌّ علىٰ عدم وجوده:

وأمّا ما نقض به على وجود الإمام المهدي الله من كون عدم تصديه الماسك على عدم وجوده، فنحن نسألك: هل يسع الأئمة المالي أن لا يبينوا للناس والأُمة كل الحق؟

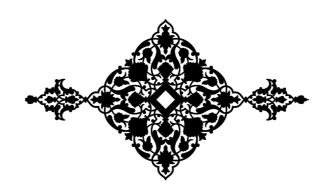
فإن قال: نعم، فقد أسقط حجة نفسه بنفسه، فالأُمة قد اختلفت وكفّرت بعضها بعضاً ومع ذلك لم يبين الأئمة المي كل الحق.

وإن قال: لا، فيكون هذا دليلاً على بطلان مذهب الزيدية، إذ أين هذا البيان لكل الحق الذي تدَّعيه الزيدية من أئمتها والذين نشترك معها في بعضهم كأمير المؤمنين والحسن والحسين الميالي ؟

فإن قال: إن الأئمة بيَّنوا كل الحق إلّا أن الأُمة قد خالفت ولم تقبل ومالت إلى الهوي.

قيل له: هذا بعينه هو قول الإمامية فرجعت إلى قولنا بعد أن كنت تنقض علينا.

تأتي التتمة في الحلقة القادمة إن شاء الله تعالىٰ.





تمهيدنا - كيف نكون إلهين؟ أثر الحركات المنحرفة في الموروث المهدوي (الحركة الإسماعيليَّة نموذجاً) السيِّد محمِّد القبانجي قراءة في واقع الأديان السماوية عند ظهور الإمام المهدي علي التعاطي والآليات مرتضيٰ على الحلي 20 الازدهار الاقتصادي في الدولة المباركة - الشيخ على الفياض أحداث عصر الظهور بين الإعجاز والتطور العلمي - م. دساجد صباح ميس العسكري دابة الأرض - قراءة في الحقيقة والصفات - الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي 121 ضرورة الحكومة المهدوية بين نظرية العَقد الاجتماعي وارتكازية العصمة 194 الشيخ حميد الكلابي توضيح الإجابات - رسالة في توضيح إجابات ابن قِبَة عِنْ في نقض كتاب الإشهاد 719 لأبي زيد العلوي (الحلقة الثالثة) - الشيخ حميد عبد الجليل الوائلي











www.m-mahdi.com/almauood almauood@m-mahdi.com



رقم الإصدار: ۲۷۷ www.m-mahdi.com بيت الثقافة المهدوية ۲۸۵۹۷ ۲۶۲۲

