# مقومات الانتصار وتكاليف الانتظار

الشيخ مهدي حمد الفتلاوي



مع الإجابة عن ٢٧ سؤالاً خاصاً بعلامات ظهور الإمام المنتظر

كَالِوْلِمِينَا يَكُونُ



مقومات الانتصار وتكاليف الانتظار جَمِت بِعِ لَلْحَقُوبِ مَجَفَىٰ خَبَ الْحَقَوبِ مَجَفَىٰ خَبَ الْطَهْرِيَ الْحَقُوبِ مَجَفَىٰ خَبَ الطَّبْعَ الدَّوْلِيَ الطَّبْعَ الدَّوْلِي المَّامِدِ الدَّوْلِي المَامِدِ المَامِدِي المَامِي المَامِدِي المَامِدِي المَامِدِي المَامِدِي المَامِدِي المَامِي





# مقومات الانتصار وتكاليف الانتظار

## الشيخ مهدي حمد الفتلاوي



مع الإجابة عن ٣٧ سؤالاً خاصاً بعلامات ظهور الإمام المنتظر ﷺ



# بِسْمِ أَلْغُ الْتُغْنِ الرَّحِيمِ إِ

﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِ الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ ٱلْوَرِثِينَ ﴾ الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ ٱلْوَرِثِينَ ﴾ الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ ٱلْوَرِثِينَ ﴾ [القصص: ٥]

مُرْتَمَة تَكُورُ مِنَ بَعَدِ الذِّكِرِ مِنْ بَعَدِ الذِّكِرِ فَلَقَدَ كَتَبَنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعَدِ الذِّكِرِ أَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي الطَّكِلِحُونَ ﴾ أَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي الطَّكِلِحُونَ ﴾ أَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي الطَّكِلِحُونَ ﴾ [الانبياء: ١٠٥]

## بِسْمِ اللَّهِ ٱلتَّكْنِ ٱلرَّحِيمِ إِنَّهِ التَّحْمَلِ الرَّحِيمِ إِنَّهِ

#### المقدمة

ألقيتُ هاتين المحاضرتين بمناسبة ١٥ شعبان سنة ١٤٢٢هـ في أماكن متعددة في لبنان. ولأهمية موضوعيهما رأيت من المناسب طباعتهما ونشرهما، لتعمَّ فائدتهما، ولينضاعف ثوابهما.

ولا يخفى على القراء الأعراء أن الموضوعات \_ أيًا كانت نوعيتها \_ حينما تطرح بأسلوب المخاصرة الأرتجالية \_ غير المكتوبة \_ فإن المحاضر كثيراً ما لا يلتزم بالمصطلحات العلمية والمنهجية الموضوعية في طرح أفكارها، كما هو الحال في الدراسات التوثيقية المكتوبة.

ومن هذا المنطلق، حاولت أن أعيد النظر في أفكار هاتين المحاضرتين، وأن أرتب موضوعاتهما من جديد بعد نقلهما من أشرطة التسجيل، وأن أصوغهما بأسلوب يقارب منهجي العلمي الذي طالما عودت القراء الأعزاء عليه في كتبي ومؤلفاتي.

وفي نهاية المحاضرة الثانية، يجد القارئ الكريم الإجابة عن عدد كبير من الأسئلة التي تخص علامات الظهور، وقد انتخبتها من مئات الأسئلة التي جمعتها في محفظة خاصة خلال العديد من اللقاءات والسهرات والمحاضرات، لكنني اكتفيت بالإجابة هنا على الأهم منها فالأهم، سائلاً المولى أن يتقبل عملي هذا ويكتبني من خدام المحبين والموالين للإمام المنتظر روحي فداه، إنه سميع مجيب.

مهدي حمد الفتلاوي بيروت ـ لبنان الأربعاء ٢٠٠٣/١/٢٢





كيف ينتصر الإمام المنتظر عليه المنتظر عليه

في دول الاستكبار العالمي المدججة بالأسلحة المتطورة مع أنه لا يملك شيئاً منها؟







# كيف ينتصر الإمام المنتظر الله على أعدائه المدججين بالأسلحة المتطورة مع أنه لا يملك شيئاً منها؟

#### بسم الله الرحمن الرحيم

والحمد لله رب العالمين، والصلاة على خاتم المرسلين، محمد رسول الله وعلى أهل بيته الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، وكرَّمهم بالولاية، ونصبهم للخلافة والإمامة، وميَّزهم بالعلم والحكمة والأخلاق، وشرَّفهم بالجهاد والشهادة، وجعلهم قدوة لعباده.

نستهل هذا اللقاء بالسؤال التالي: كيف يمكن للإمام المنتظر على أن يشق طريقه نحو ميادين النصر في ساحات الصراع ضد القوى المستخبرة التي تهيمن على الشعوب المستضعفة بالنار والحديد، بما تمتلك من قدرات عسكرية متطورة، وأسلحة فتاكة، لا يمتلك الإمام على أي شيء منها؟

وللإجابة عن هذا السؤال، هناك ثلاثة تصورات مطروحة فيما يخص الأساليب التي يعتمدها الإمام المهدي على اللانتصار على الطواغيت والمستكبرين، بالرغم مما بأيديهم من ترسانة ضخمة من أسلحة الدمار الشامل، والمعدات العسكرية المتطورة والفتاكة.

التصور الأول: إنه يقوم بإيقاف وتعطيل عمل الأسلحة المتطورة عن طريق المعجزة، وبهذا الأسلوب ينتصر على دول الاستكبار العالمي.

التصور الثاني: أنه ينتصر على دول الاستكبار بعد انهيار الحضارة المعاصرة، وتدمير أسلحتها المتطورة، على أثر حرب عالمية ثالثة.

التصور الثالث: أنه ينتصر على دول الاستكبار بالإمكانيات العسكرية المتواضعة المتاحة لديه، والمهيأة له قبل ظهوره من قبل أنصاره، والممهدين له سلطانه.



# مناقشة فكرة الانتصار بالمعجزة

نعم هناك بعض الناس يعتقد أن الإمام المنتظر على سوف يستخدم أسلوب المعجزة لإيقاف الأسلحة المتطورة، وتعطيل عملها، مما يمكنه من استخدام السيف في مواجهة أعدائه، والانتصار عليهم بسهولة!!

ويستشهد أصحاب هذا التصور بالروايات التي أخبرت عن خروجه ﷺ بالسيف كالرواية التي تقول:

لو يعلم الناس ما يصنع الهدي إذا خرج لاحبً أكثرهم أن لا يروه بما يقتل من الناس، أما إنه لا يبدأ إلا بقريش، فلا يأخذ منها إلا السيف، ولا يعطيها إلا السيف، حتى يقول كثير من الناس؛ ما هذا من آل محمد، لو كان من آل محمد الله عدم (۱).

وهذه الفكرة في الغالب سائدة عند بعض المؤمنين من كبار السن، ويتبناها أيضاً عدد من الشباب المثقفين ممن يتصفون بالجمود الفكرى، ويحملون ثقافة تقليدية متحجرة.

<sup>(</sup>١) عقد الدرر ٢٢٧.

#### دور المعجزة في تاريخ الرسالات الإلهية

من الواضح عقائدياً أن المعجزة خارقة للقوانين الطبيعية، فلا يصدها أي شيء، ولا يقف في طريقها أي عائق، لأن المعجزة من الله تعالى يجريها على يد وليه متى أراد، وهي تتحدى القدرة البشرية مهما أوتيت من قوة وجبروت، ومن أسلحة متطورة فتاكة.

إن أصحاب هذا الرأي فيما أعتقده لا يفهمون ماذا تعني المعجزة، وما هو دورها في تاريخ الرسالات الإلهية وفي حياة الأنبياء والمرسلين، ولا يعون ما هو أثرها في الحياة الاجتماعية على الناس جميعاً؟

وباختصار نقول: إن دور المعجزة في تاريخ الرسالات الإلهية هو تعريف الناس بالنبي في ورضيه، وبالرسول وخليفته لا غير، أي أنها تقول للناس: إن هذا رسول من الله، وهذا وصيّ رسول الله منصب من قبل الله عز وجل، لأن غير رسول الله، وغير وصيّه لا يمكنه الإتيان بالمعجزة الخارقة للقوائين الطبيعية.

فلا يمكن لأحد أن يلقى في النار، ثم تتحول عليه إلى برد وسلام، ويخرج منها سالماً، أو أن يشق البحر، ويفتح الطريق اليابس للناس بين أمواجه ليعبروا من جهة إلى أخرى، أو أن يبرئ الأكمه والأبرص، ويصنع من الطين على هيئة الطير، وينفخ فيه فيكون طيراً إلا أن يكون نبياً، أو وصياً مسدداً من الله تعالى.

وإن المجتمعات البشرية كلها لا تتمكن أن تأتي بآية من مثل هذا القرآن الكريم الذي جاء به محمد الله النبي الأمي ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً.

إن مثل المعجزة بالنسبة للأنبياء وأوصيائهم في تاريخ الرسالات

الإلهية كالحصانة السياسية بالنسبة للزعماء السياسيين في الأنظمة الوضعية.

ولولا أثر المعجزة وقدرتها على التحدي لشاهدنا الكثيرين من الناس ممن يدعي النبوة والمهدوية وينجح في ادعاءاته، لكن الله تعالى حفظ هذا الموقع الإلهي الرسالي للنبي ووصية بالمعجزة، ولهذا نجد عبر تاريخ الرسالات الإلهية، وفي كل العصور كل من ادعى النبوة أو ادعى المهدوية، فشل وافتضح أمره، لأنه لا يملك هذه الحصانة الإلهية الربانية ـ أعني المعجزة ـ التي تدلل على ارتباطه الحقيقي بالله تعالى. ولهذا نعتقد أن المعجزة قضية ضرورية لكل نبي ووصي منصب من قبل الله تعالى.

ومن هنا نرى أن أهم دليل على إمامة المهدي على الإلهية، هو قيامه بالمعجزة لإثبات إمامته، ليعرف الناس بأنه المهدي الحق، وهذا ما ورد في الكثير من الروايات في مصادر الشيعة والسنة كالرواية التي تحدثت عن الحوار الذي يجري بيته وبين السيد الحسني.

فيقول له السيد الحسني: يا ابن العم، أنا أحق بهذا الجيش منك، أنا ابن الحسن وأنا المهدي. فيقول المهدي: هل لك المهدي إلى المهدي المهدي إلى الطير من آية فنبايعك؟ فيومئ المهدي إلى الطير فتسقط على بده، ويغرس قضيباً يابساً في بقعة من الأرض فيخضر ويورق، فيقول له الحسني: يا ابن العم هي لك. ويسلم إليه جيشه ويكون على مقدمته (١)...

<sup>(</sup>١) عقد الدرر ١٣٧.

وعن محمد بن سنان، عن أبي عبد الله، عن أبيه الباقر عليهما السلام، في حديث اللوح وما جاء فيه بشأن المهدي عليه، قال:

يخرج في آخر الزمان على رأسه غمامة بيضاء تظله من الشمس، تنادي بلسان فصيح يسمعه الثقلان والخافقان: هو المهدي من آل محمد، يملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً (١).

وقد وردت هذه المعجزة للإمام ﷺ من طرق أهل السنة بلفظ آخر عن ابن عمر، قال: قال رسول الله ﷺ:

يخرج المهدي وعلى رأسه غمامة فيها منادٍ ينادي: هذا المهدي خليفة الله فاتبعوه (٢).

وفي رواية من طرق أهل السنة أيضاً عن الإمام علي ﷺ قال:

إذا نادى مناد من السماء؛ إن الحق في آل محمد، فعند ذاك عناد من السماء؛ إن الحق في آل محمد، فعند ذاك على أفواه الناس، ويشربون حبه ولا يكون لهم ذكر غيره (٣).

بل ورد في مصادر الفريقين وقوع الكثير من المعاجز والكرامات على يد الإمام المهدي المنتظر ﷺ، ونحن هنا لسنا بصدد سردها، ولكن نريد أن نقول:

إن من يدعي المهدوية لنفسه كذباً، لا يمكنه الإتيان بهذه المعاجز

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٥٢/ ٣٧٨/ ١٨٣.

 <sup>(</sup>۲) ميزان الاعتدال الذهبي: ۲/ ۲۷۷، الحاوي للفتاوي ۲/ ۲۱، البرهان للمتقي الهندي الباب الأول الحديث الثاني.

 <sup>(</sup>٣) كنز العمال: ٣٩٦٦٥/٥٨٨/١٤ عن الفتن لابن حماد، البرهان في علامات المهدي آخر الزمان الباب الأول الحديث الخامس.

الخارقة للقوانين الطبيعية التي تشهد له بالإمامة والخلافة والقداسة.

ومع أهمية المعجزة فإنها لا تشكل منعطفاً تاريخياً في حركة الرسالات الإلهية في التأثير على الناس، وهدايتهم إلى دين الحق، فالنبي إبراهيم على حينما رموه بالنار، ونجاه الله تعالى بالمعجزة، فتحولت النار عليه إلى برد وسلام، فإن المجتمع النمرودي بقي مصراً على كفره وإلحاده، مما اضطر إبراهيم للهجرة من العراق إلى الحجاز، وهو يحمل رسالته باحثاً عن قاعدة اجتماعية جديدة لتبليغها.

وموسى على حينما التهمت عصاه حبال السحرة وأكلتها، لم يشكل هذا الحدث التاريخي العظيم أيَّ تحول في المجتمع الفرعوني، بل ازداد علوًا واضطهاداً وظلماً على بني إسرائيل، مما اضطرهم للهجرة من مصر نحو الأرض المقدسة.

ورسول الله على حينما انتصر في معركة بدر على جيش قريش المشركين بالمعجزة الإلهية من خلال تدخل الملائكة لنصرة المسلمين، كما أشار الله في قوله تعالى نيسين

فإن قريش لم تتحول من خط الكفر والشرك إلى خط الإيمان والتوحيد، بل ازدادت عتواً وضلالاً وكفراً وشركاً. وجاءت في معركة أحد بكبريائها وخيلائها، وتمكنت أن تلحق الهزيمة بجيش المسلمين، حتى أن التاريخ يذكر أن رسول الله على قد جرح في هذه المعركة، ونادى الشيطان أنه قد قتل ـ وحقاً كاد أن يقتل ـ لولا رعاية الله

سورة الأنفال: ١٢.

وحفظه له. تلك الرعاية التي تجلت في شجاعة على الله وثباته في وسط المعركة، ودفاعه المستميت لحفظ حياة خاتم المرسلين الهيد.

فالمعجزة إذاً هي بطاقة هوية إلهية لتعريف الناس بالرسول وبوصيه، بطاقة هوية تقول للناس: إن هذا رسول من الله، وهذا المهدي هو خليفة الله، ووصي رسول الله، وليست سلاحاً حاسماً للانتصار على الأعداء.

#### ضعف فكرة الأنتصار بالمعجزة

والسؤال الذي يطرح نفسه على أصحاب هذا الرأي هو:

إذا كان الإمام المهدي على يعتمد أسلوب المعجزة الخارقة للقوانين الطبيعية في مواجهة أعدائه، والتي هي طوع يديه يجريها على الأرض متى أراد، ولا تقف أهامها الظروف المادية، ولا القوانين الطبيعية، فلماذا تأخر كثيراً، ولم يظهر حتى الآن، مع أن المجتمعات البشرية قاطبة بحاجة إليه، لما تعانيه اليوم من ويلات الحروب، والدمار والفساد الذي ملا أرجاء وجودها وكل جوانب حياتها ظلماً وجوراً؟

ومن هنا يتضح لنا عدم صحة الرأي القائل بأن المهدي الله ينتصر على أعدائه بالمعجزة، وذلك لعدم انسجام هذا الرأي مع دور المعجزة التاريخي في حياة النبوة والإمامة، ولا ينسجم هذا الرأي أيضاً مع آثارها الروحية والرسالية على الأفراد والجماعات.

كما أن هذا التصور ينطلق من فهم جامد لمعنى كلمة (السيف) في الروايات، وهي كلمة أراد النبي في أن يعبر بها عن الأسلوب المسلح الذي يعتمده حفيده المهدي في القضاء على أعدائه، وبما أن الناس لا تفهم معنى الطائرة، والدبابة، والصاروخ آنذاك،

وغير ذلك من أسماء أخرى للأسلحة المعاصرة المتطورة، لذلك استخدم النبي الشريفة، التزاماً التناماً بأخلاق الأنبياء المشار إليها في الحديث الشريف: إنا معاشر الأنبياء نكلم الناس على قدر عقولهم (١).



<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة: ١٨٦/١٨.

## مع الرأي القائل بخروج الإمام بعد انهيار الحضارة المعاصرة

هناك رأي أخر سائد أيضاً خاص بالأسلوب المعتمد لدى الإمام المهدي ﷺ في مواجهة قوى الاستكبار العالمي والانتصار عليها.

وينطلق هذا الرأي من الاعتفاد بحتمية وقوع حرب عالمية ثالثة، تدمر معالم الحضارة المعاصرة، وتقظيي على الترسانة العسكرية، وأسلحة الدمار الشامل للقوى العظمي، الأمر الذي يتبح للإمام مواجهة دول الشرك والكفر، وهي خاوية على عروشها، مما يعزز قدرته في الانتصار عليها بسهولة، ولو بالسلاح الأبيض.

ويستشهد أصحاب هذا الرأي ببعض الروايات التي يمكن أن يستخلص من ظاهرها إمكانية وقوع حرب عالمية مدمرة، كالروايات التي تقول:

لا يخرج المهدي حتى يقتل من كل تسعة سبعة(١).

وفي رواية عن أمير المؤمنين ﷺ، أنه قال:

<sup>(</sup>۱) كتاب الفتن لنعيم بن حماد ٢٠٦.

بين يدي القائم موت أحمر، وموت أبيض، وجراد في حينه، وجراد في عير حينه كألوان الدم، فأما الموت الأحمر فالسيف، وأما الموت الأبيض فالطاعون(١).

وقد فهم هؤلاء من هذه الرواية أن الموت الأحمر الذي يكون بالسيف، هو من جراء الحرب العالمية التي تستخدم فيها أسلحة الدمار الشامل التي تفتك بالبشرية، فيكون الموت الأبيض بالطاعون، من مخلفات هذه الحرب العالمية على المجتمعات البشرية.

#### الأدلة على خطأ هذا الرأي

وفي هذا الرأي العديد من نقاط الضعف التي تكشف عن عدم أصالته، ويمكن تسجيل هذه النقاط فيما يلي:

أولاً: أنه ينطوي على نزعة مادية خاوية ليس فيها شيء من روحانية المتقين الذين يؤمنون بالغيب، لأنه يستبعد عنصر التدخل الإلهي لصالح أوليائه، وحملة رسالته في الدفاع عنهم، وحمايتهم في ساحة الصراع السياسي والجهادي مع أعدائه، وكأن أصحاب هذا الرأي لم يقرؤوا قوله تعالى:

﴿ إِنَّ نَصُرُوا اللَّهَ يَنَصُرُكُمْ وَيُثَيِّتَ أَفْدَامَكُونَ ('')، وقول : ﴿ وَمَا ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُدَافِعُ عَنِ ٱلَّذِينَ مَامَنُواً ﴾ (")، وقول : ﴿ وَمَا رَمَيْتُ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِكِنَ اللَّهَ رَمَيْ ﴾ (٤).

إن الإيمان بقوة الله تعالى وقدرته، ووعده بنصر حملة رسالته

<sup>(</sup>١) كشف الغمة ٣/٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) سورة محمد: ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج: ٣٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال: ١٧.

على أعدائهم، كان الدافع الأكبر في صمود تلك الفئة القليلة المستضعفة، من أتباع رسول الله الله الذين واجهوا طغاة قريش بكل عزم وإصرار، وكان النصر في النهاية حليفهم.

إن الإيمان بعنصر التدخل الإلهي لصالح أوليائه، وحماة رسالته، والتسليم المطلق لهذه العقيدة الغيبية القرآنية، يمنح المؤمنين قوة ذاتية ومعنوية لا يستهان بها، ولا تقف بوجهها جميع القوى العظمى التي تحيط بهم، فهم يسخرون من جبروتها وقدرتها مهما تعاظمت وتمادت في علوها وتسلطها واستكبارها.

ثانياً: إن أصحاب هذا الرأي قد تجاهلوا المعادلة العسكرية الإلهية التي رسمها الله للمؤمنين كخط ثابت في حياتهم الجهادية حينما يواجهون أعداء الله في ميادين المعارك المصيرية ﴿كَم مِن فِنكةٍ وَلِيسَالَةٍ غَلَبَتَ فِنَكَةً عِنْ أَلَّهُ مَعَ الصَّكِرِينَ﴾(١).

وهذه المعادلة الإلهية لا تدخل حجم الإعداد العسكري الذي يمتلكه الأعداء في الحسبان، ولا ترى أي وزن لقوتهم ومعداتهم العسكرية مهما كانت متطورة وخطرة.

وقد تجاهل أصحاب هذا الرأي أيضاً التاريخ الجهادي لرسول الله القائد الأمي الذي لا يقرأ ولا يكتب، ومع ذلك تمكن من تغير الواقع الجاهلي للمجتمع العربي الذي كان يعبد الأصنام ويئد البنات، ذلك المجتمع المستضعف الخائف من سطوة الجبارين الذي أنهكته تقاليد الجاهلية المنحطة حيث الرقيق يباع ويشترى، والفساد الأخلاقي والجمود الفكري، ومع كل ذلك استطاع رسول الله الطلاقاً من هذا المجتمع المستضعف أن يشكل قاعدة الإسلام الأولى

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ٢٤٩.

بكل أبعادها الاجتماعية والجهادية والسياسية لمواجهة أكبر إمبراطوريتين في العالم آنذاك، وهما إمبراطورية كسرى في الشرق، وإمبراطورية القياصرة الروم في الغرب، بالرغم من كل ما تملكه هاتان الإمبراطوريتان من قوى عسكرية هائلة، وجيوش كثيرة مدججة بمختلف الأسلحة المتطورة \_ حسب زمانها \_ لكنها لم تصمد أمام قوة جيش الرسول العربي الأمي المستضعف.

كما تغافل هؤلاء عن العوامل الطبيعية لانتصار الثورة الإيرانية على إمبراطورية الشاه، التي كانت تملك خامس جيش في العالم من حيث القوة والإعداد والأسلحة العسكرية، مع أن قائدها الإمام الخميني قدس الله روحه، دخل إلى إيران قادماً من باريس خالي اليدين من كل مقومات النصر، فلا يملك حزباً سياسياً منظماً، ولا جيشاً نظامياً جاهزاً للمعركة، ولا معدات عسكرية، ولا شيء من كل ذلك إطلاقاً.

وهذه المقاومة الإسلامية المطفرة في لبنان، التي رعاها حزب الله وقيادته الحكيمة قدمت للعالمين العربي والإسلامي أعظم الدروس في كيفية الانتصار على إسرائيل المتجبرة التي تمتلك أقوى المعدات العسكرية لجيشها الذي يعبر عنه بالجيش الذي لا يقهر، فلا يوجد أي نسبة بين ما تمتلكه إسرائيل من قوى عسكرية هائلة، وبين ما تمتلكه المقاومة الإسلامية من معدات عسكرية متواضعة ومقاتلين يعدون بالأصابع إذا ما قيسوا بحشود جيش الدفاع الإسرائيلي.

إن دعاة هذا الرأي الذين يعتقدون بأن الإمام المهدي الله لا يمكن أن يخرج وينتصر على القوى العظمى التي تمتلك أسلحة الدمار الشامل، والصواريخ العابرة للقارات، وكل أسباب التكنولوجيا المتطورة، إلا بعد حرب عالمية ثالثة تنسف معالم الحضارة المادية

المعاصرة، وتقضي على هيبة دول الاستكبار، وتدمر إمكانياتها العسكرية وأسلحتها المتطورة.

نعم، إن هؤلاء الذين يقفون في حدود هذه التصورات الضيقة، لا يدركون عظمة الإسلام، ولا يفهمون معنى العزة في الإسلام، ولا يعلمون أن عظمة الإسلام وعزته أن ينتصر على أعدائه، وهم في موقع القوة والاقتدار والاستكبار، وهو في موقع الضعف وليس العكس.

ولهذا نحن نرفض هذه الصورة السلبية الهزيلة التي يحاولون تقديمها للناس عن الإمام المهدي الله صورة القائد الذي يخرج من بين الجماجم، ومن بين أشلاء الحضارة المنهارة، ومن بين أنقاض العمارات المدمرة، ويقف على أشلاء الملايين من القتلى ليعلن انتصار الإسلام على الكفر والشرك. إنها صورة هزيلة للإمام المهدي الله صورة خالية من عظمة الإسلام وعزته، لا تعطي للمسلم أي نوع من الافتحار بقائدة المنتظر، ولا تمده بالروحانية والاعتزاز برسالته.

إن هذا التصور الخاطئ عن طريقة انتصار المهدي الله على أعدائه، يحاول فصل الإمام المهدي الله عن تاريخ جده رسول الله في، كما يجعله غريباً عن تاريخ آبائه الأئمة الأطهار، الذين طالما انتصروا على أعدائهم وعدوهم في موقع القوة من حيث السلطة والقدرات المادية كلها بيده. فكم مرة خرج إمام أهل البيت في من مجالس حكام البلاط الأموي والعباسي منتصراً على علماء البلاط في الاحتجاجات معهم، بالرغم من الحراب المدججة المرفوعة والسيوف المصلتة على رأسه من جلاوزة السلطان، لإيجاد الرعب في قلب إمام أهل البيت وهزيمته، ولكن هيهات هيهات تتفتت الجبال وتتزلزل ولا يترحزح إمام أهل البيت من موقفه ولا يتراجع إطلاقاً.

إن هذه الصورة الهزيلة التي يحاول أن يرسمها البعض لطريقة التصار المهدي على أعدائه، غير واقعية، وهي مرفوضة في الإسلام انطلاقاً من اعتقادنا بأنه عليه السلام حتماً سوف يخرج والحضارة المعاصرة في أوج عظمتها وكبريائها، وفي قمة تطورها واستعلائها وجبروتها، وهي في أعلى درجات الجهوزية والاستعداد لمواجهته.

فحينما ينتصر الإمام المنتظر على دول الاستكبار العالمي، وهو لا يملك أي شيء من مقومات الإعداد العسكري الذي تمتلكه هذه القوى، فحينتذ يدرك المسلمون جميعاً معنى عظمة الإسلام، وعزتهم بدينهم، وافتخارهم بإمامهم وقائدهم المنتظر.

#### الموقف من روايات الحرب العالمية

نعم نحن لا ننكر وجود (وأيات تشير إلى حرب عالمية، ولكن لا دليل على اختصاص هذه الروايات بحرب عالمية ثالثة، بل لعل المقصود منها مجموع الحروب التي توت بها البشرية حتى الآن.. أو لعل لعل المقصود منها اشتعال الحروب والصراعات والنزاعات المحلية في كل أطراف الأرض قبيل عصر ظهوره، كما نلمح هذا الاحتمال في حديث البزنطي عن الرضا علي قال:

قدًام هذا الأمر قتل بيوح، قلت: وما القتل البيوح؟ قال: دائم لا يفتر (١).

وعن عمار بن ياسر أنه قال:

دعوة [دولة] أهل بيت نبيكم في آخر الزمان \_ ثم

بحار الأنوار ٥٢/١٨٢/٦.

ذكر لها علامات \_ فإذا خالف الترك الروم، وكثرت الحروب في الأرض<sup>(۱)</sup>..

وحينما سأل جابر الإمام الباقر عليه: متى يكون هذا الأمر؟ فقال:

أنى يكون ذلك يا جابر ولما تكثر القتلى بين الحيرة والكوفة (٢).

وعن سعيد بن المسيب قال:

تكون بالشام فتنة كلما سكنت من جانب طمت من جانب، فلا تتناهى حتى ينادي منادٍ من السماء؛ إن أميركم فلان (٣)

وقد تكون روايات الحرب العالمية تخص حرب عالمية ثالثة خاطفة، لكنها لا تدمر إلا بعض الدول الصغيرة أو بعض الدولة الكبرى، ولكن مع ذلك قانها لا تؤثر على معالم الحضارة، ولا تقضي على قوى الكفر ودول الاستكبار والجبروت بدلالة الحديث النبوى القائل:

إن أشد الناس عليكم الروم وإنما هلكتهم قبل قيام الساعة (1).

والمراد بالساعة هنا الإمام المهدي على الأن هلكة الروم في عصر المهدي على كما هو ثابت في أكثر الروايات مما يؤكد قوة دول

بحار الأنوار ۲۵/۲۱۲/۲۰.

<sup>(</sup>۲) بحار الأنوار ۲۰۹/۲۰۹.

<sup>(</sup>٣) كنز العمال: ٣١٤٤٤/٢٥٨/١١.

<sup>(</sup>٤) مسئد أحمد ٤/ ٢٣٠.

الكفر وشدة عدائها للإسلام، حتى في زمن ظهور الإمام المهدي على الكفر وشدة عدائها للإسلام، حتى في زمن ظهور الإمام المهدي على وهذا ما تشير إليه بصراحة الكثير من الروايات التي تناولت معارك الإمام المهدي على مع الغرب والدول الأوروبية بشكل عام.

ومنها رواية أبي سعيد الخدري عن رسول الله 🎎 أنه قال:

يخرج المهدي إلى بلاد الروم، وجيشه مائة ألف فيدعو ملك الروم إلى الإيمان فيأبى فيقتتلان شهرين فينصر الله تعالى المهدي ... ويقتل من الروم خلقاً كثيراً، ويسلم على بدبه خلق كثير<sup>(۱)</sup>.

وهناك روايات تشير إلى مجيء دول الكفر الأوروبية والغربية إلى سواحل العالم العربي، ودخولهم في معارك طاحنة ضد جيش الإمام المهدي على وهذه الروايات بمجملها تكشف عن بقاء دول الكفر العالمية واستمرار غطرستها وعلوها وجبروتها وعدم انصياعها للحق حتى ظهور المهدي على الله المهدي المهدي

مرز تقية تركيبية الرطبي إسسادي

<sup>(</sup>١) العلل المتناهية ٢/ ٥٥٥/ ١٤٣٠.

# الروايات الدالة على أستمرار الحضارة المعاصرة حتى ظهور الإمام المنتظر ﷺ

وهناك الكثير من الروايات الدالة على ظهور الإمام المهدي على المحضارة المعاصرة قائمة بكل مقوماتها، بما في ذلك أجهزة الاتصالات المتطورة، كالتلفون المحمول ذي الصوت والصورة، والستاليت، والانترنس وغير ذلك، كما يفهم من الروايات التالية:

عن أبان بن تغلب قال: قال أبو عبد الله ﷺ:

كأني أنظر إلى القائم على ظهر النجف ركب فرساً أدهم أبلق ما بين عينيه شمراخ، ثم ينتفض به فرسه، فلا يبقى أهل بلدة إلا وهم يظنون أنه معهم في بلادهم (١).

وعن ابن مسكان قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول:

إن المؤمن في زمان القائم وهو بالمشرق ليرى أخاه الني في المغرب، وكذا الذي في المغرب يرى أخاه

بحار الأنوار ١٩/ ٣٠٥/ ٤٧.

#### الذي في المشرق<sup>(۱)</sup>.

وسأل المفضل الإمام الصادق ﷺ: يا سيدي في أي بقعة يظهر المهدي؟ فقال ﷺ:

لا تراه عين في وقت ظهوره إلا رأته كل عين، فمن قال لكم غير هذا فكنبوه (٢).

وعن أبي الربيع الشامي قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول:

إن قائمنا إذا قام، مد الله لشيعتنا في أسماعهم وأبصارهم، حتى [لا] يكون بينهم وبين القائم بريد، يكلمهم فيسمعون، وينظرون إليه، وهو في مكانه (٣).

والروايات بهذا الصدد كثيرة جداً، ولكنني لست في معرض إحصائها وإيرادها كلها هنا.

والمتأمل في هذه الروابات يجدها واضحة في الفاظها ومفاهيمها، فهي تدل بصراحة على أن الإمام على يظهر والحضارة التي نعيشها اليوم قائمة بكل معالمها المادية المتطورة، بل نحن نستفيد من هذه الروايات قرب ظهوره على وأنها دليل ومؤشر واضح على أننا في عصر ظهوره الشريف.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٥٢/ ٣٩١/ ٢١٣.

<sup>(</sup>۲) بحار الأنوار ۱/۵۳.

<sup>(</sup>T) بحار الأنوار ۲۵/ ۲۳۲/ ۷۲.

# مع الرأي القائل: إن المهدي الله المهدي الله المنتصر على أعدائه بالإمكانيات والأسباب الطبيعية

وهذا هو في الواقع ما تدل عليه طبائع الأشياء، وتؤكده الحقائق التاريخية لحركة الرسالات الإلهية، وتدل عليه الأحداث والثورات الإسلامية الكبرى التي حدث في واقعنا المعاصر، كالثورة الخمينية، وأيضاً الانتصارات المتكررة للمقاومة الإسلامية على إسرائيل سواء على الصعيد العسكري، أو على الصعيد المخابراتي، أو على الصعيد السياسي والإعلامي، وهذا الواقع عايشتموه بأنفسكم، وشاهدتموه بأعينكم من خلال مقاومة حزب الله لإسرائيل، وخاصة في أيام التحرير الخالدة.

ولكن هذا لا يعني أن الإمام المنتظر على أعدائه من دون أن يملك مقومات مادية للنصر، بل نحن لا نقول بذلك، لأن الارتكاز على هذا القول يؤدي بنا إلى الرأي القائل: بأنه سوف ينتصر على أعدائه بالمعجزة، وهذا ما أثبتنا بطلانه.

وإنما هناك أدلة قرآنية، وأحاديث مروية عن النبي في وأهل بيته على الله عدد من الأسباب الطبيعية، والمقومات المادية

التي تتهيأ للإمام قبل ظهوره، وتكون من أهم عوامل انتصاره على الأعداء، وهذه النصوص القرآنية. والأحاديث المروية عن النبي وأهل بيته يمكن حصرها في ثلاث مجموعات:

### المجموعة الأولى: الخاصة بأصحابه وأنصاره

وهي الروايات التي أخبرت بأن المهدي الله لا يظهر لمبايعة الناس بين الركن والمقام إلا بعد أن يجتمع إليه أصحابه ووزراؤه، وهم ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً، ولا يخرج لمقاتلة الأعداء إلا بعد أن تكتمل لديه العدة، وهم أنصاره وعددهم اثنا عشر ألف مقاتل.

أما الوزراء فقد جاءت الروايات مستفيضة بشأنهم من طرق الفريقين، أذكر هنا رواية واحدة منها:

عن أبان بن تغلب، عن أبي عبد الله عليه أنه قال:

سيبعث الله ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً إلى مسجد بمكة، يعلم أهل مكة أنهم لم يولدوا من آبائهم، ولا أجدادهم، عليهم سيوف مكتوب عليها ألف كلمة، كل كلمة مفتاح ألف كلمة، ويبعث الله الريح من كل واد تقول: هذا المهدي يحكم بحكم داود، ولا يريد بينة (۱).

أما أنصاره المقاتلون بين يديه فعددهم اثنا عشر ألفاً، كما

<sup>(</sup>١) غيبة النعماني: ٧/٣١٤.

وصفتهم الروايات، منها رواية يرويها ابن حجاج، عن الصادق ﷺ قال:

إذا قام القائم على أتى رحبة الكوفة فقال برجله هكذا، وأوما بيده إلى موضع، ثم قال: احفروا هاهنا، فيحفرون فيستخرجون اثني عشر ألف سيف، واثني عشر ألف درع، واثني عشر ألف بيضة، لكل بيضة وجهان، ثم يدعو اثني عشر ألف رجل من الموالي من العرب والعجم، فيلبسهم ذلك، ثم يقول: من لم يكن عليه مثل ما عليكم فاقتلوه (۱).

وهؤلاء الأنصار هم جيش الإمام المهدي الله المعبر عنهم في بعض الروايات (بجيش الغضب) كما جاء في رواية عن جابر قال: حدثني من رأى المسبب ابن نجبة قال: وقد جاء رجل إلى أمير المؤمنين ومعم رجل فقال له يا أمير المؤمنين إن هذا يكذب على الله وعلى رسوله، ويستشهدك، فقال أمير المؤمنين الله وعلى رسوله، ويستشهدك، فقال أمير المؤمنين الله وعلى رسوله، ويستشهدك، فقال أمير المؤمنين الله على الله وعلى رسوله، ويستشهدك، فقال أمير المؤمنين الله المؤمنين الله على الله وعلى رسوله، ويستشهدك، فقال أمير المؤمنين الله المؤمنين الله الله وعلى رسوله الله ويستشهدك، فقال أمير المؤمنين الله الله وعلى رسوله الله ويستشهدك الله وعلى رسوله الله ويستشهدك الله وعلى الله ويستشهدك الله وعلى الله وعلى الله وعلى الله ويستشهدك الله وعلى الله وعلى الله وعلى الله وعلى الله ويستشهدك الله ويستهدك الله

#### لقد أعرض وأطول، يقول ماذا؟

فقال: يذكر جيش الغضب،

فقال: خل سبيل الرجل، أولئك قوم يأتون في آخر الزمان، قزع كقزع الخريف، والرجل والرجلان والثلاثة من كل قبيلة (٢)...

<sup>(</sup>١) الاختصاص: ٣٣٤، بحار الأنوار: ٥٢/٣٧٧/١٧٩.

<sup>(</sup>٢) غيبة النعماني: ١١٣١١.

### المجموعة الثانية: الخاصة بالممهدين له سلطانه

وهي تتمثل بالنصوص القرآنية، والأحاديث المروية عن النبي وأهل بيته، التي بشرت بظهور راية ممهدة للإمام المهدي عليه من بلاد فارس قبل ظهوره، بالإضافة إلى ظهور راية من بلاد اليمن مناصرة له قبل ظهور السفياني.

والأحاديث التي تدل على راية الخراساني الممهدة للمهدي كثيرة من طرق الفريقين منها ما جاء عن الإمام الصادق ﷺ في تفسير قوله تعالى:

﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعَدُ أُولِنَهُمَا بَعَثَنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَنَا أُولِي بَأْسِ شَدِيدٍ فَجَادًا لَنَا أُولِي بَأْسِ شَدِيدٍ فَجَادُا مَغَوْلًا ﴾ فسأله شديد فجاسُوا خِلَالُ الدِيادِ وَكَاتَ وَعْدًا مَغُولًا ﴾ فسأله بعض أصحابه من هؤلاء الذين سيبعثهم الله تعالى لقتال بني إسرائيل؟ فقال لهم ثلاث مرات: هم والله أهل قم، هم والله أهل قم، هم والله أهل قم، هم والله أهل قم،

وفي رواية عن الإمام الكاظم ﷺ أنه قال:

[يخرج] رجل من قم يدعو الناس إلى الحق، يجتمع معه قوم قبلوبهم كزبر الحديد، لا تزلهم الرياح العواصف، لا يملون من الحرب، ولا يجبنون، وعلى الله يتوكلون، والعاقبة للمتقين (٢).

وفي رواية عن الإمام الصادق ﷺ قال:

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ٢١٦/٦٠.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر.

إنما سمي قم لأن أهله يجتمعون مع قائم آل محمد هي، ويقومون معه، ويستقيمون عليه، وينصرونه (۱).

وعن صفوان بن يحيى قال: كنت يوماً عند أبي الحسن على فجرى ذكر أهل قم وميلهم إلى المهدي على فترحم عليهم، وقال:

رضي الله عنهم ... إن للجنة ثمانية أبواب واحدة منها لأهل قم، وهم خيار شيعتنا من بين سائر البلاد، خر الله تعالى ولايتنا في طينتهم (٢).

وروي عن الإمام الصادق ﷺ في مدح أهل قم، أنه قال:

أما إنهم أنصار قائمنا، ودعاة حقنا. ثم رفع رأسه إلى السماء، وقال: اللهم اعصمهم من كل فتنة، ونجهم من كل هلكة (٣).

وفي رواية عن الإَمَّامُ الصَّادَقُ الشَّالِكُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

ستخلو كوفة من المؤمنين، ويأرز عنها العلم كما تأرز الحية في جحرها، ثم يظهر العلم ببلدة يقال لها قم، وتصير معنناً للعلم والفضل، حتى لا يبقى في الأرض مستضعف في اللين، حتى المحدرات في الحجال، وذلك عند قرب ظهور قائمنا، فيجعل الله قم وأهله قائمين مقام الحجة، ولولا ذلك لساخت الأرض بأهلها، ولم يبق في الأرض

<sup>(</sup>١) نفس المصدر.

<sup>(</sup>٢) نقس المصدر،

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ١٨/٦٠.

حجة، فيفيض العلم منه إلى سائر البلاد من المشرق والمغرب، فتتم حجة الله على الخلق حتى لا يبقى أحد لم يبلغ إليه الدين والعلم، ثم يظهر القائم على ويصير سبباً لنقمة الله وسخطه على العباد، لأن الله لا ينتقم من العباد إلا بعد إنكارهم حجة [حجته](۱).

وروي عن الإمام الصادق ﷺ كذلك أنه قال:

إن الله احتج بالكوفة على سائر البلاد، وبالمؤمنين من أهلها على غيرهم من أهل البلاد، واحتج ببلدة قم على سائر البلاد، وبأهلها على جميع أهل المشرق والمغرب من الجن والإنس، ولم يدع قم وأهله مستضعفاً بل وفقهم وأيدهم.

ثم قال: وسيأتي زمان لكون بلدة قم وأهلها حجة على الخَلِرِّتَيْ، وَذِلِكَ فِي زمان غيبة قائمنا إلى ظهوره، ولولا ذلك لساخت الأرض بأهلها، وإن الملائكة لتدفع البلايا عن قم وأهله، وما قصده جبار بسوء إلا قصمه قاصم الجبارين، وشغله عنه بداهية، ومصيبة، أو عنو، وينسي الله الجبارين في دولتهم ذكر قم وأهله كما نسوا ذكر الله أ

وفي حديث عن أمير المؤمنين ﷺ قال:

تقبل رايات من شرقى الأرض غير معلمة، ليس

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٦٠/٢١٦.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٦٠/٢١٣.

بقطن، ولا كتان، ولا حرير مختوم في رأس القناة بخاتم السيد الأكبر، يسوقها رجل من آل محمد، تظهر بالمشرق وتوجد ريحها بالمغرب كالمسك الأذفر، يسير الرعب أمامها بشهر، حتى تنزل الكوفة طالبين بدماء آبائهم، بينما هم على ذلك، إذا أقبلت خيل اليماني، والخراساني يستبقان كأنهما فرسا رهان، شعث غبر جعد (۱)...

وعن أبي خالد الكابلي، عن أبي جعفر ﷺ أنه قال:

كأني بقوم قد خرجوا بالمشرق يطلبون الحق فلا يعطونه، ثم يطلبونه فلا يعطونه، فإذا رأوا ذلك وضعوا سيوفهم على عواتقهم، فيعطون ما سألوه، فلا يقبلونه حتى يقوموا، ولا ينفعونها إلا إلى صاحبكم، قتلاهم شهداء، أما إني لو أدركت ذلك لاستبقيت نفسى لصاحب هذا الأمر(٢).

وروي عن جابر، عن أبي جعفر ﷺ قال:

تنزل الرابات السود التي تخرج من خراسان إلى الكوفة، فإذا ظهر المهدي على بعثت إليه بالبيعة (٣).

هذه الروايات الخاصة بالممهدين للمهدي التي ذكرناها لكم، مروية من طرق أهل البيت ﷺ، وهي كثيرة جداً لا مجال لإيرادها كلها. وأما الروايات المروية من طرق أهل السنة فقد بلغت أكثر من

<sup>(</sup>۱) بحار الأنوار: ۲۵/۸۱.

<sup>(</sup>٢) الغيبة للنعماني ٢٧٣/٥٠.

<sup>(</sup>٣) غيبة الطوسى: ٤٥٧/٤٥٢.

(۲۰۰) رواية، تناولت (١٤٦) رواية منها بالدراسة والتحليل في كتابنا
 (ثورة الموطئين للمهدي) فمن أراد التوسع في هذا الموضوع فليراجعها
 هناك، أما هنا فنذكر نموذجاً منها:

روي عبد الله بن الحارث بن جزء الزبيدي قال: قال رسول الله على:

عبرج قوم من المشرق، يوطئون للمهدي سلطانه (۱).
وعن محمد بن الحنفية قال:

تخرج راية سوداء لبني العباس، ثم تخرج من خراسان أخرى سوداء، قلانسهم سود، وثيابهم بيض، على مقدمتهم رجل يقال له: شعيب بن صالح \_ أو صالح بن شعيب \_ من تميم، يهزمون أصحاب السفياني، حتى تنزل بيت المقدس، توطئ للمهدي سلطانه، يمد الها ثلاثمائة من الشام (۱).

وعن هلال بن عمرو قال: سمعت علياً يقول: قال النبي 💨:

يخرج رجل من وراء النهر يقال له: الحارث بن حراث، على مقدمته رجل يقال له: منصور، يوطئ، أو يمكن لآل محمد، كما مكنت قريش لرسول الله الله وجب على كل مؤمن نصره ـ أو قال: إجابته (٣) ...

وعن عبد الله بن مسعود قال: بينا نحن عند رسول الله الله إذ أقبل فتية من بني هاشم فيهم الحسن والحسين، فلما رآهم النبي الله

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجة: ۲/۸۸/۸۸/۲ المنار المنيف: ۱٤٥، كنز العمال: ۱۲/ ۲۸۲۵۷.

<sup>(</sup>٢) الفتن لابن حماد: ٨٤، سنن الداني: ٩٨.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود: ٤/٩٠/، الملاحم والفتن لابن المنادي: ٤٢.

اغرورقت عيناه وتغير لونه، قال: فقلت له: ما نزال نرى في وجهك شيئاً تكرهه؟ فقال:

إنا أهل بيت اختار لنا الله الآخرة على الننيا، وإن أهل بيتي سيلقون بعدي بلاءً، وتشريداً، وتطريداً، حتى يأتي قوم من قبل المشرق، معهم رايات سود، يسألون الحق فلا يعطونه، فيقاتلون فينصرون، فيعطون ما سألوا، فلا يقبلونه، حتى يدفعوها إلى رجل من أهل بيتي، فيملؤها قسطاً كما ملئت جوراً، فمن أدرك ذلك منكم فليأتهم ولو حبواً على الثلج (۱).

وروي عن الحسن [البصري] أنه قال:

إن رسول الله الله ذكر بلاء يلقاه أهل بيته، حتى يبعث الله راية من المشرق سوداء، من نصرها نصره الله، ومن خلاها خلله الله، حتى بأتوا رجلاً اسمه كاسمي، فيولونه أمرهم، فيؤيده الله وينصره (٢).

وعن جابر، عن النبي 🎕 قال:

ما من قوم أحب إلى الله تعالى من قوم حملوا القرآن، وركنوا إلى التجارة التي ذكرها الله: ﴿ نُجِيكُم يَنْ عَلَابٍ أَلِمٍ ﴾ (٣). قرأوا القرآن، وشهروا السيوف، يسكنون بلدة يقال لها: قزوين، يأتون يوم القيامة وأوداجهم تقطر

 <sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجة: ۲/ ٤٠٨٢، مستدرك الصحيحين: ٤/٤٦٤، كنز العمال: ١٤/ ٣٨٦٧٧.

<sup>(</sup>٢) الفتن لابن حماد: ٨٥، عقد الدرر: ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الصف: ١٠.

دماً، يحبهم الله ويحبونه، تفتح لهم ثمانية أبواب الجنة، فيقال لهم؛ ادخلوا من أيها شنتم (١١).

وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله 🎎:

لا تزال طائفة من أمتي يقاتلون على أبواب بيت المقدس وما حولها، وعلى أبواب الطالقان وما حولها، ظاهرين على الحق لا يبالون من خذلهم، ولا من نصرهم، حتى يخرج الله كنزه من الطالقان، فيحيى بهم دينه كما أميت من قبل (٢).

وعن أبي هريرة أيضاً قال: بعث رسول الله الله الله عمه العباس، وإلى على على العباس، وإلى على بن أبي طالب، فأتياه في منزل أم سلمة، فقال لهما فيما قال:

فإذا غيرت سنتي، يخرج ناصرهم من أرض يقال لها: خراسان برايات سود، فلا يلقاهم أحد إلا هزموه، وغلبوا على ما في أيديهم، حتى تقرب راياتهم بيت المقدس (٣) أركب المراسك

### حول راية اليماني

وأما راية اليماني، فالأخبار بشأنها من طرق الفريقين مستفيضة، وبعضها جاء بأسانيد معتبرة وصحيحة، وهذه طائفة منها:

عن يعقوب السراج قال قلت لأبي عبد الله ﷺ: متى فرج شيعتكم؟ قال: فقال:

<sup>(</sup>١) كنز العمال: ١٢/ ٢٥١٠٥.

<sup>(</sup>٢) كنز العمال: ٢١/ ٥٠٠٥٤، عقد الدرر: ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) سنن الداني: ١٤٣، عقد الدرر: ٢٣٠.

وعن عمر بن حنظلة، قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول:

قبل قيام القائم خمس علامات محتومات، اليماني والسفياني، والصيحة، وقتل النفس الزكية، والخسف بالبيداء (٢).

عن محمد بن مسلم الثقفي الطحان، قال: دخلت على أبي جعفر محمد بن على الباقر عليه وأنا أريد أن أسأله عن القائم من آل محمد فقال لي مبتدئا: والحديث طويل الحذنا منه موضع الحاجة:

وإن من علامات خروجه خروج السفياني من الشام، وخروج اليماني من اليمن، وصيحة من السماء في شهر رمضان، ومناد ينادي من السماء باسمه واسم أبيه (٣).

وعن عبيد بن زرارة قال: ذكر عند أبي عبد الله ﷺ السفياني، فقال:

أنى يخرج ذلك ولَّما يخرج كاسر عينيه بصنعاء (٤).

الكافي ٨/ ٢٢٤/ ٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين ٢/ ٦٥٠.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين ١/٣٢٧/١.

<sup>(</sup>٤) الغيبة للنعماني ٢٧٧/ ٦٠. في بعض الروايات: كاسر عينه بصنعاء.

وروي عن أبي بصير عن أبي جعفر ﷺ أنه قال:

خروج السفياني، واليماني، والخراساني في سنة واحدة، وفي شهر واحد، في يوم واحد، ونظام كنظام الخرز يتبع بعضه بعضاً، فيكون الباس من كل وجه ويل لمن ناواهم، وليس في الرايات أهدى من رابة اليماني، هي رابة هدى لأنه يدعو إلى صاحبكم، فإذا خرج اليماني حرم بيع السلاح على الناس وكل مسلم، وإذا خرج اليماني فأتي إليه فإن رابته رابة هدى، ولا يجل لمسلم أن يلتوي عليه فمن فعل فهو من أهل النار، لأنه يدعو إلى الحق، وإلى طريق مستقيم (۱).

وأخبار اليماني في روايات أهل البيت فيها الصحيح كخبر يعقوب السراج، وخبر عمر بن حنظلة، وفيها الحسن، والمعتبر كخبر محمد بن مسلم الثقفي وغيره و المعتبر المعتبر محمد بن مسلم الثقفي وغيره و المعتبر معربي معربي المعتبر المعتبر معربي المعتبر معربي المعتبر الم

أما روايات اليماني من طرق أهل السنة فكثيرة أيضاً، وقد وردت بأسانيد صحيحة ومعتبرة منها حديث رسول الله الله لله المعاذ حينما أرسله إلى أهل اليمن والياً فقال له:

بعثتك إلى قوم رقيقة قلوبهم، يقاتلون على الحق مرتين<sup>(٢)</sup>.

وقد أوضح رسول الله ﷺ معنى: قتالهم على الحق مرتين، في حديث آخر فقال:

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد: ١٠/٥٥.

ولله في اليمن كنزان جاء بأحدهما يوم تبوك<sup>(۱)</sup>، كانت الأزد يومئذ ثلث الناس، ويجيء بالآخر يوم الملحمة العظمى، سبعون ألفاً حمائل سيوفهم المسد<sup>(۲)</sup>.

والأزد من العشائر اليمانية الشهيرة، وكان لها الثقل الأكبر عدة وعدداً في غزوة تبوك مع الروم بقيادة رسول الله في، وسيكون لهم أيضاً الثقل العسكري الأكبر في معركة الملحمة العظمى في عمق الجزيرة العربية، بقيادة خليفة رسول الله في الإمام المنتظر في ضد الأساطيل العسكرية والجيوش الأوروبية، أحفاد الروم على أثر تدخلهم لحماية عملائهم من حكام العالم العربي بعد إعلان الثورة المهدوية في مكة المكرمة.

فهذه الأحاديث وأحاديث أخرى ستأتي فيما بعد، كلها بصدد تحديد حقيقة الدور الإلهي الموكل للراية اليمانية في عصر الظهور، وهو كما ترون لها دور جهادي مسلح يتسم بالحسم العسكري لصالح الثورة المهدوية ضد أعدائها.

ومن روايات اليماني من طرق أهل السنة أيضاً ما جاء في صحيح البخاري عن النبي ﷺ أنه قال:

لا تقوم الساعة حتى يخرج رجل من قحطان يسوق الناس بعصاد<sup>(٣)</sup>.

وفي رواية أخرى عن النبي 🎎 أنه قال:

 <sup>(</sup>١) في الأصل قال: اليرموك، وهو خطأ من الرواة لأن اليرموك معركة وقعت بين المسلمين والروم على حدود بلاد الشام في أواخر خلافة أبي بكر، أما تبوك فهي آخر غزوات النبي على.

<sup>(</sup>٢) عقد الدرر: ٢١٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري: ٤/ ٢٢٣.

## ما القحطاني بدون المهدي<sup>(١)</sup>.

## المجموعة الثالثة: حول الإبدال والنجباء والعصائب

وهي الأحاديث التي ذكرت أن من علامات المهدي على الله الإسلامي قبل ظهور جماعات وحركات إسلامية مجاهدة في العالم الإسلامي قبل ظهوره، وبالأخص في بلاد مصر باسم (النجباء)، وفي بلاد العراق باسم (العصائب)، وفي بلاد الشام باسم (الأبدال).

ويظهر من خلال الأخبار المروية عن أهل البيت الله أن العصائب والأبدال والنجباء من أصحاب الإمام المهدي الله نذكر لكم بعض الروايات التي تطرقت إليهم:

روي عن أمير المؤمنين ﷺ قال: قال رسول الله 🏥:

يا على عشر خصال قبل يوم القيامة... ورجل منا أهل البيت يبايع لعبين زمزم والمقام، يركب إليه عصائب أهل العراق، وأبدال [أهل] الشام، ونجباء مصر، ونصير أهل اليمن<sup>(٢)</sup>.

وروي عن حذيفة بن اليمان قال: سمعت رسول الله عليه يقول:

عند خروج القائم، ينادي منادٍ من السماء: أيها الناس قطع [الله] عنكم مدة الجبارين، وولي الأمر [عليكم] خير أمة محمد في فالحقوه بمكة، فيخرج النجباء من مصر، والأبدال من الشام، وعصائب

<sup>(</sup>١) الحاوي للفتاوي: ٢٩ / ٧٩.

<sup>(</sup>٢) دلائل الإمامة: ٢٤٨.

العراق رهبان بالليل ليوث بالنهار كأن قلوبهم زبر الحديد، فيبايعونه بين الركن والمقام (١).

وروي عن الباقر ﷺ أنه قال:

يبايع القائم بين الركن والمقام، ثلاثمائة ونيف رجل، عدة أهل مصر، والأبدال من أهل الشام، والأخيار من أهل العراق<sup>(٢)</sup>.

فهذه الأنواع الثلاثة من الأحاديث (٣) توضح بمجموعها أن الإمام المهدي الله لا ينتصر على أعدائه بالمعجزة، بل تدل على أنه لا يظهر أبداً ما لم تكتمل على الأرض جميع المقومات الموضوعية، والسياسية التي تساهم في تعجيل نصره على الأعداء، وأن هذه المقومات تتمثل بالدرجة الأولى في القواعد الشعبية الموالية له في بلاد فارس واليمن، والمهادية المناصرة له في بلاد العراق والشام ومصر.

<sup>(</sup>١) الاختصاص: ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ٣٣٤/٥٢.

 <sup>(</sup>٣) أي أحاديث: (الرابة المخراسانية) وأحاديث (الرابة اليمانية) وأحاديث (العصائب والنجباء والأبدال).

## مناقشة رأي أستاذنا الشهيد السيد محمد صادق الصدر

يوجد هناك تعارض موضوعي بين الخبر النبوي المتواتر القائل: (لا يخرج المهدي حتى تملأ الأرض ظلماً وجوراً)، وبين الأخبار الكثيرة المبشّرة بقيام دولة ممهدة للإمام المهدي عليه في بلاد فارس، وأخرى مناصرة له قبل ظهوره في بلاد اليمن، بالإضافة إلى الأخبار الدَّالَة على وجود قواعد موالية لهاتين الدولتين في بلاد الشام ومصر والعراق.

## وبيان صورة التعارض بين هذه الأخبار كما يلي:

يدل الخبر النبوي على شمول الظلم والجور بقاع المعمورة كلّها قبل خروج الإمام على وهو ما يتعارض مع مفاد الأخبار المبشّرة بظهور رايتين على خطّ الهدى، تدعوان إلى نصرة الإمام المهدي على في عصر ظهوره: (الأولى) في بلاد فارس و(الثانية) في بلاد اليمن، ومن هنا تقع المعارضة بين الخبر النبويّ المتواتر، وأخبار الخراسانيّ واليمانيّ كما تصوّرها سيّدُنا الأستاذ الشهيد الصدر قدس الله روحه الطاهرة، لذلك عمد إلى الطعن بأخبار الخراسانيّ، مع اعترافه بتواترها، وادَّعى تحقُّق ظهور اليمانيّ في الثورات اليمنيَّة التي وقعت في العصر العباسيّ، وتمسّك بإطلاق الخبر النبويّ وهذا نص كلامه:

أمّا وجود قواعد شعبية موسّعة في العالم، لها شعور واضح بالرّضا بتطبيقات اليوم الموعود، فهو ما لا ينبغي لنا أن نتوقّعه، بعد الّذي عرفناه من التخطيط الإلهيّ والحديث النبوي المتواتر، من أنّه لا بدّ أن عملى الأرض ظلماً وجَوْراً إلى حين الظهور(١).

ويعني أستاذنا الشهيد بالتخطيط الإلهيّ أنَّ الظلم والجور اللَّذين سوف يعمّانِ الأرض قبل الظهور، سيساهمان برفع مستوى الالتزام والوعي والتعمُّق الإيمانيّ عند بعض المؤمنين، ويشاركان في تصعيد روح الثبات والجهاد والإعداد لليوم الموعود!!!

### لا تعارض بين هذه الأخبار

وهذا الرأي الذي تقدم به أستاذنا الشهيد في منتهى الغرابة، ويمكن لأي إنسان متكم أن يكتشف ضعف هذا الرأي بمجرد أن يطرح السؤال التالي:

ألم تقع غيبة إمامنا المنتظر على بسبب انتشار الظلم والجور وهيمنة الطواغيت والمستكبرين وطغيانهم على الشعوب المستضعفة قبل غيبته؟ فكيف نتعقل أن ما كان سبباً لغيبته سوف يكون سبباً لظهوره وخروجه وانتصاره على أعدائه؟!

والواقع أنّ أخبار قيام رايتي الخراسانيّ واليمانيّ المناصرتين للمهديّ عليه قبل الظهور، هي أخبار صحيحة، وبما أنّ الخبر النّبويّ المعارض لهما صحيح أيضاً، فمن المستغرب جداً أن يصدر دليلان

<sup>(</sup>۱) تاريخ الغيبة الكبرى: ٤٠٨ دار التعارف ـ بيروت.

عن المعصوم، يدل كلّ واحدٍ منهما على أمر يتعارض مع الأمر الذي يدلّ عليه الآخر، في موضوع واحد، لأنّ ذلك يؤدّي إلى التناقض والتهافت في كلامه، وهو أمر مستحيل وقوعه في كلام المعصوم. فلا بدّ إذا من الركون إلى قواعد الجمع العرفيّ - كما يقول علماء الأصول - بتقييد إطلاق الخبر النّبويّ بالأخبار المبشّرة براية الخراسانيّ وراية اليمانيّ المناصرتين للمهدي على قبل ظهوره، فنسلم بفكرة امتلاء الأرض انحرافاً وفساداً وظلماً وجوراً في عصر الظهور، ونستثني من الأرض انحرافاً وفساداً وظلماً مجتمعي الخراسانيّ واليمانيّ والقواعد الشعبيّة الموالية لهما في العالم الإسلاميّ.

وهذا لعمري ما نطقت به أخبار الظهور صراحة، في مدحها قوم سلمان، وأهل اليمن في آخر الزمان، وكذلك مدحها للمؤمنين الموالين لهما في مصر وبلاد الشام والعراق.

# تصور أخر لحل التعارض مراحمة تكويروس وي

على أننا نفهم من قوله الله المرابعة الأرض ظلماً وجوراً). أن هناك ظالمين، وبالمقابل يوجد قوم مظلومون، حيث لا يمكن تصور الظلم والجور على أرض الواقع بدون مظلومين، ولا الجور بدون قوم مجور عليهم.

ومن الطبيعي أن ينصب الظلم والجور على الجماعات المؤمنة المجاهدة المناصرة للإمام قبل ظهوره في بلاد فارس واليمن والحركات الإسلامية الموالية لهما، مما يؤكد صحة الحديث النبوي القائل: (لا يخرج المهدي حتى تملأ الأرض ظلماً وجوراً)، وعدم تعارضه مع الأخبار الصحيحة المبشرة بظهور رايات وقواعد موالية ومناصرة للإمام المهدي على قبل ظهوره، ولكنها أيضاً ترزح تحت نير

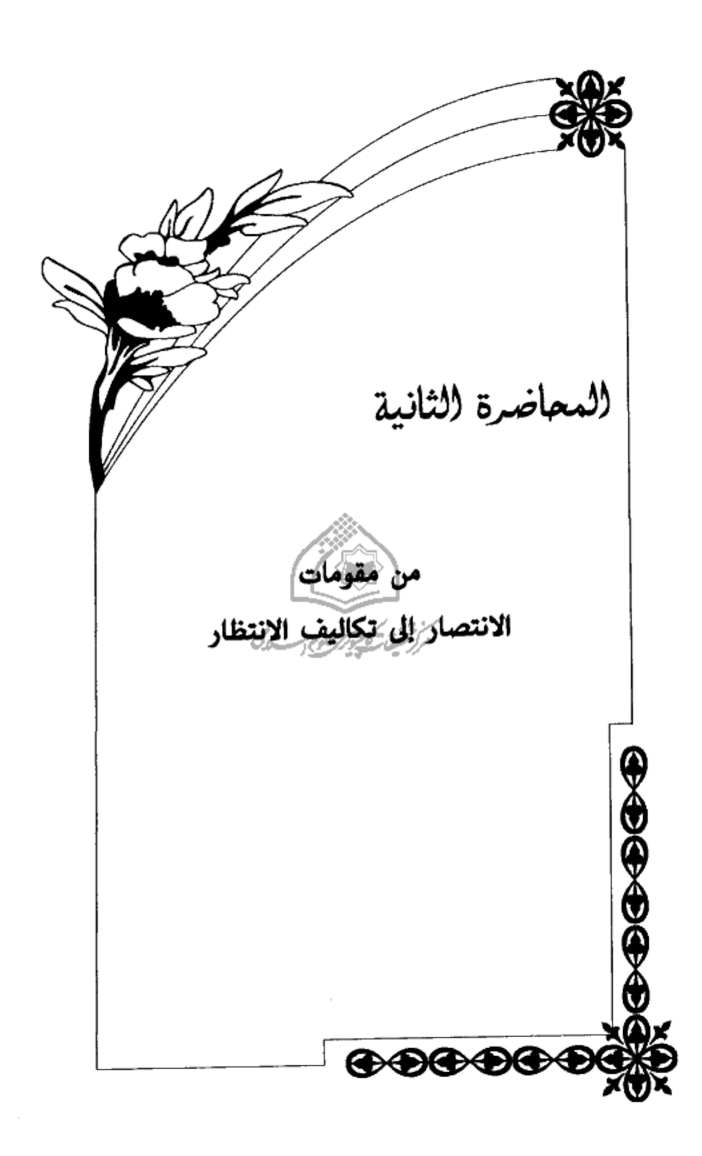
الظلم والجور والاستكبار، مما يجعلها تعيش حالات مريرة من الاضطهاد والاستضعاف.

وهذه الجماعات هي القواعد الشعبية المستضعفه الموعودة بخلافة الأرض بقيادة الإمام المهدي الشيخ كما بشر القرآن في قوله تعالى: ﴿وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ فِ الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَبِمَةً وَنَجْعَلَهُمْ أَبِمَةً وَنَجْعَلَهُمْ الْوَرِثِينَ ﴾ (١).

وجاء في بعض الأحاديث أن هذه الآية نزلت في الأئمة من أهل البيت وشيعتهم، وهم المستضعفون في الأرض، وإليهم تنتهي وراثة الأرض وخلافتها قبل قيام الساعة.



<sup>(</sup>١) سورة القصص: ٥.





## من مقومات الانتصار إلى تكاليف الانتظار

اتضح من خلال الأفكار التي أثرناها سابقاً بشأن مقومات الانتصار، أن ظهور الإمام المهدي على وانتصاره على أعدائه، يتوقف على وجود جماعات إسلامية قبل ظهوره تقوم بدور المواجهة الجهادية المسلحة ضد أعداء الأمة في العالم الإسلامي والعربي، تمهيداً لظهور قائدها المنتظر، وهذا ما نفهمه بوضوح من الأحاديث التي تناولت أخبار الرايات السود الخراسانية، وأخبار المقاومة المسلحة في اليمن وفي بلاد العراق ومصر والشام.

وقد ألقى حديثنا حول مقومات الانتصار بظلاله على تكاليف الانتظار، لأن مقومات الانتصار الجهادية والسياسية والعقائدية ـ لثورة الإمام المنتظر عليه ـ تفرض علينا من أجل تحقيقها وتفعيلها على ساحة الواقع الالتزام الشرعي الدقيق بتكاليف الانتظار، فما هي يا ترى نوعية هذه التكاليف كما حددتها الروايات؟

#### معنى الانتظار

إن المعنى اللغوي للانتظار يعني الترقب والتوقع، وهو معنى يوحي بالسلبية، أي أن الإنسان المنتظر يقف من الأحداث التي تجري من حوله موقفاً سلبياً. أما المعنى الشرعي للانتظار، فإنه يعني الاستعداد إيمانياً وجهادياً وعقائدياً لاستقبال القائد المنتظر على وهذا ما نستوحيه بوضوح من دون اجتهاد ولا تأويل من عشرات الأحاديث المروية عن أهل البيت على أذكر لكم طائفة منها:

#### تكاليف الانتظار الإيمانية

إن وجوب الإعداد الإيماني للانتظار يمكن أن نستدل عليه من خلال الأحاديث التي نصت على وجوب تمسك المنتظرين بالتقوى والأخلاق الحسنة، كما نفهم ذلك من حديث أبي بصير عن أبي عبد الله عليها أنه قال ذات يوم:

ألا أخبركم بما لا يقبل الله عز وجل من العباد عملاً الله به. فقلت: بلى فقال: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً عبده ورسوله، والإقرار بما أمر الله، والولاية لنا، والبراءة من أعدائنا \_ بعني أئمة خاصة \_ والتسليم لهم، والورع، والاجتهاد، والطمأنينة، والانتظار للقائم. إلى أن قال: إن لنا دولة يجيء الله بها إذا شاء ثم قال.

من سره أن يكون من أصحاب القائم فلينتظر وليعمل بالورع ومحاسن الأخلاق، وهو منتظر، فإن مات وقام القائم بعده، كان له من الأجر مثل أجر من أدركه، فجدوا وانتظروا، هنيناً لكم أيتها العصابة الرحومة (۱).

بحار الأنوار ٥٢/١٤٠/٥٠.

وعن الأعمش عن جعفر بن محمد ﷺ فِي حدِيثِ خاص بالإمامة وفيه النص على الأئمة الاثني عشر، ومما جاء فيه أنه قال:

دِينهم الورع، والصّدق، والصّلاح، والاجتِهاد، وأداء الأمانة إلى البرّ والفاجِر، وطول السّجود، وقيام اللّيل، واجتناب المحارِم، وانتظار الفرجِ بِالصّبر، وحسن الجوار<sup>(۱)</sup>.

والأحاديث المروية عن أهل البيت على بهذا الصدد كثيرة جداً، وهي بمجموعها تؤكد لنا بصراحة أن من أهم تكاليف الانتظار الإيمانية الواجبة على كل مسلم، هو التمسك بالورع والاجتهاد والطاعة لأهل البيت، في عصر الغيبة والانتظار، الزاخر بالفتن والجور والظلم والفساد، ولهذا نجد الإمام الصادق على يعدد هذه التكاليف الإيمانية مبتدأ بقوله: (ألا أخيركم بما لا يقبل الله عز وجل من العباد عملاً إلا به..). وذلك تأكيداً منه على أهمية وضرورة الالتزام بآداب الغيبة وتكاليف الإنتظار الإيمانية.

#### تكاليف الانتظار العقائدية

أما التكاليف العقائدية للانتظار فقد دلت عليها الأحاديث التي نصت على وجوب التمسك بإمامة الأئمة من أهل البيت، والثبات على الاعتقاد بإمامة المهدي على بالرغم من طول غيبته وطول انتظاره... كما في حديث الإمام زين العابدين على مع أبي خالد الكابلي حيث قال له:

يا أبا خالد إن أهل زمان غيبته القائلين بإمامته، والمنتظرين لظهوره، أفضل أهل كل زمان، لأن الله

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ٧٥/ ٢٤١٨٦/٢.

تعالى ذكره أعطاهم من العقول والأفهام والعرفة ما صارت به الغيبة عندهم بمنزلة المشاهدة، وجعلهم في ذلك الزمان بمنزلة المجاهدين بين يدي رسول الله بالسيف، أولئك المخلصون حقا، وشيعتنا صدقا، والدعاة إلى دين الله سرا وجهرا. وقال على: انتظار الفرج من أعظم الفرج (1).

وعن أبن فضال عن ثعلبة بن ميمون قال: أعرف أمامك فأنك أذا عرفته لم يضرك تقدم هذا الأمر أو تأخر ومن عرف إمامه، ثم مات قبل أن يرى هذا الأمر، كان له من الأجر كمن كان مع القائم في فسطاطه (٢)

والأحاديث بهذا الصلد كنيرة لا مجال لذكرها كلها هنا لضيق الوقت، ومنها حديث أبي بصير السابق الذي استشهدنا به في تكاليف الانتظار الإيمانية حيث جاء فيه: ألا أخبركم بما لا يقبل الله عز وجل من العباد عملاً إلا به \_ إلى أن قال .: والولاية لنا والبراءة من أعدائنا (٣).

#### تكاليف الانتظار الجهادية

أما التكليف الجهادي للانتظار، فيمكن أن نستدل عليه بالأحاديث التي نصت على وجوب الاستعداد عسكرياً لظهور الإمام المهدي على كالأحاديث التالية:

<sup>(</sup>١) الاحتجاج ٢/٢١٧.

<sup>(</sup>٢) غيبة الطوسى ٤٥٩.

<sup>(</sup>٣) غيبة النعماني ١٦/٢٠٠.

عن بريد بن معاوية العجلي عن أبي جعفر عليه في قوله تعالى:

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا آصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا﴾.
قال: اصبروا على أداء الفرائض، وصابروا عدوكم،
ورابطوا إمامكم المنتظر(١).

وعن أبِي عبدِ الله الجعفِي قال: قال لِي أَبو جعفرٍ محمَّد بن علِيّ ﷺ:

كم الرُّباط عندكم؟ قلت: أُربعون، قال: لكِن رِباطنا رباط الدُّهر، ومن ارتبط فينا دابَّة كان له وزنها، ووزن وزنها ما كانت عِنده، ومن ارتبط فينا سلاحاً كان له وزنه ما كان عنده، لا تجزعوا مِن مرَّةٍ، ولا مِن مرَّتين، ولا من ثلاث ولا مِن أربع فإنَّما مثلنا ومثلكم مثل نبيَ كان في بني إسرائِيل فأوحى الله عزُّ وجلَّ إليه أنِ ادع قومِكِ للقِتَالَ، فإِنِّي سأنصرك، فجمعهم مِن رؤوس الجبال، ومن غير ذلك، ثمّ توجّه بِهِم فما ضربوا بِسيف، ولا طعنوا بِرمح حتَّى انهزموا، ثمَّ أُوحى اللَّه تعالى إليه أنِ ادع قومكَ إلى القتال، فإني سأنصرك، فجمعهم، ثمَّ توجُّه بِهِم فما ضربوا بِسيف، ولا طعنوا بِرمح، حتَّى انهزموا ثمَّ أوحى الله إليه أَنِ ادع قومك إلى القتال، فإنِّي سَأنصرك، فدعاهم، فقالوا: وعدتنا النُّصر فما نصِرنا، فأوحى الله تعالى إليه إمَّا أن يختاروا القِتال أو النَّار، فقال: يا ربِّ القتال أحبِّ إلى مِن النَّارِ، فدعاهم، فَأَجابه مِنهم ثلاثمِانةٍ وثلاثة عشر عِدَّة أهلِ

<sup>(</sup>١) تأوثل الآيات الظاهرة ١٣٣.

بدر، فتوجُّه بِهِم فما ضربوا بِسيف، ولا طعنوا بِرمح، حتَّى فتح اللَّه عزَّ وجلَّ لهم (١).

ولهذا الحديث مغزى جهادي عميق لا مجال هنا للغور في أعماقه. وهو يؤكد وجوب أعداد المقاتلين لنصرة المهدى على الله المقاتلين المعدى المهدى المعدى المعدى

وروي عن إمامنا الصادق ﷺ أنه قال:

ليعدن أحدكم لخروج القائم ولو سهماً، فإن الله تعالى إذا علم ذلك من نيته رجوت لأن ينسئ في عمره حتى يدركه ويكون من أعوانه وأنصاره (٢).

ومعنى قوله: رجوت لأن ينسئ في عمره، أي رجوت من الله أن يؤخره بإطالة عمره حتى يدرك المهدي عليه، ويقاتل بين يديه.

وعن الفيض بن المختار قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول:

وهذه الأحاديث تؤكد مفهوم الاستعداد الجهادي والإعداد العسكري لظهور الإمام، لأن الجندي المرابط إذا لم يكن مهيئاً ومدرباً على القتال لا فائدة من مرابطته. فإذا كان مستعداً للقتال وهو مرابط، ومات وهو على هذا الحال قبل ظهور قائده المنتظر مات شهيداً، بل وكأنما مات في خيمة الإمام المهدي عليه في ساحة المعركة، كمن

<sup>(</sup>۱) الكافي ۱۸/ ۲۸۱/ ۲۷۹.

<sup>(</sup>۲) غيبة النعماني: ۳۲۰ / ۱۰.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ١٨/١٢٦/٨١.

مات شهيداً في خيمة رسول الله في أله عركة بدر وغيرها، كما يفهم ذلك من الحديث الأخير بوضوح.

وتدخل في إطار الاستدلال على تكاليف الانتظار الجهادية الروايات التي نصت بصراحة على وجوب الاستعداد النفسي للقتال بين يدي المهدي على إذا ظهر، ومن الطبيعي أن يتطلب هذا العزم الجهادي والنفسي إلى تدريب وإعداد عملي قبل ظهوره. كالرواية التي تقول:

إن القائل منكم إذا قال: إن أدركت قائم آل محمد صلى الله عليه وآله وسلم نصرته كالمقارع معه بسيفه (۱).

وفي دعاء العهد يقول الداعي:

اللهم إن حال بيني وبينه الموت الذي جعلته على عبادك حتماً مقضياً، فأخرجني من قبري مؤتزراً كفني، شاهراً مبيقي، مجرداً قناتي، ملبياً دعوة الداعي في الحاضر والبادي (٢٠٠٠)... في المحاضر والبادي (٢٠٠٠)... في والبادي (٢٠٠)... في والبادي والبادي (٢٠٠)... في والبادي والبادي (٢٠٠)... في والبادي والبادي والبادي والبادي (٢٠٠)... في والبادي والباد

إن من يتمنى نصرة إمامه المنتظر عليه من دون استعداد نفسي وإعداد جسدي للقتال بين يديه كمن ينظم قصيدة خيالية من الشعر في الحرب والقتال لا واقع لها في حياته.

وإن الذي يطلب من الله تعالى في دعائه إن حال بينه وبين ظهور إمامه الموت ـ الذي لا بد منه ـ أن يخرج شاهراً سلاحه، مقاتلاً بين يديه، فإذا كان لم يحسن منازلة الأعداء بسيفه، ولا مقارعتهم بسلاحه، فما فائدة دعائه هذا؟!

بحار الأنوار: ١٦/١٢٦/٢٥.

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الجنان، دعاء العهد: ٦١٣.







## أسئلة بشأن المنتظر عظه وعلامات ظهوره

## لمن الأفضلية للمؤمنين في عصر الأئمة أم للمؤمنين في عصر الغيبة؟

السؤال الأول: لمن الأفضلية للمؤمنين المعاصرين للأئمة المعصومين السابقين أم للمؤمنين في عصر الغيبة؟



الإجابة: المستفاد مَنْ ظَاهِر أَجَادِيثُ أَهِل البيت أن المؤمنين الثابتين على إيمانهم في عصور الغيبة والانتظار، أفضل إيماناً، وأكثر يقيناً من المؤمنين المعاصرين للأئمة السابقين من أهل البيت عليهم السلام، باستثناء شهداء كربلاء، كما يفهم من أحاديث كثيرة رويت من طرق الفريقين، وهي قطعاً تورث اليقين والاطمئنان بصحة صدورها. أذكر هنا لكم مقتطفات منها:

ورد في وصية النبي 🎕 إلى على ﷺ أنه قال:

يا علي واعلم أن أعجب الناس إيماناً، وأعظمهم يقيناً قوم يكونون في آخر الزمان لم يلحقوا النبي وحجبتهم الحجة (١) فأمنوا بسواد على بياض (٢).

وقد وصفهم الإمام علي ﷺ في حديث طويل فقال:

أولنك الأقلون عدداً، والأعظمون عند الله جل ذكره قدراً، المتبعون لقادة الدين، الأنمة الهادين النين يتأدبون بآدابهم، وينهجون نهجهم... هاها طوبى لهم على صبرهم على دينهم في حال هننتهم، ويا شوقاه إلى رؤيتهم في حال ظهور دولتهم، ويجمعنا الله وإياهم في جنات عدن (٣).

مراحة المراحة المراحة

الإجابة: هذه الرواية متداولة بين الناس في هذا الموضوع، لكنني حتى الآن لم أقف على رواية مسندة بهذا الصدد.

♦ ♦

<sup>(</sup>١) أي حجب عنهم إمام زمانهم.

<sup>(</sup>۲) كمال الدين ٨/٢٨٨، ما لا يحضره الفقيه ٣٦٦/٢٣٦٢/٥٠١.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ١/ ٣٣٥/٣، الغيبة للنعماني ٣/١٣٦ روى بعضه.

## ما هو دور عيسى والخضر عليه في دولة المهدي عليه:

السؤال الثالث: ما هو دور النبي عيسى والخضر في دولة الإمام المنتظر عليهم السلام جميعاً؟



الإجابة: هناك روايات كثيرة وصريحة تحدثت عن دور نبي الله عيسى ع المساند لحركة الإمام المهدي على في مواجهته الكافرين من اليهود والمشركين من النصاري، وذكرت هذه الروايات بأنه يكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويرفع الجزية، وتدين الناس في زمانه كلها بالإسلام. كما تذكر بعض الروايات أن عيسى والخضر عليهما السلام من وزراء المهدى عليه وأركان دولتمات وارسور

⇎ Ѿ ➂

## اليماني أهدى الرايات

السؤال الرابع: لماذا تكون راية اليماني أهدى الرايات، وكيف تفضل على راية الخراساني الممهدة للإمام المهدي عليه؟



الإجابة: عن هذا السؤال موجودة في نفس الرواية التي تحدث فيها الإمام الصادق ﷺ عن اليماني وقال:

خروج السفياني واليماني والخراساني في سنة واحدة في شهر واحد في يوم واحد... وليس في الرايات راية أهدى من راية اليماني، هي راية حق لأنه يدعو إلى صاحبكم (١).

ومن خلال هذه الرواية نفهم أن أفضلية اليماني على الخراساني لأنه يخرج مبشراً بظهور الإمام المهدي على الخراساني يخرج الخراساني ممهداً للإمام المهدي عليه ولتقريب الفكرة لكم أكثر أقول:

إن الخراساني يظهر من بلاد فارس، ممهداً للإمام المهدي على قبل أن يظهر اليماني بفترة طويلة، أما خروجه إلى ساحة القتال، ففي نفس السنة التي يخرج فيها الإمام المنتظر على أما اليماني فيخرج قبل ظهوره على بفترة قصيرة مبشراً به.

فاليماني إنما تكون رايعة أهدى الرايات، لأنه يدعو للإمام المهدي على أما الخراساني فإنه ممهد لدولة الإمام، والفرق بينهما كالفرق بين من يقول لك: إنني أجمع بعض الأموال لكي أشتري لك هدية، وأقدمها لك في المستقبل، وبين من يقول لك: قد اشتريت لك هدية قيمة، وهذه هي بيدي تعال استلمها.

**⊕ ⊕** 

#### علاقة اليماني بحزب الله

السؤال الخامس: هل تنطبق روايات اليماني على أحد قادة المقاومة؟

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني/ ٢٥٣.



الإجابة: اليماني يخرج من اليمن، وبالتحديد من مدينة صنعاء، وهو من العلامات الحتمية، ويكون خروجه قبل خروج السفياني بسنة، بالإضافة إلى ذلك فإن الروايات لم تذكر صفاته ولم تتحدث عن نسبه، وقد عبرت عنه بعض الروايات بالفتى القحطاني، وهي إن صحت دلت على أنه ليس سيداً هاشمياً، نعم توجد بعض الروايات قد ذكرت اسمه، ولكنها لم تنسبه إلى النبي 🎕 وآله ﷺ وهي ضعيفة من حيث السند.

أما تطبيق اليماني على أحد قادة المقاومة، فهو رأي سمعته من يعض الإخوة المتحمسين عاطفياً بدون مدى من أحاديث العترة الطاهرة، وهؤلاء الجهلهم بفقه القضية المهدوية، لا يعون خطورة كلامهم من جهة شرعية، لأنهم لا يعلمون أن القول بظهور اليماني هو توقيت لظهور الإمام، لأن اليماني من العلامات الحتمية التي تتحقق في سنة الظهور، فمن قطع بظهور اليماني تمكن أن يعرف الفترة التاريخية المحددة لظهور الإمام المهدى على، لأن دور العلامات الحتمية هو تحديد تاريخ حركة الظهور بكل تفاصيلها بشكل دقيق لمن اطلع عليها قبل وقوعها.

€ ( )

#### حول العصائب والنجباء والأبدال

السؤال السادس: من هم عصائب العراق وأبدال الشام ونجباء مصر؟

الإجابة: الأبدال والنجباء والعصائب هم جماعة من الرجال والنساء عرفوا الله حق معرفته، وهم من الأخيار المتقين المجاهدين، يكون لهم وجود على الساحة السياسية، والجهافية في بلاد الشام والعراق ومصر قبل الطهوره في إطار تحرك هادف مدروس على خطى التمهيد للظهور.

(\*) **(\*)** (\*)

## كيف نكون قريبين من الإمام المنتظر عيه؟

 السؤال السابع: ما هي أهم الأعمال التي تجعلنا قريبين من الإمام المهدي ع الله

الإجابة: أهم الأعمال التي ترضى الله

تعالى ونقربنا من الإمام المنتظر على هو الالتزام بتكاليف الانتظار الإيمانية والعقائدية والجهادية، وفي طليعتها قضاء حوائج الإخوان، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، كما جاء ذلك صريحاً في حديث الإمام المهدي على مع علي بن المهزيار حينما قال له: ماذا لم أتمكن من لقائك إلا بعد مشقة وعناء? فأجابه: ذلك بما تركتم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وضيعتم عقوق الإخوان.

↔ من هم أصحاب الرايات السوداج المرايات السوداج الرايات الرايات الرايات السوداج الرايات الراي

السؤال الثامن: أصحاب الرايات السود هم من بلاد فارس \_ أي من إيران -، فهل هناك دليل يؤكد أنهم أتباع الإمام الخميني بالخصوص؟

الإجابة: أصحاب الرايات السود الممهدون للمهدي على يخرجون من بلاد فارس، ومن بلاد إيران تحديداً، وهذا الأمر موضع اتفاق في روايات الشيعة والسنة.

أما تطبيق أوصافهم على أتباع الإمام الخميني قدس الله

روحه، فهو أمر غير صحيح، لأنه قد يوقع الناس بالإحباط والضلال حينما يتبين أن التطبيق ليس صحيحاً كما حدث ذلك حينما قال البعض: إن القائد الخميني قدس الله روحه، هو الذي يسلم الراية للإمام المهدي عليه. بالإضافة إلى ذلك إن أصحاب الرايات السود لم يخرجوا حتى الآن براياتهم السوداء المتوجه إلى فلسطين، فكيف يحق لنا أن نطبق أوصافهم على واقع لا وجود لهم فيه فعلاً.

⇎ ⇎ ⑻

### حول أوصاف الخراساني

السؤال التاسع: هل صحيح أنكم تطبقون أوصاف السيد الخراساني على السيد الخاميني في كتبكم؟

الإجابة: لم أطبق أوصاف الكواساني على القائد الخامينتي حفظه الله في كتبي، علماً بأن بعض أوصاف الخراساني المذكورة في الروايات تنطبق عليه تمام الانطباق، لكنني لا أجزم بذلك من جهة شرعية أو علمية، لأن القائد الخراساني له صفات كثيرة، وأكثر هذه الصفات في الوقت الحاضر لم تتحقق في السيد الخامينتي، منها على سبيل المثال:

أن الخراساني يقاتل اليهود في فلسطين، ويحرر بيت المقدس، ويقيم جيشه في

فلسطين حتى يظهر السفياني، فيخرج جيش الخراساني من فلسطين.

ومنها: أن الخراساني قبل دخوله في معركة تحرير القدس ينصب قائداً عربياً على جيشه يعرف بين عامة الناس باسمه الصريح في الروايات، وهو شعيب بن صالح التميمي، إلى غير ذلك من الصفات الأخرى.

ولهذا فأنا أنصح الإخوة والأخوات بعدم تطبيق الروايات والعلامات على الواقع، وإنما نترك عملية التطبيق للزمن، فإذا تحققت العلامة بكل أوصافها على أرض الواقع حينئذ نقطع بأنها هي المقصودة في روايات علامات الظهور.

♦ ♦

## هل يمكن رؤية الإمام في عصر الغيبة؟

السؤال العاشر: هل تعتقدون بإمكانية رؤية الإمام المهدي ﷺ في عصر الغيبة؟ وكيف تفهمون الرواية التي تنفي إمكانية رؤيته في عصر غيبته الكبرى حتى يظهر السفياني؟

الإجابة: أعتقد بإمكانية رؤيته على في عصر الغيبة الكبرى، التزاماً بسيرة مراجعنا العظام، والكبار من فقهائنا، أما هذه

الرواية التي تنفي الرؤية في عصر الغيبة الكبرى، فإن فقهاءنا يحملونها على نفي إمكانية الرؤية مع ادعاء منصب السفارة والنيابة الخاصة، لمن يدعي رؤيته روحي فداه.

وأكبر دليل يؤكد إمكانية الرؤية، تلك المئات من الحكايات، والقصص التي تتناقلها كتب الأجلاء من فقهائنا وعلمائنا، وهي بمجموعها تتحدث عن لقاءات الصالحين من العلماء وغيرهم ممن تشرفوا برؤيته في عصر غيبته الكبري.

€ €

### هل من روايات تنطبق على المقاومة الإسلامية؟

السؤال الحادي عشر: تحدثتم في بعض كتبكم عن روايات تنطبق على المقاومة الإسلامية في معاركها مع دولة إسرائيل، فهل بإمكانكم أن تذكروا لنا بعض هذه الروايات؟

الإجابة: لم أتحدث في كتبي عن روايات تنطبق على المقاومة الإسلامية وحزب الله

. خلاف منهجي العلمي، وإنما تحدثت عن صفات المقاومين الذين يقاتلون على الحق

في لبنان، لأن تطبيق الروايات على الواقع

في بلاد الشام في عصر الظهور حتى يأتي

أميرهم المهدي عليه فيصلي بهم في بيت المقدس.

وقد رويت هذه الروايات بطرق صحيحة عن النبي ، وهي كثيرة جداً منها أنه قال:

لا تزال عصابة من أمتي يقاتلون على أبواب بيت المقدس، وما حوله، لا يضرهم خذلان من خذلهم، ظاهرين على الحق<sup>(۱)</sup>.

وروي عن النبي 🎕 أنه قال:

لا تزال طائفة من أمتي تقاتل على الحق، حتى ينزل عيسى ابن مريم، عند طلوع الفجر، في بيت المقدس، ينزل على المهدي فيقول: تقدم يا نبي الله فصلٌ بنا، فيقول: هذه الأمة أمراء بعضهم على بعض (٢).

فهذه الجماعة قد وصفها النبي 🎕 بثلاث أوصاف:

(الأول): أنها تقاتل على الحق مع قلة ناصريها وكثرة خاذليها. (الثاني): أنها تقاتل حول بيت المقدس، وأكناف بيت المقدس، وهو تحديد جغرافي لمواقع قتالها. (الثالث): أنها مستمرة على القتال على الحق حتى يظهر أميرهم المهدي، ويصلي بهم في بيت المقدس، كما جاء في رواية صحيح مسلم.

وهذه المواصفات الثلاثة تجعلنا نقطع بأنها من العلامات التي

<sup>(</sup>۱) مجمع الزوائد ۱۰/۹۰.

<sup>(</sup>٢) الحاوي للفتاوي: ٢/ ٨٣، عقد الدرر: ٢٢٠.

تنطبق على الجماعات الجهادية التي تقاتل اليهود حول بيت المقدس، وأكناف بيت المقدس، قبل ظهور الإمام المنتظر عليه.

� ↔

## كم هي مدة حكم الإمام؟

السؤال الثاني عشر: ما هي مدة حكم الإمام المهدي عليه؟

الإجابة: تذكر بعض أحاديث أهل السنة أن عيسى ابن مريم على يعيش أربعين سنة بعد نزوله من السماء، ويتزوج، ويحج، شم يحوت ويصلي عليه الإمام المهدي عليه، ويدفنه بالقرب من قبر رسول الله الله المراحية المراحية

وهذا يعني أن الإمام المهدي الله يعيش أكثر من أربعين سنة، بعد قيام دولته العالمية، هذا في روايات أهل السنة. أما في روايات أهل السنة. أما في رواياتنا فبعضها تقول: إنه يحكم ثلاثمائة سنة وتزداد تسعاً، ومع ذلك لا يزال يرى شاباً، حتى يتوفاه الله تعالى، وبعضها تقول أقل من ذلك، وبعضها تقول أكثر من ذلك. ومجموع هذه الروايات بحاجة إلى تحقيق علمى لم أقدم عليه حتى الآن.

↔ ↔

#### من العلامات الاختلاف بين الشيعة

السؤال الثالث عشر: هل صحيح أن من علامات الظهور  $\stackrel{ au}{\sim}$ القريبة وقوع الاختلافات، والانقسامات، والصراعات بين صفوف الشيعة؟



الإجابة: لقد ورد في الأحاديث المعتبرة من عدة طرق عن أهل البيت عليهم السلام، أن من علامات عصر الظهور وقوع الانقسام والاختلاف بين الشيعة كجزء من مخطط الغربلة والتمحيص.

وهذه العلامة رويت عن الإمام على علي وحده في أكثر من عشر طرق أفضلاً عن بقية الأئمة من أهل البيت، منها رواية مالكِ بن ضمرة قال: قال أمير المؤمنين على:

يا مالك بن ضمرة كيف أنت إذا اختلف الشيعة هكذا \_ وشبك أصابعه وأدخل بعضها في بعض \_ فقلت: يا أمير المؤمنين ما عند ذلك من خير؟ قال: الخير كله عند ذلك يا مالك يقوم قائمنا فيقدم سبعين رجلاً يكنبون على الله وعلى رسوله 🎕 فيقتلهم، ثم يجمعهم الله على أمر واحد<sup>(١)</sup>.

وهذه الرواية صريحة في ارتباط هذه العلامة بحركة عصر الظهور،

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني ٢٠٦/١١.

ومثلها رواية الأصبغ بن نباتة عن أمير المؤمنين أيضاً أنه قال:

لا ترون ما تحبون حتى يتفل بعضكم في وجوه بعض، وحتى يسمي بعضكم بعضاً كذابين، وحتى لا يبقى منكم \_ أو قال: من شيعتي \_ إلا كالكحل في العين، والملح في الطعام. ثم ضرب لهم مثلاً ثم قال: وكذلك أنتم تميزون حتى لا يبقى منكم إلا عصابة لا تضرها الفتنة شيئاً(۱).

والاختلاف بين الشيعة في عصر الظهور له أسباب كثيرة نصت الأحاديث على ثلاثة أسباب بارزة منها وهي:

(الأول): قيام دولة ممهدة للإمام المهدي على في بلاد فارس بدلالة حديث الخزاعي قال: أثني أعرابي فقال: يا رسول الله هل للإسلام من منتهى؟ قال:

نعم، أيما أهل بيت من العرب أو العجم، أراد الله عز وجل بهم خيراً، أدخل عليهم الإسلام، قال: ثم ماذا يا رسول الله? قال: ثم تقع فتن كأنها الظل ... والذي نفسي بيده لتعودون فيها أساود صبا يضرب بعضكم رقاب بعض (٢).

يقول النبي في هذا الحديث: إذا أراد الله خيراً بأمة من العرب، أو العجم أخذ بيدها إلى هدي الإسلام، ووفقها إلى إقامة نظامه وحاكميته في حياتها، وحينما يتم اختيار الله تعالى قاعدة اجتماعية من العرب أو العجم لرفع راية الإسلام، حينتذ تبدأ الفتن

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني ٢٠٩/٧، بحار الأنوار ٥٢، ١١٥/٣٧.

<sup>(</sup>Y) مسئد أحمد ٣/ ٤٧٧.

السوداء المظلمة حتى يقتل المسلمون بعضهم بعضاً.

وهذه العلامة قد تحققت في تاريخ الأمة بعد قيام دولة الإسلام في إيران التي اختارها الله لرفع رايته في آخر الزمان، وعلى أثر قيامها وقع الاقتتال بين الشيعة، كما حدث في الحرب العراقية الإيرانية ومعارك أمل وحزب الله.

(الثاني): بروز بعض الفقهاء السفهاء بين أوساط الشيعة ليس لهم همّ إلا البحث عن إيجاد الفتنة والفرقة بين الشيعة، بدلالة حديث أمير المؤمنين ﷺ عن رسول الله 🌺 أنه قال:

## فقهاء ذلك الزمان شر فقهاء تحت ظل السماء منهم خرجت الفتنة وإليهم تعود<sup>(١)</sup>.

(الثالث): الصراع الطائفي واختلاف مواقف علماء الشيعة فيما بينهم منه، ومن يقرأ حديث مالك بن ضمرة السابق يفهم أبعاد الأختلاف بين علماء الشيعة ﴿ وَالآثار السلبية المترتبة عليه، ولهذا السبب أحاديث كثيرة لا مجال لذكرها هنا.

Ѿ

### حول النفس الزكية

السؤال الرابع عشر: من هو النفس الزكية؟ وأين يظهر؟ وما هو دوره؟ وأين يقتل؟

> الإجابة: النفس الزكية سيد هاشمي، وهو من قادة الحركة المهدوية، بل هو السفير



الكاني ٨/٣٠٧/٤٤.

الأول للإمام المهدي عَلِين في يوم ظهوره، يخرج للناس في مكة يحمل رسالة الإمام ليبلغها إلى العالم، واعتقد أن الرسالة تتضمن نص البيان الأول للثورة، ولكنه يقتل بين الركن والمقام قبل إكمال قراءة رسالته. ويعتبر النفس الزكية من أكبر الحجج الإلهية على أهل الأرض، ويكون بين حادثة قتله، وخروج الإمام المهدى على خمسة عشر يوماً فقط.

( (2) (\*)

نظام الحكم في العراق قبل الظهور

السؤال الخامس عشر: ما هي صفات النظام السياسي الحاكم في العراق قبل ظهور الإمام المهدى؟

الإجابة: تصف الروايات النظام العراقي القائم قبل خروج الإمام المهدي ﷺ إلى زمان ظهوره بالنظام العباسي، وهو نظام إسلامي في شعاراته عباسي في ممارساته ومنهجه وسياساته، وإطلاق عنوان النظام العباسي عليه في أحاديث أهل البيت دليل واضح على معاداته للإمام المهدى ع وللرايات الجهادية التي تخرج ممهدة لظهوره.

⇎ ₩ ₩

### الانتفاضة الفلسطينية

السؤال السادس عشر: هل هناك روايات تتناول الانتفاضة؟



الإجابة: نعم هناك روايات صريحة تتناول ثورة الحجارة، وتصف رجالها بالقوم المقاتلين على الحق حول بيت المقدس، وأكناف بيت المقدس، وتركز هذه الروايات أن سلاحهم الحجارة حتى إذا جاءت الجولة الأخيرة من معاركهم مع اليهود: ينادي الحجر: يا مسلم هذا يهودي ورائى فتعال اقتلع وروايات ثورة الحجارة جاءت صريحة في الصحاح الستة.

₩

**(4)** 

## صورة مجملة عن حركة الظهور

السؤال السابع عشر: هل يمكن أن تقدم لنا صورة مجملة عن حركة الإمام الجهادية حينما يخرج؟



الإجابة: يخرج الإمام المهدي عليه في البداية من مكة، ويعلن مبادئ ثورته بين الركن والمقام، بعد أن يستولى على مقاليد الحكم في بلاد الحجاز ليلاً، وفي الصباح

يعلن على أجهزة التلفزة والإعلام عن مبادئ ثورته، ويذيع نص البيان الأول لثورته وتتناقله جميع شبكات التلفزة العالمية، وهو معنى قول الإمام الصادق عليه: لا تراه عين في وقت ظهوره إلا رأته كل عين فمن قال لكم غير هذا فكذبوه (1).

وقبل خروجه في مكة بليال قليلة يجتمع بوزرائه مع نقبائهم السبعة وعدد وزرائه ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً، فيبايعونه ففي حديث ابن مسعود أنه قال:

يبايع المهدي سبعة رجال علماء، توجهوا إلى مكة من أفق شتى على غير ميعاد، قد بايع لكل رجل منهم ثلاثم أئية ويضع عشر وجلاً، فيجتمعون بمكة فيبايعونه (٢).

فإذا أعلن عن ثورته اجتمع إليه أنصاره، وعددهم اثنا عشر رجلاً وامرأة كما جاء في رواية أبي بصير قال: سأل رجل من أهل الكوفة أبا عبد الله عليه: كم يخرج مع القائم عليه؟ فإنهم يقولون: إنه يخرج معه مثل عدة أهل بدر ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً، قال:

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: ١٨١، بحار الأنوار: ٦/٥٢.

<sup>(</sup>٢) الفتن لابن حماد: ٢١٢.

ما يخرج إلا في أولي قوة، وما يكون أولو القوة أقل من عشرة آلاف (١٠). وفي رواية مرت معنا: أنهم اثنا عشر ألفاً.

وبعد أن يمسك بمقاليد الحكم في بلاد اليمن والبحرين والخليج العربي يتوجه إلى العراق : العراق :

(الأول) إلى الأتراك، نص على ذلك الحديث المروي عن أرطأة أنه قال: أول لواء يعقده المهدي يبعثه إلى الترك فيهزمهم، ويأخذ ما معهم من السبي والأموال(٢).

(والثاني) إلى أفغانسلتاً للأكما لجاء في حديث الإمام الباقر على الذي يقول أن ثم يتوجه إلى كابل شاه وهي ملينة لم يفتحها أحد قط غيره فيفتحها (٣).

ويأمر المهدي على الكتيبة العسكرية التي يبعثها إلى أفغانستان بتحرير شمال إيران أولاً التي ستحتل من قبل القوات الأجنبية قبل الظهور بسنوات قلائل، كما يفهم من الرواية لأنها تقول: لا تقوم الساعة حتى

بحار الأنوار ٢٥/ ٣٢٣/ ٣٣.

<sup>(</sup>٢) الحاوي للفتاوي: ٢/ ٧٢.

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسى: ٤٩٨/٤٧٥.

يملك رجل من أهل بيتي يفتح القسطنطينية وجبل الديلم (١).

وتقع القسطنطينية في تركيا، أما جبل الديلم فيقع في شمال إيران.

ثم بعد ذلك يعد الإمام العدة للدخول في معركة طاحنة مع اليهود، ويحرر فلسطين من وجودهم، فتدخل حينئذ القوات الغربية والأوروبية لنصرة اليهود، فيخوض الإمام معهم معارك دامية، يقطع عنهم خلالها جميع إمدادات النفط، ويأخذ جميع رجالاتهم المدادات النفط، الموجوديين في العالمين العربي والإسلامي ويزجهم في العالمين العربي رواية صريحة بذلك ولكن نص الرواية لم يحضرني الآن، عند ذلك يطلبون منه الهدنة سبع سنين، ثم يأتون بأساطيلهم الحربية إلى سواحل العرب، كما يروى عن النبي في أنه قال:

ستكون بينكم وبين الروم أربع هدن تكون الرابعة على يد رجل من آل هرقل تدوم سبع سنين، فقال له رجل من عبد القيس.. يا رسول الله من إمام الناس يومنذ؟ قال: رجل من ولدي ابن أربعين سنة كأن

<sup>(</sup>١) سنن ابن ماجة: ٢/ ٩٢٨، الفردوس للديلمي: ٣/ ٣٧٢. .

## وجهه كوكب دري في خده الأيمن خال أسود (١)...

**(**₹)

وفى رواية أنهم بعد الاتفاق على الهدنة بسنتين ينقضونها، ويعلنون الحرب على المسلمين، وفي أجواء هذه المعركة يخرج الدجال، وينزل عيسى ابن مريم، وتكون الغلبة في هذه الملحمة للمسلمين.

هذه صورة موجزة جداً لحركة الظهور، مستفادة من روايات علامات الظهور في مصادر الشيعة والسنة، لكنني حتى الآن لم أخضع هذه الروايات لمنهج المناقشة العلمية.



موقف الإمام من علماء الضِّلال وَمِرْرَضِ

و السؤال الثامن عشر: هل صحيح توجد روايات تقول: إن الإمام المهدي على يقتل عدداً من فقهاء وعلماء المسلمين؟ ولماذا؟



الإجابة: نعم توجد روايات كثيرة بهذا الصدد، وهي مروية في مصادر الفريقين. والمستفاد من ظاهر هذه الروايات أن الإمام المنتظر علي حينما يخرج ويعلن

<sup>(</sup>۱) مسند الشاميين للطبراني ١٦٠٠/٤١٠/.

ثورته ضد الظلم والظالمين والجور والفساد والمفسدين سيقف بعض العلماء المنحرفين ضد برنامجه الإصلاحي ويعلنون رفضهم له، حينئذ يقوم الإمام بتصفيتهم والقضاء عليهم، والظاهر أن أكثر هؤلاء العلماء والفقهاء من المنتفعين في ظل الحكومات الجائرة، ومن الموالين للطواغيت والظلمة وبعضهم من النواصب أعداء أهل البيت.

₩ Ѿ

### علامات الانحراف السياسية في عضر الظهور

السؤال التاسع عشرت ما هي علامات الانحراف السياسية في عصر الظهور؟

الإجابة: والجواب عن هذا السؤال باختصار: إن أخبار علامات الظهور استهدفت بالدرجة الأولى تسليط الأضواء على رايات الانحراف، وخطوط الضلال ورموزه، ومناهجه، ومبادئه، كما أنها اهتمت أيضاً بإلفات نظر المسلمين إلى رايات الهدى ورموزها، ومناهجها، ومبادئها، فالراية الخراسانية، وراية اليماني، وراية العصائب في العراق، وراية

الأبدال في الشام، وراية النجباء في مصر، كلها تقف في عصر الظهور في مواجهة رايات الكفر والضلال المتمثلة في راية السفياني التي تخرج من بلاد الشام، وراية العباسي التي تحكم العراق في عصر الظهور، والتي ستقف وراءها الكثير من رايات الضلال العربية والإسلامية.

ومن أراد التوسع في هذا الموضوع فليقرأ كتابنا (رايات الهدى والضلال في عصر الظهور) وهو كتاب سهل وبسيط وقد ألفته لأجل أن أوضح للقارئ المسلم خطوط الانحراف السياسية التي يجب أن يحذر منها في عصر الظهور، وقد اهتم هذا الكتاب برسم الخارطة السياسية العامة لحركة الظهور في خطوطها المهتدية والمنحرفة والضالة، كما جاء وصفها بشكل دقيق في أحاديث رسول الله وأهل بيته صلوات الله عليهم حميعاً، فهو كتابٍ عمل لا كتاب مطالعة بالنسبة للمنتظرين المخلصين

⇎ Ѿ \*\*

## لماذا الاهتمام بموضوع العلامات

السؤال العشرون: ما الذي دفعكم إلى الاختصاص بموضوع الإمام المنتظر ﷺ ودراسة علامات ظهوره؟



الإجابة: في البداية كانت الدوافع في إطار حب الاستطلاع فقط، ولكن حينما تعمقت قليلاً في هذه الأحاديث واجهت الكثير من

الإشكالات وعلامات الاستفهام، فاندفعت وطرحت بعضها على العلماء من أصدقائي وأساتذتي، فلم أحصل منهم على أجوبة مقنعة كافية، بل لم أجد أحداً منهم ولا في الحوزة العلمية عموماً مهتماً بهذا الموضوع على الإطلاق بالرغم من وجود تكليف شرعي على المسلمين عموماً بوجوب الرجوع إلى العلماء لمعرفة حقيقة الأمر في أحداث الظهور، كما في الرواية المروية بسند صحيح عن زرارة وهو يسأل الإمام أبا عبد الله عليه عن النداء الصادق باسم المهدي الذي من الخرض، فقال له الكاذب الذي من الأرض، فقال له الإمام:

يعرفه الذين كانوا يروون حديثنا ويقولون: إنه يكون قبل أن يكون، ويعلمون أنهم هم المحقون الصادقون (١).

وفي مقبولة عمر بن حنظلة التي جاء فيها عن الإمام صاحب الأمر، قوله ﷺ:

وأما الحوادث الواقعة \_ أي المستجدة عليكم \_ فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا فإنهم حجتي عليكم وأنا حجة الله عليهم (٢).

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني: ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٥٣/١٨٠.

وهكذا بدأت علاقتي بعلم الملاحم والفتن سطحية لكنها انتهت أخيراً إلى الحال الذي وجدت نفسي فيه محاصراً بهذا الواجب الشرعي.

(8)

#### الفرق بين التوقيت والتفاؤل

السؤال الواحد والعشرون: قال سماحة الأمين العام: إن إسرائيل سوف تسقط بأقل من عشرين سنة، أليس هذا له علاقة بالتوقيت؟ مع أنكم تقولون بحرمة التوقيت؟.



الإجابة: هذا كلام من باب التفاؤل بالمقدمات الجهادية على الأرض وليس له علاقة بالتوقيت، رقد استخدم هذا الأسلوب قبل الأمين العام حفظه الله الإمام الخميني قلس الله ورجه الطاهوة مع الإخوة في الحرس، حينما قال لهم: أنتم إن شاء الله تعالى تسلمون هذه الراية إلى صاحب الزمان أرواحنا فداه.

ومما يؤيد ذلك ما جاء عن أبي جعفر ﷺ أنه قال: هلك أصحاب المحاضير ونجا المقربون وثبت الحصن على أوتادها إن بعد الغم فتحاً عجيباً<sup>(١)</sup>.

والمُقربُون هم المتفائلون بقرب الظهور

<sup>(</sup>۱) غيبة النعماني: ١٠/١٩٨.

تمسكاً بقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيدًا ۞ وَنَرَنْهُ فَرِيبًا﴾<sup>(١)</sup>.

والفرق بين توقيت ظهور الإمام المهدي على والتفاؤل أن التوقيت هو تعيين تاريخ محدد بالأيام، أو الشهور، أو السنوات لظهوره عليه، أما التفاؤل فهو القول بقرب الظهور من دون تحديد تاريخ الظهور، وسماحة السيد حسن هنا لم يوقت لظهور الإمام.

⇎ (4) 8

## حزب الله في مواجهة إسرانيل

السوال الثاني والعشرون زهل أن حزب الله سوف يستمر في مواجهة إسرائيل؟



الإجابة: هذا سؤال سياسي ينبغي أن يطرح على السياسيين إلا إذا كان قصد السائل اعتبار حزب الله من العلامات التي تستمر حتى الظهور فنقول:

إن الدور العقائدي والسياسي والجهادي لحزب الله ومقاومته هو أداء هذا الواجب وهو مواجهة الغطرسة الإسرائيلية، وهو

<sup>(1)</sup> سورة المعارج: ٦ \_ ٧.

تكليف شرعى على الأمة جميعاً وبالأخص على حكام العالم العربي والإسلامي، لكن الأغلبية منهم مع الأسف تخلت عن هذا التكليف، فإذا تخلى حزب الله أيضاً عن هذا التكليف فقد مصداقيته ومبرر وجوده على الساحة اللبنانية والعربية والإسلامية.

هذا على صعيد الرؤية الشرعية في الإجابة عن هذا السؤال وهو: هل إن المقاومة سوف تستمر في مواجهة إسرائيل؟

أما على صعيد ما جاء في أخبار العلامات فالجواب صريح باستميرار المقاومة لإسرائيل كما جاء ذلك واضحاً في الأحاديث التي أخبرت عن وجود جماعة تقاتل على الحق حول بيت المقدس وأكناف بيت المقدس حتى ظهور الإمام المهدى على، وقد مرت معنا هذه الأحاديث في جواب عن سؤال سابق.

(\*) ( (3)

### المشاكل التي تواجه حزب الله في المستقبل

السؤال الثالث والعشرون: هل تعتقدون أن حزب الله سوف يستمر من دون مشاكل على الساحة اللبنانية والعربية والعالمية؟

الإجابة: هذا السؤال كذلك من الأسئلة



السياسية ولكنني أقول: من يتصور أن حزب الله ومقاومته الجهادية ضد الصهاينة سوف يستمر يواصل تكليفه الشرعى ودوره الجهادي من دون مشاكل ومعاناة هو إنسان سطحي لم يطلع على أحاديث أهل البيت عليهم السلام في الغربلة، والتمحيص، والفتنة، والاختبارات التي ستبتلى بها المجتمعات الشيعية بالدرجة الأولى في مراحل الغيبة والانتظار، باعتبارها تشكل القاعدة الاجتماعية والعقائدية الأساس والمنطلق لحركة الظهور، وهي المرشحة لقيادة المجتمع البشري في ظل دولة الإسلام العالمية...

مرز تقت تا ميزار موجه دي **(₽)** 

## الأسباب التي أدت إلى تأخر ظهور الإمام

السؤال الرابع والعشرون: هل تأخير ظهور الإمام من أمر الله تعالى، أم من الناس، أم من الإمام نفسه؟

(3)

الإجابة: تأخر ظهور الإمام ﷺ لا من قبل الله تعالى، ولا من قبل الإمام نفسه، وإنما من العلماء ومن القواعد الإسلامية الموالية له.

هذا خلاصة ما أقوله، وما لا أريد أن

أقوله هنا أكثر فأكثر، لأن هذا السؤال خطير وخطير جداً، وهو وحده الذي يلقى بظلاله على سؤال سابق يتعلق بموقف الإمام على من العلماء المنحرفين، وما أكثرهم في هذا العصر، ما أكثر العلماء الذين لا يفكرون إلا بشهواتهم وبطونهم ومواقعهم، أما مسؤولية هداية الناس فهم أبعد ما يكونون عن هذا الأمر.

٨ ₩)

## برنامج المنتظرين التربوي

السوال الخامس والعشرون ما هو البرنامج الروحي التربوي الذي يعد المنتظرين للظهورك

الإجابة: هناك برامج متعددة يمكن الاعتماد عليها في هذا المجال، ومن أهمها:

أولاً: البرنامج التربوي الفقهي، الذي يعلمنا الالتزام الشرعى بإحكام الإسلام.

ثانياً: البرنامج التربوي الجهادي الذي يعلمنا الاستعداد لأن نكون من جنود الإمام وأنصاره.

ثالثاً: البرنامج الروحي الذي نتربى من

خلاله على صفاء النفس وتطهيرها من الذنوب، لنتقرب إلى الله ونكون من المقبولين عند الإمام المنتظر عليه.

رابعاً: البرنامج الأخلاقي الاجتماعي الذي يجعلنا نقضي حوائج الإخوان، ونتفقد المجيران، ونصل الأرحام، وهو أهم البرامج كما يفهم ذلك من حديث رسول الله عن الأبدال وحديث الإمام المهدي على مع ابن المهزيار.

وفي عقيدتي على المسلم المنتظر أن يجاهد في كل هذه الاتجاهات حسب إمكانياته وظروفه، لينال رضا الله وليتمكن أن يكون قريباً من الإمام روحي له الفداء.

مراز عمق شاه ميزار طون سدوي \*\*

## ادعاء رؤية الإمام ﷺ

السؤال السادس والعشرون: مولانا ما رأيكم بالأشخاص الذين يدعون اللقاء بالإمام المهدي الله في عصرنا الحاضر، ويقولون: إنه يعطيهم بعض التوجيهات والأوامر ويطلب منهم تبليغها للآخرين، ويدعون أنهم بإمكانهم أن يتصلوا به متى أرادوا؟

Ѿ



الإجابة: كل من يدعي هذه المنزلة قبل تحقق أحدى العلامات الحتمية فهو: كذاب، كذاب، كذاب، حتى لو كان من المؤمنين الورعين والمعروفين، بل حتى لو كان من العلماء والمراجع والفقهاء.

↔ ↔

## المحاضر ينفي رؤيته للإمام في اليقظة والمنام

السؤال السابع والعشرون: مولانا الشيخ، هل شاهدتم الإمام المهدي على في اليقظة أو في المنام؟

الإجابة: مشاهدة صاحب الأمر وملاقاته على اليقظة تتطلب درجة عالية من الإيمان والتقوى، لا يبلغها إلا من امتحن الله قلبه للإيمان، ونجح في الامتحان، وهم الله المرجة مع الأسف

بالنسبة لي بعيدة المنال.

أما رؤيه الإمام عليه في المنام، فهي الأخرى تتطلب صفاء روحياً وطهارة قلبية، وهذه الحالة أيضاً لم أكن موفقاً في الوصول إليها حتى الآن.

﴿ سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ والحمد لله رب العالمين

### مصادر كتاب

#### حرف الألف

- الاختصاص: الشيخ المفيد، سنة الوفاة: ٤١٣، جماعة
   المدرسين في الحوزة العلمية.
- ٢ الاحتجاج: أحمد بل على الطبرسي، سنة الوفاة: ٥٦٠هـ،
   منشورات در النعمان للطباعة والنشري

#### حرف التاء

٣ - تأويل الآيات الظاهرة: السيد شرف الدين على الحسيني الاسترابادي النجفي، سنة الوفاة: ٩٦٥، مطبعة أمير - قم.

#### حرف الحاء

٤ - الحاوي للفتاوي: السيوطي، دار الكتب العلمية ـ لبنان.

#### حرف الباء

محمد بااقر االمجلسي، سنة الوفاة: ١١١١هـ،
 الطبعة الثانية، مؤسسة الوفاء ـ بيروت.

البرهان في علامات مهدي آخر الزمان: المتقي الهندي، شركة ذات السلاسل للطباعة والنشر.

#### حرف الدال

٧ - دلائل الإمامة: الشيخ الطبري؛ سنة الوفاة: أوائل القرن الرابع، مؤسسة البعثة \_ قم.

### حرف السين

- ۸ سنن ابن ماجة: محمد بن يزيد القزويني، سنة الوفاة: ٢٧٥هـ،
   دار الفكر ـ بيروت.
- ٩ سنن الداني: عثماان بن سعيد الداني، سنة الوفاة: ٤٤٤هـ،
   دار الكتب العلمية بيروت.
- ١٠ سنن أبي داود: سليمان بن الأشعث السجستاني، سنة الوفاة:
   ٢٧٥هـ، دار الفكر ـ بيروت.

#### مراحمة تكويزرونوي سدوي حرف الشين

١١ - شرح نهج البلاغة: اابن أبي الحديد، سنة الوفاة: ٦٥٦هـ، دار إحياء الكتب العلمية.

#### حرف الصاد

۱۲ - صحيح البخاري: محمد بن إسماعيل البخاري، سنة الوفاة:
 ۲۵٦ه، دار الفكر ـ بيروت.

### حرف العين

١٣ - عقد الدرر: المقدسي الشافعي السلمي، الطبعة الأولى، مكتبة
 عالم الفكر ـ القاهرة.

#### حرف الغين

- ١٤ غيبة النعماني: محمد بن إبراهيم النعماني، سنة الوفاة:
   ٣٨٠هـ، مكتبة الصدوق طهران.
- ١٥ غيبة الطوسي: محمد بن الحسن الطوسي، سنة الوفاة:
   ١٥ه، مؤسسة المعارف الإسلامية قم المقدسة.

#### حرف الفاء

١٦ ـ الفتن لابن حماد: أبي عبد الله نعيم بن حماد المروزي، سنة الوفاة: ٢٢٩هـ، دار الفكر ـ بيروت.

# حرف الكاف

- ١٧ ـ الكافي: الشيخ الكليني، سنة الوفاة: ٣٢٩هـ، دار الكتب الإسلامية ـ أخوندي.
- ١٨ ـ كمال الدين: الشيخ الصدوق، سنة الوفاة: ٣٨٠هـ، مؤسسة
   النشر الإسلامى التابعة لجماعة المدرسين.
- ١٩ ـ كنز العمال: المتقي الهندي، سنة الوفاة: ٩٧٥هـ، مؤسسة الرسالة \_ بيروت.
- ٢٠ كشف الغمة: أأبي الفتح الأربلي، سنة الوفاة: ٦٩٣هـ، دار
   الأضواء بيروت.

#### حرف الميم

٢١ ميزان الاعتدال: الذهبي، سنة الوفاة: ٧٤٨ه، دار المعرفة ـ بيروت.

- ۲۲ مسند أحمد: الإمام أحمد بن حنبل، سنة الوفاة: ۲٤۱هـ، دار صادر ـ بيروت.
- ٢٣ ـ المنار المنيف: ابن القيم الجوزية، سنة الوفاة: ٧٥١هـ، مكتب المطبوعات الإسلامية ـ حلب.
- ٢٤ الملاحم والفتن لابن المنادي: الحافظ أحمد بن جعفر بن محمد المعروف بابن المنادي، سنة الوفاة: ٣٣٦هـ، مطبعة أمير قم المقدسة.
- ٢٥ ـ مستدرك الصحيحين: محمد بن محمد الحاكم النيسابوري، سنة الوفاة: ٤٠٥، دار المعرفة ـ بيروت.
- ٢٦ مفاتيح الجنان: الشيخ عباس القمي، منشورات دار الثقلين بيروت.
- ٢٧ من لا يحضره الفقيه: الشيخ الصدوق، سنة الوفاة: ٣٨١هـ،
   جامعة المدرسين.
- ۲۸ ـ مجمع الزوائد: نور آليتين الهيشي اسنة الوفاة: ۸۰۷هـ، دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ٢٩ مختصر بصائر الدرجات: الحسن بن سليمان الخلي، سنة الوفاة: القرن التاسع، المطبعة الحيدرية في النجف.
- ٣٠ مسند الشاميين: الطبراني، سنة الوفاة: ٣٦٠هـ، مؤسسة الرسالة
   بيروت.

### حرف الواو

٣١ ـ وسائل الشيعة: الحر العاملي، سنة الوفاة ١٢٠٤هـ، الطبعة الثانية، تحقيق ونشر مؤسسة آل البيت (ع) لإحياء التراث، ثم المشرفة.

## القهرس

| •                                                    | المقدمه                                                                                               |  |
|------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|                                                      | المحاضرة الأولى                                                                                       |  |
|                                                      | كيف ينتصر الإمام المنتظر عبيه                                                                         |  |
| على أعدائه في دول الاستكبار العالمي المدججة بالأسلحة |                                                                                                       |  |
|                                                      | المتطورة مع أنه لا يملك شيئاً منها؟                                                                   |  |
|                                                      | كيف ينتصر الإمام المنتظر الله على أعدائه المدججين بالأسلحة                                            |  |
| ٩                                                    | المتطورة مُع أنه لا يملك شيئاً منها؟                                                                  |  |
| 11                                                   | مناقشة فكرة الانتصار بالمعجزة                                                                         |  |
| ۱۲                                                   | دور المعجزة في تاريخ الرسالات الإلهية                                                                 |  |
| 17                                                   | ضعف فكرة الأنتصار بالمعجزة                                                                            |  |
| ۱۸                                                   | مع الرأي القائل بخروج الإمام بعد انهيار الحضارة المعاصرة                                              |  |
| 19                                                   | الأدلة على خطأ هذا الرأي                                                                              |  |
| 77                                                   | الموقف من روايات الحرب العالمية                                                                       |  |
|                                                      | الروايات الدالة على أستمرار الحضارة المعاصرة حتى ظهور                                                 |  |
| 77                                                   | الإمام المنتظر ع الله المنتظر |  |
| 77                                                   |                                                                                                       |  |

|    | مع الرأي القائل: إن المهدي عليه ينتصر على أعدائه بالإمكانيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 44 | والأسباب الطبيعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 44 | المجموعة الأولى: الخاصة بأصحابه وأنصاره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣١ | المجموعة الثانية: الخاصة بالممهدين له سلطانه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۳۷ | حول راية اليماني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤١ | المجموعة الثالثة: حِول الإبدال والنجباء والعصائب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٣ | مناقشة رأي أستاذنا الشهيد السيد محمد صادق الصدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٤ | لا تعارض بين هذه الأخبار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٥ | تصور أخر لحل التعارض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|    | المحاضرة الثانية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    | من مقومات الانتصار إلى تكاليف الانتظار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|    | من مقومات الانتصار إلى تكاليف الانتظار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٩ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٩ | معنى الانتظار أَرَّهُ مِنْ الْمُورِ اللهِ |
| ٥٠ | تكاليف الانتظار الإيمانية أأستست المستطار الإيمانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٥١ | تكاليف الانتظار العقائدية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٥٢ | تكاليف الانتظار الجهادية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|    | أسئلة مختلفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|    | حول الإمام المنتظر وعلامات ظهوره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|    | أسئلة بشأن المنتظر ﷺ وعلامات ظهوره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٥٩ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|    | لمن الأفضلية للمؤمنين في عصر الأثمة أم للمؤمنين في عصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٥٩ | الغيبة؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٦. | هل يقتل الإمام المهدي ﷺ على يد امرأة؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| 11 | ما هو دور عيسى والخضر ﷺ في دولة المهدي ﷺ:  |
|----|--------------------------------------------|
| 11 | اليماني أهدى الرايات                       |
| 75 | علاقة اليماني بحزب الله                    |
| ٦٤ | حول العصائب والنجياء والأبدال              |
| ٦٥ | كيف نكون قريبين من الإمام المنتظر ﷺ؟       |
| ٦٥ | من هم أصحاب الرايات السود؟                 |
| 77 | -<br>حول أوصاف الخراساني                   |
| ٦٨ | هل يمكن رؤية الإمام في عصر الغيبة؟         |
| ٦٩ | هل من روايات تنطبق على المقاومة الإسلامية؟ |
| ٧٠ | كم هي مدة حكم الإمام؟كم هي مدة حكم الإمام؟ |
| ٧١ | ،                                          |
| ٧٤ | حول النفس الزكية                           |
| ۷٥ | نظام الحكم في العراق قبل الظهوري           |
| ٧٥ | الانتفاضة الفلسطينيةا                      |
| ٧٦ | صورة مجملة عن حركة الظهور                  |
| ٧٩ | موقف الإمام من علماء الضلال                |
| ٨٠ | علامات الانحراف السياسية في عصر الظهور     |
| ۸۱ | لماذا الاهتمام بموضوع العلامات             |
| ۸۳ | الفرق بين التوقيت والتفاؤل                 |
| ٨٤ | حزب الله في مواجهة إسرائيل                 |
| ۸٥ | المشاكل التي تواجه حزب الله في المستقبل    |
| ۸٦ |                                            |
|    | الأسباب التي أدت إلى تأخر ظهور الإمام      |
| ۸٧ | برنامج المنتظرين التربوي                   |

| ۸۸ | ادعاء رؤية الإمام ﷺ                         |
|----|---------------------------------------------|
| ۸۹ | المحاضر ينفي رؤيته للإمام في اليقظة والمنام |
| ٩. | مصادر کتاب                                  |
| 98 | الفهرسا                                     |

