



|   | اسم الكتاب دروس استدلالية في العقيدة المهدوية - الحلقة الثانية |
|---|----------------------------------------------------------------|
|   | تأليف:                                                         |
|   | تقديم مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي ﷺ                |
|   | رقم الإصدار:                                                   |
|   | الطبعة:الأولى ١٤٤٢هـ                                           |
| 1 | عدد النسخ                                                      |
| 4 |                                                                |

جميع حقوق الطبع والنشر محفوظة للمركز العراق- النجف الأشرف هاتف: ۱۷۸۱۹۷۴۲۲ - ۷۷۸۱۹۷۴٤٤۷٤ www.m-mahdi.com info@m-mahdi.com

# الإهداء

إلى والديَّ وخصوصاً والدي العزيزة التي قرن الله تعالى توحيده بطاعتها، والتي كانت تُظِلُّني وأنا أكتب، وفارقتني ولم أُكمل هذه الوريقات، اللَّهُمَّ اجعله ذخراً لها، وعملاً خالصاً لوجهك رجاء رحمتك، بحقِّ وليِّ أمرنا عَلَىٰ .

\* \* \*

# بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدّمة:

الْحَمْدُ للهِ الَّذِي بَطَنَ خَفِيَّاتِ الْأَمُورِ، وَدَلَّتْ عَلَيْهِ أَعْلَامُ الظُّهُورِ، وَامْتَنَعَ عَلَيْ عَيْنِ الْبَصِيرِ، فَلَا عَيْنُ مَنْ لَمْ يَرَه تُنْكِرُه، وَلَا قَلْبُ مَنْ أَثْبَتَه يُبْصِرُه.

وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلٰهَ غَيْرُهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُه وَرَسُولُه، أَرْسَلَه بِأَمْرِه صَادِعاً، وَبِذِكْرِه نَاطِقاً، فَأَدَّىٰ أَمِيناً وَمَضَىٰ رَشِيداً، وَخَلَّفَ فِينا رَايَةَ الْحُقِّ، مَنْ تَقَدَّمَهَا مَرَقَ، وَمَنْ تَخَلَّفَ عَنْهَا زَهَقَ، وَمَنْ لَزِمَهَا لَجَقَ.

أَلَا إِنَّ مَثَلَ آلِ مُحَمَّدٍ ﴿ لَهُ كَمَثَلِ نُجُومِ السَّمَاءِ إِذَا خَوَىٰ نَجْمٌ طَلَعَ نَجْمٌ، فَكَأَنَّكُمْ قَدْ تَكَامَلَتْ مِنَ اللهِ فِيكُمُ الصَّنَائِعُ، وَأَرَاكُمْ مَا كُنْتُمْ تَأْمُلُونَ.

أمَّا بعد..

فمسألة الإمامة وبالأخصِّ إمامة الثاني عشر من أئمَّة أهل البيت عَلَيْهَ من أهمّ مسائل علم الكلام وأسهاها، وقد صنَّف علماؤنا (رضوان الله عليهم) في ذلك الكثير وخرج عنهم الجمُّ الغفير، وأحببنا أنْ ننسج على منوالهم ونقتدي بهم في أقوالهم وأفعالهم، فكان الذي بين يديك في مسائل إمامته وولادته وغيبته ودولته، وتمَّ تبويبها على شكل حُصَص دراسيَّة ليسهل تناولها وتعمُّ الفائدة منها، فإنَّ غاية أبناء الشريعة امتثال تكاليفها وهي لا تُدرَك حدودها ولا تُنال أثارها ما لم تُقرَن بولايته في غيبته وحضوره.

ونُظِّم علىٰ فصول...

الفصل الأوَّل: إمامة الإمام المهدي عيه

وفيه قسمان:

القسم الأوَّل: ونبحث فيه:

١ - أدلَّة الإمامة، وموقعها في الدِّين.

٢ - عصمة الإمام، ووجوب طاعته.

٣ - أدلَّة إمامة الإمام المهدي عليه .

القسم الثاني: دلالة الوقف على منع إمامة الإمام المهدي ، ودفع الإشكالات والإثارات حول إمامته .

قائمة بالمصادر التي ينبغي مراجعتها في هذا الفصل لمزيد من التوسعة:

١ - كتاب الغيبة/ الشيخ الطوسي إلله ألله الأوّال.

٢ - كمال الدِّين وتمام النعمة/ الشيخ الصدوق إللهُ البحوث التي تعرَّض لها ما قبل الباب الأوَّل.

٣ - كتاب الغيبة/ الشيخ النعماني إلله الباب الأوَّل إلى الباب التاسع.

٤ - فِرَق الشيعة/ الشيخ النوبختي إلله للله كلُّ الكتاب.

الإمام المهدي ﴿ في مصادر علماء الشيعة/ إعداد مركز الدراسات التخصُّصيَّة في الإمام المهدى ﴿ الجزء الأوَّل من (ص ٣١٥ – ٤٤٣).

٦ - العقيدة المهدويَّة إشكاليَّات ومعالجات/ السيِّد أحمد الإشكوري/ الفصل الثاني.

# الدرس الأوَّل موقع الإمامة في الدِّين

نتناول في هذه الحصَّة الدراسيَّة موقع الإمامة في الدِّين، وأنَّهَا قبل الخلق ومعهم وبعدهم، ولا بدَّ أنْ يكون الإمام معصوماً ومختاراً من قِبَل الله تعالىٰ، ويجب علىٰ الناس طاعته عقلاً ونقلاً، ومن ثَمَّ نُبيِّن تعيُّن الأئمَّة اللَّهَ في الدِّين الإسلامي باثني عشر إماماً، ونستدلُّ علىٰ ذلك بدليلين.

# الإمامة وموقعها من الدِّين:

ينبثق الإيمان بالعقيدة المهدويَّة من التوحيد، فمن يعتقد أنَّ الله تعالى واحد لا بدَّ أنْ يعتقد بالإمام المهدي الله .

سانه:

# الحكمة تدلُّ علىٰ ذلك:

إِنَّ من بين الصفات التي اتَّفق عليها أهل التوحيد في جميع الملل أنَّ واجب الوجود لذاته حكيم في أفعاله، وما خَلْقُهُ للعالم المشهود والغائب إلَّا لغرض وغاية، فاقتضت حكمته أنْ يُكلِّف عباده بها يكون سبباً لتحصيل ذلك الغرض.

واقتضت حكمته أنْ يجعل بينه وبين عباده واسطة في إيصال أمره ونهيه ويوقف الخلق علىٰ ما يحرزون به منافعهم ودفع مضارِّهم(۱).

<sup>(</sup>١) عن الفضل بن شاذان، عن الإمام الرضا عَلَيْكَا: «لم يكن بدُّ من رسول بينه وبينهم معصوم يُؤدِّي إليهم أمره ونهيه...» (عيون أخبار الرضا عَلَيْكا: ج ٢/ ص ١٠٧/ ح ١).

١٠ ......دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

# العقل والعقلاء يدلَّان على ذلك:

من أجل ذلك اتَّفق العقلاء بعد حكم العقل - إلَّا من شذَّ منهم - على ضرورة وجود الواسطة بين الخلق والخالق لهداية الناس، فقالوا بضرورة بعثة الأنبياء عَلَيْهُ كوسائط إلهيَّة مع الخلق(١).

وممَّا لا ريب فيه أنَّ وجود الإمام عَلَيْكُلَّ بين الناس كما هو ضرورة ابتداءً كذلك هو استدامةً لإيصال الأحكام والتكاليف إليهم، عن أمير المؤمنين عَلَيْكُلا، قال: «اللَّهُمَّ بَلَىٰ لَا تَخْلُو الأَرْضُ مِنْ قَائِمٍ للله بِحُجَّةٍ، إِمَّا ظَاهِراً مَشْهُوراً وَإِمَّا خَائِفاً مَغْمُوراً، لِئَلَّا تَبْطُلَ حُجَجُ الله وَبَيِّنَاتُه»(٢).

قال العلَّامة إلله في (التجريد): (إنَّ الإمامة ونصب الإمام واجب على الله تعالى، لأنَّ الإمام لطف، واللطف واجب) (٣).

قال الشيخ الصدوق إلى: (يجب أنْ يعتقد أنَّ الإمامة حقُّ كما اعتقدنا أنَّ النبوَّة حقٌّ، ويعتقد أنَّ الله على النبيَّ هو الذي جعل إماما، وأنَّ نصب الإمام وإقامته واختياره إلى الله على، وأنَّ فضله منه، ويجب أنْ يعتقد أنَّه يلزمنا من طاعة النبيِّ هو أنَّ كلَّ فضل آتاه الله على نبيَّه آتاه الإمام إلَّا النبوَّة، ويعتقد أنَّ المنكِر للإمامة كالمنكِر للنبوَّة، والمنكِر للنبوَّة كالمنكِر للتوحيد) للنبوَّة كالمنكِر للتوحيد) للنبوَّة كالمنكِر للتوحيد)

#### الححَّة قبل الخلق:

إِنَّ الإماميَّة تعتقد أنَّ الحجَّة قبل خلق الخلق، وأنَّ الله تعالىٰ دلَّ علىٰ ذلك

<sup>(</sup>١) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد (ص ٤٦٨ فصاعداً)، حيث ذكر جملة من أدلَّة لزوم البعثة.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة (ص ٤٩٧/ ح ١٤٧).

<sup>(</sup>٣) راجع: كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد (ص ٤٩٠).

<sup>(</sup>٤) الهداية (ص ٢٥ – ٢٨).

الفصل الأوَّل/ الدرس الأوَّل: موقع الإمامة في الدِّين ..........في محكم كتابه ونيِّر برهانه، قال تعالىٰ: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرضِ خَلِيفَةً﴾ (البقرة: ٣٠)، فأوَّل ما بدأ به تعالىٰ قبل خلق الخلق هو خلق الخلفة.

وإلىٰ ذلك يشير الإمام الصادق عَلَيْكُم: «الحجَّة قبل الخلق، ومع الخلق، وبعد الخلق»(۱).

كما والعقل يقودنا إلى هذه المسألة دونها إرشاد النقل، إذ لو خلق الله تعالى خلقاً قبل خلق حجَّة لهم - به يهتدون إليه - لكان هؤلاء في معرض الضلال والانحراف.

إنَّ قلت: إنَّنا نجد أنَّ بعضاً من الأقوام لم يثبت أنَّ الله تعالى بعث لهم حجَّةً، وهذا يكشف عن عدم كليَّة الدليل.

قلت: عدم الوجدان لا يدلُّ علىٰ عدم الوجود.

#### عصمة الإمام عليلا:

يدلُّ علىٰ ذلك:

# ١ - الدليل العقلي:

إنَّ وجود إمام غير معصوم يقع منه الخطأ يحتاج إلى من يهديه، وهكذا حتَّىٰ تصل إلى من يكون هادياً لا مهتدياً بغيره، وليس هو إلَّا المعصوم، وإلَّا لزم الإلقاء في الضلال، لأنَّ أدلَّة اتِّباع الإمام مطلقة.

قال الشيخ الطوسي إللهُ: (وإنَّ من شرط الرئيس أنْ يكون مقطوعاً علىٰ عصمته)، قال ذلك بعد أنْ قال: (إذا ثبت وجوب الإمامة علىٰ كلِّ حالٍ، وأنَّ

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ١٧٧/ باب أنَّ الحجَّة لا تقوم لله على خلقه إلَّا بإمام/ ح ٤)، والسند تامُّ نقيٌّ، وهو: محمّد بن يحيىٰ، عن أحمد بن محمّد، عن البرقي، عن خلف بن حمَّد، عن أبان بن تغلب، قال: قال أبو عبد الله عَلَيْلًا... الحديث.

١٢ ...... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

الخلق مع كونهم غير معصومين لا يجوز أنْ يخلو من رئيس في وقت من الأوقات)(١).

إذ لو كان المنصوب واسطة يُخطئ لاحتاج إلى من يُصوِّبه، وهكذا.

## ٢ – الدليل النقلي:

قال تعالىٰ: ﴿أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ (النساء: ٥٩) والإطاعة هنا مطلقة، فلا بدَّ أنْ يكون المطاع معصوماً.

فالعصمة في الإمام بمعنى أنْ يكون الإمام منزَّهاً عن المعاصي والذنوب صغيرها وكبيرها، عن الخطأ والنسيان، والإمام غير المعصوم لا يحصل الغرض به وتُنقَض الحكمة من جعله، بل ولوجب على أفراد الأُمَّة زجره ومنعه بمقتضى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ولصار التابع متبوعاً والآمر مأموراً، ولوجب علينا التبيُّن في كلِّ ما يقول، مع أنَّ الفرض أنَّ الوسائط قد جعلت وظيفتهم الهداية والشهادة على الناس، قال تعالى: ﴿لِيكُونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ ﴾ (الحجّ: ٧٨).

## وجوب طاعة الإمام عليلا:

ويُستَدلُّ له بوجوه:

 ١ - نَصْبُ الإمام دافع للضرر الحاصل بترك التكاليف التي لا تُعرَف إلا بالإمام، ولا يترتَّب الأثر على نصبه إلَّا بطاعته.

٢ - أنّا نعلم أنّ شريعة الإسلام هي الخاتمة، ﴿ وَلَكِنْ رَسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النّبِيِّينَ ﴾ (الأحزاب: ٤٠)، وأنّ الشريعة ليست إلّا بالتكاليف، وأنّ هذه التكاليف لم تصل إلى الناس كافّة بعد رحيل النبيّ الأكرم ﴿ مَعَ أَنّه يقتضى

<sup>(</sup>١) الغيبة (ص ٣/ فصل في الكلام في الغيبة).

الفصل الأوَّل/ الدرس الأوَّل: موقع الإمامة في الدِّين .....

أنَّهَا ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَاقَةً لِلنَّاسِ بَشِيراً وَنَذِيراً ﴾ (سبأ: ٢٨)، فكان من اللازم على الحكيم أنْ يُبقِيَ وعلى مدار الزمان من به تصل الأحكام، ويكون مطاعاً، وليس هو إلَّا الإمام.

في الحديث الصحيح عن عليِّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمَّاد بن عيسى، عن حريز، عن زرارة، عن أبي جعفر عليك ، قال: «ذروة الأمر وسنامه ومفتاحه وباب الأشياء ورضا الرحمن تبارك وتعالى الطاعة للإمام بعد معرفته»، ثمّ قال: «إنَّ الله تبارك وتعالى يقول: ﴿مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ وَمَنْ تَوَلَىٰ فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً ﴿ اللهُ الساء: ٨٠]»(١).

# إنَّ الإمام عليه اختيار إلهي وليس بشريًّا:

بمقتضىٰ لزوم العصمة في الإمام، ولا يعرفها إلَّا مودعها، فيقع الاختيار عليه.

فتمييز الإمام ومن ثَمَّ تعيُّنه من بين الأُمَّة لما يحمل من صفة العصمة مستحيلٌ على غيره تعالى، فلا بدَّ من التنصيص عليه من قِبَله تعالىٰ لا غير، وقد ذكر الشيخ الصدوق بِإلَيْ في هذا المعنى وجوهاً عديدةً، فراجع (٢).

وقد دلَّت جملة من الأخبار علىٰ ذلك ٣٠٠.

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ١٨٥ و١٨٦/ باب فرض طاعة الأئمَّة/ ح ١).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٣٧/ ليس لأحدٍ أنْ يختار الخليفة إلَّا الله عَلا).

<sup>(</sup>٣) راجع: بصائر الدرجات (ص ٤٩٠ – ٤٩٣/ ج ١/ باب ١)، الإمامة والتبصرة (ص ٣٧ – ٣٩/ باب ٣)، الكافي (ج ١/ ص ١٦٨/ كتاب الحجَّة).

ومن بين تلك الأحاديث:

١ - حديث الإمام الرضا علي حيث جاء فيه: «إنَّ الإمامة أجلّ قدراً، وأعظم شأناً، وأعلى مكاناً، وأمنع جانباً، وأبعد غوراً من أنْ يبلغها الناس بعقولهم، أو ينالوها بآرائهم، أو يقيموا إماماً باختيارهم...» (الكافى: ج ١/ ص ١٩٩١/ باب نادر جامع في فضل الإمام وصفاته/ ح ١). ➡

#### من هو الإمام في شريعة الإسلام؟

كان البحث فيها تقدَّم عن ضرورة الإمامة والعصمة، والآن نتحدَّث عن شخوصهم البَيْلِم .

ويقول في (المسائل العكبريَّة): (إنَّ الطاعة في وقت رسول الله عَلَيْ كانت له من جهة الإمامة دون غيره، والأمر له خاصَّة دون من سواه، فلمَّا قُبِضَ صارت الإمامة من بعده لأمير المؤمنين عَلَيْكُم، ومن عداه من الناس كافَّة رعيَّة له، فلمَّا قُبِضَ عَلَيْكُم صارت الإمامة للحسن بن عليٍّ عَلَيْكاً...، فلمَّا قُبِضَ الحسن عليَّ عَلَيْكُم صار الحسين عَلَيْكُم إماماً مفترض الطاعة على الأنام، وهكذا حكم الحسن عليَّ المام وخليفة في زمانه...) (٢).

# التواتر على الأئمَّة بعد النبيِّ إللهُ:

يقول الشيخ محمّد بن إبراهيم النعماني إلله : (فتأمَّلوا - يا معشر الشيعة -

٢ - عن عمرو بن مصعب، قال: سمعت أبا عبد الله علي يقول: «أترون أنَّ الموصي منَّا يوصي إلى من يريد؟ لا والله ولكنَّه عهد من رسول الله الله إلى رجل فرجل...» (الكافي: ج ١/ ص ٢٧٩/ باب أنَّ الإمامة عهد من الله على معهود من واحد إلى واحد/ ح ٤).

 $<sup>^{\</sup>circ}$  – عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن عمرو بن أبان، قال ذكر أبو عبد الله عليه الأوصياء، وذكرت إسهاعيل، وقال: «لا والله يا أبا محمّد ما ذاك إلينا، ما هو إلّا إلى الله يُنزل واحداً بعد واحد» (بصائر الدرجات: ص  $^{\circ}$  +  $^{\circ}$  / باب  $^{\circ}$  / ح ٤).

<sup>(</sup>١) تصحيح اعتقادات الإماميَّة (ص ١٢٩ و ١٣٠).

<sup>(</sup>٢) المسائل العكبريَّة (ص ٩٨ و٩٩).

الفصل الأوَّل/ الدرس الأوَّل: موقع الإمامة في الدِّين ......١٥

رحمكم الله ما نطق به كتاب الله على وما جاء عن رسول الله على وعن أمير المؤمنين على والأئمّة الاثني عشر واحداً بعد واحد في ذكر الأئمّة الاثني عشر وفضلهم وعدَّتهم من طُرُق رجال الشيعة الموثوقين عند الأئمَّة، فانظروا إلى اتصال ذلك ووروده متواتراً، فإنَّ تأمُّل ذلك يجلو القلوب من العمى، وينفي الشكَّ، ويزيل الارتياب عمَّن أراد الله به الخير ووقَّقه لسلوك طريق الحقِّ...)(۱).

يتبيَّن أنَّ كون الأئمَّة عَلَيْكُ من رسول الله عَلَيْكُ سلسلة متَّصلة إلى الإمام الثاني عشر عَلَيْ مَمَّا لا ينبغي أنْ يقع فيه التردُّد والشكُّ، لتواتر الخبر به.

ولمزيد من الإثبات نعرض نموذجين من أدلَّة إثبات إمامتهم اللَّهُ .

الأوَّل: قطعيَّة أنَّ الأئمَّة اثنا عشر وقطعيَّة الانطباق:

هناك روايات نصَّت علىٰ أنَّ الأئمَّة اثنا عشر (<sup>۲)</sup>.

والمقطوع به أنَّ هذا العدد لم ينطبق إلَّا على الأئمَّة من أهل البيت اللَّهُ على مذهب الإماميَّة الاثنى عشريَّة.

الثاني: الهداية من الضلال مرهونة باستمراريَّة الإمام في كلِّ زمان:

تواتر عن النبيِّ الأكرم ﴿ إِنِّ تارك فيكم خليفتين [وفي بعض النُّسَخ: الثقلين]: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، فإنَّها لن يفترقا حتَّىٰ يردا علىَّ الحوض »(٣).

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني - المتوفَّى حدود سنة (٣٦٠هـ) - (ص٢١٠).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للنعماني (ص ٢٥/ باب ٤ ما روي في أنَّ الأئمَّة اثنا عشر إماماً، وأنَّهم من الله وباختياره)، وهذا الباب في فصول عديدة، وقد روي فيه (٤٠) حديثاً، وممَّا ورد في هذا الباب الحديث السابع عن أبي عبد الله علي عن رسول الله علي ، وهو حديث طويل جاء فيه: «... واختار من الناس بني هاشم، واختارني وعليًّا من بني هاشم، واختار منِّي ومن عليٍّ الحسن والحسين، وتكملة اثني عشر إماماً من وُلد الحسين تاسعهم باطنهم، وهو ظاهرهم، وهو أفضلهم، وهو قائمهم».

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٢٣٩ و ٢٤٠/ باب ٢٢/ ح ٢٠).

١٦ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

وسُئِلَ أمير المؤمنين (صلوات الله عليه) عن معنى قول رسول الله هيد: «إنّي مخلف فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي»، مَنْ العترة؟ فقال عليلا: «أنا والحسن والحسين والأئمّة التسعة من وُلد الحسين، تاسعهم مهديهم وقائمهم، لا يفارقون كتاب الله ولا يفارقهم حتَّىٰ يردوا علىٰ رسول الله هيد حوضه»(١).

ودلالة الحديث على استمراريَّة العترة مع القرآن واضحة، فما دام الكتاب موجوداً - بلا خلاف - بل هو من ضرورات الدِّين الإسلامي فلا بدَّ أنْ يكون وجود الإمام في الأُمَّة بنفس المثابة من الوضوح.

وقد دلَّت الأدلَّة أنَّ العترة هم الأئمَّة الاثنا عشر المنصوص عليهم (٢).

# خلاصة الدرس (الأوَّل):

تناولنا فيه:

١ - موقع الإمامة في الدِّين، وضرورة وجود الحجَّة في كلِّ زمان، قبل الخلق أو معهم أو بعدهم.

٢ - أنَّ الإمام لا بدَّ أنْ يكون معصوماً عقلاً ونقلاً، وأنَّ اختيار الإمام منوط بالله تعالىٰ دون غيره.

٣ - تجب طاعة الإمام على الناس.

٤ - أنَّ الأئمَّة اللَّهُ اللهِ بعد النبيِّ اللَّهُ منصوص عليهم بأحاديث متواترة،
 وقد ذكرنا نموذجين من الأدلَّة الدالَّة على إمامتهم اللَّهُ .

\* \* \*

(١) كمال الدِّين (ص ٢٤٠ و ٢٤١/ باب ٢٢/ ح ٦٤).

<sup>(</sup>٢) سيأتي مفصَّلاً ذكر ما يدلُّ على ذلك، ومنها ما تقدَّم في الهامش السابق (ح ٦٤).

# الدرس الثاني أدلّة إمامة الإمام المهدى ﷺ

بعدما أثبتنا إمامة الأئمَّة الاثنى عشر اللَّه ، وهم:

الإمام عليُّ بن أبي طالب، الحسن بن عليِّ، الحسين بن عليٍّ، عليُّ بن الحسين، محمّد الحسين، محمّد بن عليًّ، جعفر بن محمّد، موسىٰ بن جعفر، عليُّ بن موسىٰ، محمّد ابن عليًّ، الحجَّة بن الحسن العسكري صاحب الزمان عليًّ، عليُّ بن محمّد، الحسن بن عليًّ، الحجَّة بن الحسن العسكري صاحب الزمان عليًّا .

نتحدَّث عن إمامة الإمام المهدي الله بخصوصه، وممَّا استُدِلَّ به على المامته عدَّة أدلَّة، منها:

# الدليل الأوَّل: دليل الانحصار:

تقريب الدليل:

أ - أنَّ المخالف إمَّا أنْ يُنكِر إمامة جميع الأئمَّة عَلَيْكُ .

والردُّ عليه بأنَّها منحصرة في اثني عشر إماماً، وتقدَّم دليل ذلك في الدرس الأوَّل مفصَّلاً.

ب - أو يُنكِر فقط إمامة الإمام المهدي عله.

هذا الإنكار لا أثر له، للنصوص المتواترة الدالَّة على الحصر باثني عشر إماماً وأنَّه منهم، وممَّا دلَّ على ذلك:

١ - ما روي في أنَّ الأئمَّة اثنا عشر إماماً، وممَّا ورد فيه عن النبيِّ

١٨ ......دروس استدلاليّة في العقيدة المهدويّة / الحلقة الثانية الأكرم الله عشر خليفة كلُّهم من الأكرم الله عشر خليفة كلُّهم من قريش (١٠).

٢ - ما روي عن النبيّ الأكرم في النصّ على القائم، وأنّه الثاني عشر من الأئمّة عليناً ، فعن النبيّ الأكرم في الذبي الأكرم في النبيّ الأكرم في النبيّ الأكرم في النبي وهو أخي وأنا أخوه، وهو زوج ابنتي فاطمة سيّدة نساء العالمين من الأوّلين والآخرين، وإنّ منه إمامَي أُمّتي وسيّدي شباب أهل الجنّة الحسن والحسين، وتسعة من ولد الحسين تاسعهم قائم أُمّتي، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كها مُلِئت جوراً وظلهاً ""، وكذلك ما روي عن الأئمّة عليناً من أمير المؤمنين عليناً إلى آخرهم بنفس المضمون".

٣ - ما روي في أنَّ الأئمَّة التسعة من وُلد الحسين عَالِيَكُم، وأنَّ المهدي ﷺ من وُلد الحسين عَالِيَكُم (١٠).

هذه مجموعة من الأحاديث تدلُّ بالخصوص علىٰ أنَّ الإمام المهدي على الله وغيرها كثير.

قال الشيخ الصدوق إليه في (الاعتقادات): (اعتقادنا أنَّ حُجَج الله تعالىٰ علىٰ خلقه بعد نبيه محمّد الله الأئمَّة الاثنا عشر...، ونعتقد أنَّ حجَّة الله في أرضه وخليفته علىٰ عباده في زماننا هذا، هو القائم المنتظر محمّد بن الحسن بن عليِّ بن موسىٰ بن جعفر بن محمّد بن عليِّ بن الحسين بن عليِّ بن أبي طالب، وأنَّه هو الذي أخبر به النبيُّ عن الله عَلَى باسمه ونسبه...،

<sup>(</sup>۱) الخصال (ص ٤٧٥/ ح ٣٧).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٢٥٦ و٧٥٧/ باب ٢٤/ ح ١).

<sup>(</sup>٣) راجع: كمال الدِّين (الأبواب ٢٦ - ٣٨).

<sup>(</sup>٤) منتخب الأثر في الإمام الثاني عشر (ج ٢/ ص ١٦٢ - ١٦٩/ الفصل العاشر والحادي عشر)، وفيه ما يقرب من (٣٢٥) حديثاً، أغلبها منقول عن (كفاية الأثر).

الفصل الأوَّل/ الدرس الثاني: أدلَّة إمامة الإمام المهدي السلط الله الدرس الثاني: أدلَّة إمامة الإمام المهدي الفي غيبته ونعتقد أنَّه لا يجوز أنْ يكون القائم غيره، بقي في غيبته عمر الدنيا لم يكن القائم غيره، لأنَّ النبيَّ الله والأثمَّة عَلَيْكُ دلُّوا عليه باسمه ونسبه، وبه نصُّوا، وبه بشَّروا (صلوات الله عليه))(١).

وقال الشيخ المفيد إلى في (الإرشاد): (وكان الإمام بعد أبي محمّد عليه ابنه المسمّى باسم رسول الله على المكنّى بكنيته، ولم يخلف أبوه ولداً غيره ظاهراً ولا باطناً، وخلفه غائباً مستتراً...، وقد سبق النصُّ عليه في ملّة الإسلام من نبيّ الهدى غليلا، ثمّ من أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب المنها، ونصَّ عليه الأئمّة عليه واحداً بعد واحد إلى أبيه الحسن غليتلا، ونصَّ أبوه عليه عند ثقاته وخاصّة شبعته) (٢).

#### الدليل الثاني: غيبة الإمام على دليل إمامته:

تقريب الدليل:

وأنَّها ستقع حتماً، وصارت حديثاً للخاصِّ والعامِّ قبل ولادة الإمام عيه.

٢ - فلو لم تصدق هذه الغيبة بوقوعها لاستلزم تكذيب الرسول الأكرم في والأئمَّة من ذرَّيته الناسية.

فتكون الغيبة المخبَر بها قبل وقوعها دليلاً على إمامته على .

<sup>(</sup>١) الاعتقادات في دين الإماميَّة (ص ٩٣ - ٩٥).

<sup>(</sup>٢) الإرشاد في معرفة حُجَج الله علىٰ العباد (ج ٢/ ص ٣٣٩ و٣٤).

<sup>(</sup>٣) وسيأتي في الفصل الثالث من هذا الكتاب ذكر الروايات المتواترة الدالَّة على الغيبة، وأقوال العلماء الذين ذكروا تواتر الغيبة في الإمام الثاني عشر ، فانتظر.

يقول رضي الدِّين أبو القاسم عليُّ بن موسىٰ بن طاوس اللهِ: (واعلم يا ولدي محمّد - ألهمك الله ما يريده منك ويرضىٰ به عنك - أنَّ غيبة مولانا (المهدي) (صلوات الله عليه) التي حيَّرت المخالف والمؤالف هي من جملة الحُجَج علىٰ ثبوت إمامته وإمامة آبائه الطاهرين (صلوات الله علیٰ جدِّه محمّد وعليهم أجمعين)، لأنَّك إذا وقفت علیٰ كُتُب الشيعة أو غيرهم مثل كتاب الغيبة لابن بابويه، وكتاب الغيبة للنعماني، ومثل كتاب الشفاء والجلال، ومثل كتاب البين نعيم الحافظ في أخبار المهدي ونعوته...، وجدتها أو أكثرها تضمَّنت قبل ولادته أنَّه يغيب عَليَّكُ غيبة طويلة حتَّىٰ يرجع عن إمامته بعض من كان يقول بها، فلو لم يغب هذه الغيبة كان طعناً في إمامة آبائه وفيه، فصارت الغيبة حجَّة هم اللهُ وحجَّة علىٰ مخالفيه في ثبوت إمامته وصحَّة غيبته)(۱).

وذكر هذا الدليل أيضاً الشيخ الطوسي إلله في (الغيبة) بتقرير قريب ممَّا ذُكِرَ هنا، وقال: (وهذه أيضاً طريقة معتمدة اعتمدها الشيوخ قديماً)(٢).

# خلاصة الدرس (الثاني):

\* \* \*

<sup>(</sup>١) كشف المحجَّة لثمرة المهجة (ص٥٣).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ١٥٧ و١٥٨).

# الدرس الثالث أدلّة إمامة الإمام المهدى ﷺ

# الدليل الثالث: الإمام الحادي عشر علي دليل إمامة الثاني عشر عله:

تقريب الدليل:

١ - ثبت وجوب الإمامة، وتقدَّم الدليل على ضرورة وجود إمامٍ في كلِّ زمان.

 ٢ - تقدَّم في الدرس الأوَّل، التواتر علىٰ إمامة اثني عشر إماماً، وأنَّ إمامتهم مقطوع بها.

" - ثبت بالدليل أنَّ الإمام الحادي عشر عَلَيْكُ قد مات، فلا بدَّ أنْ يكون في الأُمَّة إمام بعده، بمقتضى المقدِّمتين المتقدِّمتين.

بعبارة ثانية: إذا ثبت بالدليل العقلي وجوب الإمامة، لاستحالة أنْ يُخلي الحكيم عباده من وجود إمام معصوم يهديهم إلى معرفة الأحكام والحلال والحرام، وأنَّ مَنْ هذا صفته بعد شهادة الحسن العسكري عَلَيْتُلَا ابنه الحجَّة عَلَيْهُ، فتكون الإمامة ثابتة له().

وجه الدليل على شهادة الإمام العسكري عَاليُّكُم أُمور خمسة:

انَّ الإمام العسكري عَالِئلًا تُوفِّي سنة ستِّين ومائتين، وإليك بعض ما دلَّ عليه:

ما دلَّ على وقوع الوفاة بالإمام العسكري عَلا على من طُرُقنا:

<sup>(</sup>١) راجع: إعلام الورى بأعلام الهدى (ج ٢/ ص ٢٢٤).

أ - قال الشيخ الكليني إليه : (باب مولد أبي محمّد الحسن بن علي المَهُ الله الله وقُبِضَ عَلَيْكُما ...) وقُبِضَ عَلَيْكُم - أي الإمام العسكري عَلَيْكُم - يوم الجمعة لثمان ليال خلون من شهر ربيع الأوَّل سنة ستِّين ومائتين)(۱).

ب - قال الشيخ الطوسي بِإِنْ : (و قُبِضَ بسُرَّ من رأى لثمان خلون من ربيع الأُوَّل سنة ستِّين ومائتين)(٢).

ج - قال العلَّامة الحلِّي إللهُ: (الحادي عشر الحسن بن عليِّ بن محمّد بن عليٍّ بن موسىٰ بن جعفر عَلليَّلا، الإمام العسكري...، وقُبِضَ بسُرَّ من رأىٰ لثمان خلون من ربيع الأوَّل سنة ستِّين ومائتين) (٣).

وممَّا دلَّ على وقوع الوفاة للإمام العسكري عَالِينًا من العامَّة:

أ - قال الذهبي تلميذ ابن تيميَّة: (وكان موت الحسن سنة ستِّين ومائتين)(1).

ب - قال ابن الأثير في أحداث سنة ستِّين ومائتين: (وفيها تُوفِي الحسن بن عليِّ بن محمّد بن عليِّ بن موسىٰ بن جعفر بن محمّد بن عليِّ بن الحسين بن عليِّ بن أبي طالب عَلَيْكُ، وهو أبو محمّد العلوي العسكري، وهو أحد الأئمَّة الاثني عشر علىٰ مذهب الإماميَّة)(٥).

# ٢ - الروايات، وهي كثيرة، منها:

أ - ما رواه الشيخ الصدوق إلله بسند صحيح، قال: (حدَّثني أبي ومحمّد ابن الحسن بن أحمد بن الوليد (وكلاهما من شيوخ الطائفة ووجهائها وثقاتها)،

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ٥٠٣).

<sup>(</sup>٢) تهذيب الأحكام (ج ٦/ ص ٩٢/ باب ٤٢ نسب أبي محمّد الحسن بن عليٌّ المَهُكا).

<sup>(</sup>٣) تحرير الأحكام (ج ٢/ ص ١٢٥ و ١٢٦/ الرقم ٢٦٦٠).

<sup>(</sup>٤) تاريخ الإسلام (ج ٢٠/ ص ١٦١).

<sup>(</sup>٥) الكامل في التاريخ (ج ٧/ ص ٢٧٤).

الفصل الأوَّال/ الدرس الثالث: أدلَّة إمامة الإمام المهدي ﷺ .....

قالا: حدَّثنا سعد بن عبد الله (وهو شيخ الطائفة ووجهها في زمانه)، قال: حدَّثني من حضر موت الحسن بن عليِّ بن محمّد العسكري البَّا ودفنه ممَّن لا يوقف على إحصاء عددهم ولا يجوز على مثلهم التواطؤ بالكذب. وبعد فقد حضرنا في شعبان سنة ثمان وسبعين ومائتين، وذلك بعد مضيِّ أبي محمّد الحسن ابن عليِّ العسكري البَيْلِا بثماني عشرة سنة أو أكثر...)(۱).

ب - ما رواه الشيخ الكليني إلله في باب مولد أبي محمّد الحسن بن علي علي المناده عن الحسين بن محمّد الأشعري ومحمّد بن يحيى وغيرهما، والخبر صحيح إذ تكفينا وثاقة الحسين بن محمّد الأشعري القمّي، قال عنه النجاشي: ثقة (٢)، وسيأتي تمام الخبر في دفع بعض الشُّبُهات في الفصل الثاني.

جاء فيه: (... فلم يزالوا هناك حتَّىٰ تُوفِّي عَلَيْكِلْ، فصارت سُرَّ من رأىٰ ضجَّة واحدة، وبعث السلطان إلىٰ داره من فتَشها وفتَش حُجَرها وختم علىٰ جميع ما فيها وطلبوا أثر ولده، وجاؤوا بنساء يعرفن الحمل، فدخلن إلىٰ جواريه ينظرن إليهنَّ، فذكر بعضهنَّ أنَّ هناك جارية بها حمل، فجُعِلَت في حجرة ووُكِّل بها نحرير الخادم وأصحابه ونسوة معهم، ثمّ أخذوا بعد ذلك في تهيئته، وعُطِّلت الأسواق، وركبت بنو هاشم والقوَّاد وأبي وسائر الناس إلىٰ جنازته، فكانت سُرَّ من رأىٰ يومئذٍ شبيهاً بالقيامة، فلمَّا فرغوا من تهيئته بعث السلطان إلىٰ أبي عيسىٰ بن المتوكِّل فأمره بالصلاة عليه، فلمَّا وُضِعَت الجنازة للصلاة عليه دنا أبو عيسىٰ منه فكشف عن وجهه فعرضه علىٰ بني هاشم من العلويَّة والعبَّاسيَّة والقوَّاد والكُتَّاب والقضاة والمعدِّلين، وقال: هذا الحسن بن عليِّ بن محمّد بن الرضا مات حتف أنفه علىٰ فراشه، حضره من حضره من خدم أمير المؤمنين وثقاته فلان وفلان، ومن

<sup>(</sup>١) كمال الدِّين (ص ٤٠).

<sup>(</sup>٢) رجال النجاشي (ص ٦٦/ الرقم ١٥٦).

٢٤ ...... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

القضاة فلان وفلان، ومن المتطبين فلان وفلان، ثمّ غطَّىٰ وجهه وأمر بحمله، فحُمِلَ من وسط داره ودُفِنَ في البيت الذي دُفِنَ فيه أبوه...)(١).

# ٣ - نقل التواتر الدالُّ على وفاة الإمام العسكري عَلاليُّلا:

تقدَّم أنَّ شيخ الطائفة في زمانه سعد بن عبد الله قال: (حدَّثني من حضر موت الحسن بن عليِّ بن محمّد العسكري الميَّا ودفنه ممَّن لا يوقف على إحصاء عددهم ولا يجوز على مثلهم التواطؤ بالكذب)(٢).

# ٤ - الروايات التي ذكرت أنَّ الوفاة سوف تقع فيه عَالِيُّكُم، وهي كثيرة:

أ - فمنها ما روي عن الإمام الجواد عَاليَا ، وجاء فيها: "إنَّ الإمام بعدي ابني عليٌّ، أمره أمري، وقوله قولي، وطاعته طاعتي، والإمام بعده ابنه الحسن، أمره أمر أبيه، وقوله قول أبيه، وطاعته طاعة أبيه»، ثمّ سكت، فقلت له: يا ابن رسول الله، فمن الإمام بعد الحسن؟ فبكي عَاليَا بكاءً شديداً، ثمّ قال: "إنَّ من بعد الحسن ابنه القائم بالحقِّ المنتظر...» "".

ب - ومنها ما عن أبي عبد الله عليك ان أجلو بك فأسألك عنها؟ الأنصاري: إن لي إليك حاجة فمتى يخف عليك أن أخلو بك فأسألك عنها؟ فقال له جابر: أيّ الأوقات أحببته، فخلا به في بعض الأيّام، فقال له: يا جابر، أخبرني عن اللوح الذي رأيته في يد أُمّي فاطمة عليه الله الله الله الله الحبرتك به أُمّي أنّه في ذلك اللوح مكتوب...، فقال له أبي: فهل لك يا جابر أن تعرضه عليّ؟ قال: نعم، فمشى معه أبي إلى منزل جابر فأخرج صحيفة من رقّ، فقال: يا جابر، انظر في كتابك لأقرأ [أنا] عليك، فنظر جابر في نسخته، فقرأه أبي

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ٥٠٥/ باب مولد أبي محمّد الحسن بن عليٌّ المُثْلًا/ ح ١).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٤٠).

<sup>(</sup>T) کہال الدین (T) سے (T) باب (T) ح

الفصل الأوَّل/ الدرس الثالث: أدلَّة إمامة الإمام المهدي الله أنِّي هكذا رأيته في اللوح مكتوباً: فما خالف حرف حرفاً، فقال جابر: فأشهد بالله أنِّي هكذا رأيته في اللوح مكتوباً: بسم الله الرحمن الرحيم، هذا كتاب من الله العزيز الحكيم لمحمّد نبيّه ونوره وسفيره وحجابه ودليله نزل به الروح الأمين من عند ربِّ العالمين...، وأختم بالسعادة لابنه عليٍّ وليِّي وناصري، والشاهد في خلقي، وأميني على وحيي، بالسعادة لابنه عليٍّ وليِّي وناصري، والشاهد في خلقي، وأميني على وحيي، أخرج منه الداعي إلى سبيلي، والخازن لعلمي الحسن، وأكمل ذلك بابنه (محم د) رحمةً للعالمين...»(۱).

ج - ومنها ما روي عن عليِّ بن عبد الغفَّار: كتبت الشيعة إلى أبي الحسن صاحب العسكر عَاليَّلاً يسألونه عن الأمر، فكتب عَاليًّلاً: «الأمر لي ما دمت حيًّا، فإذا نزلت بي مقادير الله عَلَى آتاكم الله الخلف منِّي، وأنَّى لكم بالخلف بعد الخلف»(٢).

د - وعن الصقر بن أبي دلف، قال: سمعت عليَّ بن محمَّد بن عليِّ الرضا اللهُ يقول: «إنَّ الإمام بعدي الحسن ابني، وبعد الحسن ابنه القائم» (٣٠٠).

تفسير بعض الآيات والنصُّ فيها علىٰ شهادة الإمام العسكري عليكلا،
 منها:

روى الشيخ الطوسي إلله بإسناده عن أُمِّ هاني، قالت: لقيت أبا جعفر علينكلا، فسألته عن قول الله تعالىٰ: ﴿فَلَا أُقْسِمُ بِالْخُنَّسِ ۞ الْجُوَارِ الله تعالىٰ: ﴿فَالَ عَلَيْكُلا: ﴿إمام يخس في زمانه عند انقطاع من علمه عند الناس سنة ستِّين ومائتين، ثمّ يبدو كالشهاب الوقاد، فإنْ أدركتِ ذلك قرَّت عينكِ» ﴿نَهُ ودلالته ظاهرة في تحديد وفاة الإمام العسكري عَلَيْكُلا في سنة ذلك قرَّت عينكِ» ودلالته ظاهرة في تحديد وفاة الإمام العسكري عَلَيْكُلا في سنة

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ٥٢٨/ باب ما جاء في الاثني عشر والنصِّ عليهم المُثَارُ / ح٣).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  کہال الدِّین (ص  $\Upsilon \Lambda \Upsilon$ / باب  $\Upsilon \Lambda$ / ح  $\Lambda$ ).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٣٨٣/ باب ٣٧/ ح ١٠).

<sup>(</sup>٤) الغيبة للطوسي (ص ١٥٩/ ح ١١٦).

٢٦ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

(٢٦٠هـ)، فقوله: «إمام يخنس» أي يغيب، «عند انقطاع من علمه عند الناس» أي عند انقطاع وجود الإمام العسكري عليه فالحديث ظاهر في وجود شخصين شخص يموت ثمّ يأتي آخر بعده، ووصف الآخر بأنّه يخنس أي يغيب.

ورواه الشيخ النعماني إلله عن أُمِّ هاني، وذكر الحديث الذي ذكرناه عن الشيخ الطوسي إلله باختلاف يسير، ورواه أيضاً عن الشيخ الكليني إليه (١٠).

وبعد إثبات وفاة الإمام العسكري عَاليَّكُم بها تقدَّم، وانحصار الأئمَّة باثني عشر إماماً، يكون من الضروري وجود إمام آخر بعده، وهو ما أشارت له بعض أحاديث موت الإمام العسكري عَاليَّكُم مضافاً إلى أحاديث الاثني عشر إماماً، والذي تقدَّم في الدرس الأوَّل.

#### خلاصة الدرس (الثالث):

تحدَّثنا في الدليل الثالث عن كيفيَّة إثبات إمامة الإمام الحجَّة على من خلال إمامة الإمام العسكري عُلليَّلا، وذكرنا مقدّمات ثلاثة، وذُكِرَ دليل كلِّ مقدّمة من المقدّمات الثلاثة، ثمّ وصلنا إلىٰ النتيجة المتوخَّاة من هذا الدليل.

\* \* \*

(۱) الغيبة للنعماني (ص ١٥٢/ باب ١٠/ ح٧).

# الدرس الرابع أدلَّة إمامة الإمام المهدى ﷺ

# الدليل الرابع: عدم الخلاف في المهدوية دليل إمامة الإمام المهدي هذا:

تقريب الدليل:

١ - أنَّه لا خلاف بين الأُمَّة الإسلاميَّة أنَّه سيخرج في هذه الأُمَّة مهدي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت ظلماً وجوراً.

٢ - فإذا أثبتنا أنَّ هذا المهدي هو ابن الحسن عليه دون غيره، وأبطلنا مهدويَّة غيره، ثبتت إمامته بتلك الأدلَّة الدالَّة على المهدويَّة في الإسلام.

وقد أشار الشيخ الطوسي إلله إلى هذا الدليل في ضمن كلام طويل(١١).

أمَّا دليل المقدِّمة الأُولىٰ ففي نقطتين:

# ١ - ما روي عن أبناء العامَّة، ومنه:

أ - قال رسول الله ﴿ إِنَّ فِي أُمَّتِي المهدي يخرج يعيش خمساً أو سبعاً و سبعاً و سبعاً و تسعاً - زيد الشاكُ -»، قال: قلنا: وما ذاك؟ قال: «سنين»، قال: «فيجئ إليه الرجل فيقول: يا مهدي أعطني أعطني»، قال: «فيُحثي له في ثوبه ما استطاع أنْ يحمله (۲).

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ١٧٤).

<sup>(</sup>٢) سُنَن الترمذي (ج ٣/ ص ٣٤٣/ ح ٢٣٣٣).

٢٨ ......دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

ب - قال رسول الله عليه: «المهدى منَّا أهل البيت»(١٠).

ولمزيد من النصوص يُراجَع كتاب (الإمام المهدي على عند أهل السُّنَة) (٢) حيث أورد أحاديث ما يقرب من (٦٧) مصنَّفاً من أُمَّهات مصنَّفات أبناء العامَّة في هذا الصدد.

٢ - ما روي عن طُرُقنا، فإنَّ الأخبار أكثر من أنْ تُحصى، غير أنَّنا نذكر طرفاً منها:

ب - ما رواه الشيخ الكليني بِهِ عن أمير المؤمنين عَلَيْكُ من أنَّ المهدى عِن من ولده ويملأ الأرض عدلاً وقسطاً (٤).

د - ما رواه الشيخ النعماني إلله عن أبي جعفر الباقر عليك : «... وإنَّما سُمّي المهدي مهديًّا لأنَّه يهدي إلى أمر خفيِّ...»(١٠).

هـ - ما رواه الشيخ الطوسي إلله عن عمَّار بن ياسر: (ثمَّ يخرج المهدي، علىٰ لوائه شعيب بن صالح، وإذا رأىٰ أهل الشام قد اجتمع أمرها علىٰ ابن أبي سفيان فألحقوا بمكَّة، فعند ذلك تُقتَل النفس الزكيَّة وأخوه بمكَّة ضيعة، فينادي

<sup>(</sup>۱) سُنَن ابن ماجة (ج ۲/ ص ۱۳٦٧/ ح ٤٠٨٥).

<sup>(</sup>٢) الإمام المهدي عند أهل السُّنَّة لمهدي الفقيه إياني.

<sup>(</sup>٣) تقدَّمت الإشارة إليها في الدرس الأوَّل.

 $<sup>(\</sup>xi)$  الكافي (ج 1/ ص 7 $^{2}$  $^{2}$ , باب في الغيبة  $(\xi)$ 

<sup>(</sup>٥) كمال الدِّين (ص ١٥٢/ باب ٦/ ح ١٥).

<sup>(</sup>٦) الغيبة للنعماني (ص ٢٤٣/ باب ١٢/ ح ٢٦).

الفصل الأوَّل/ الدرس الرابع: أدلَّة إمامة الإمام المهدي الله المام المهدي الذي يملأ منادٍ من السياء: أيُّها الناس إنَّ أميركم فلان، وذلك هو المهدي الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت ظلماً وجوراً)(١).
وبذلك تتمُّ المقدّمة الأُولى.

## من هو المهدي ﷺ؟

أمَّا عند غيرنا، فقد وقع اختلاف كبير في تحديد الاثني عشر إماماً، والذي منهم المهدي الذي أُنيط عزُّ الدِّين ومنعته بل وبقاؤه بوجودهم، حيث أورد مسلم في صحيحه: "إنَّ هذا الأمر لا ينقضي حتَّىٰ يمضي فيهم اثنا عشر خليفة»، قال: ثمّ تكلَّم بكلام خفي عليَّ، قال: فقلت لأبي: ما قال؟ قال: «كلُّهم من قريش»(۱).

وفي لفظ آخر: «لا يزال الدِّين قائماً حتَّىٰ تقوم الساعة، أو يكون عليكم اثنا عشر خليفة كلُّهم من قريش»(٣).

ومن الأقوال في تحديدهم:

١ - قال ابن حجر: (قال ابن بطال عن المهلب: لم ألقَ أحداً يقطع في هذا الحديث يعني بشيء معيَّن، فقوم قالوا: يكونون بتوالي إماراتهم، وقوم قالوا: يكونون في زمن واحد كلُّهم يدَّعي الإمارة...)(١)، وذكر عدَّة أقوال، منها ما سنشير إليه فيها يأتى.

٢ - قال السيوطي: (وعلى هذا فقد وُجِدَ من الاثني عشر خليفة، الخلفاء
 الأربعة، والحسن، ومعاوية، وابن الزبير، وعمر بن عبد العزيز، هؤلاء ثمانية،

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٢٦٤/ ح ٤٧٩).

<sup>(7)</sup> صحیح مسلم (7 - 7 - 0).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم (ج ٦/ ص ٤).

<sup>(</sup>٤) فتح الباري (ج ١٣/ ص ١٨٢).

ويحتمل أنْ يُضَمَّ إليهم المهتدي من العبَّاسيِّين...، وكذلك الطاهر...، وبقي الاثنان المنتظران أحدهما المهدي لأنَّه من آل بيت محمَّد يَّيُكُ (١٠٠).

٣ - قال ابن كثير: (... فهذا الذي سلكه البيهةي وقد وافقه عليه جماعة، من أنَّ المراد بالخلفاء الاثني عشر المذكورين في هذا الحديث هم المتتابعون إلى زمان الوليد بن يزيد بن عبد المَلِك الفاسق الذي قدَّمنا الحديث فيه بالذمِّ والوعيد...)، إلى أنْ يقول: (وبيان ذلك أنَّ الخلفاء إلى زمن الوليد بن يزيد هذا أكثر من اثني عشر على كلِّ تقدير، وبرهانه أنَّ الخلفاء الأربعة...، ثمّ بعدهم الحسن بن عليٍّ...، ثمّ معاوية، ثمّ ابنه يزيد بن معاوية، ثمّ ابنه معاوية بن يزيد، ثمّ مروان بن الحكم، ثمّ عبد المَلِك بن مروان، ثمّ ابنه الوليد بن عبد المَلِك، ثمّ سليهان بن عبد المَلِك، ثمّ عمر بن عبد العزيز، ثمّ يزيد بن عبد المَلِك، ثمّ هشام ابن عبد المَلِك، ثمّ عمر بن عبد العزيز، ثمّ يزيد بن سمرة، وقُرِّر أنَّهم العبّاس ابن تيميَّة: وهؤلاء خمسة عشر...)، إلى أنْ يقول: (قال شيخنا العلّامة أبو العبّاس ابن تيميَّة: وهؤلاء المبشَّر بهم في حديث جابر بن سمرة، وقُرِّر أنَّهم العبّاس ابن تيميَّة: وهؤلاء المبشَّر بهم في حديث جابر بن سمرة، وقُرِّر أنَّهم يكونون مفرَّقين في الأُمَّة، ولا تقوم الساعة حتَّىٰ يُوجَدوا، وغلط كثير ممَّن يترق بالإسلام من اليهود فظنُّوا أنَّهم الذين تدعو إليهم فرقة الرافضة فاتَبعوهم)(۱).

٤ – قال المناوي: (وقيل: المراد وجود اثني عشر خليفة في جميع مدَّة الإسلام إلىٰ يوم القيامة يعملون بالحقِّ، وأنْ يتوالوا...، وحمل بعضهم الحديث علىٰ مَنْ يأتي بعد المهدي لرواية، ثمّ يلى الأمر بعده اثنى عشر رجلاً...)(").

فأنت تلاحظ كيف أنَّهم وقعوا في حيص بيص من حديث واحدٍ واضح في دلالته على وجود أئمَّة للدِّين بعد النبيِّ الأكرم اللهِ بهم هداية الناس.

<sup>(</sup>١) تاريخ الخلفاء (ص ١٥).

<sup>(</sup>۲) البداية والنهاية (ج 7/ ص 7۷۹ و  $7۸^{\circ}$ ).

<sup>(</sup>٣) فيض القدير (ج ٢/ ص ٥٨٢).

الفصل الأوَّل/ الدرس الرابع: أدلَّة إمامة الإمام المهدي الله المام المهدي الله عند الإمامييَّة الاثنى عشريعة:

هو شخص مشخّص النسب والهويّة، وهو الحجّة بن الحسن العسكري ابن الإمام عليّ الهادي وصولاً إلى أمير المؤمنين اللهافي، وهذا ما يأتي إثباته في الفصل الثاني، ومعه تبطل كلُّ دعاوى المهدويّة الأُخرى بلا حاجة إلى الاستدلال على بطلانها مفصّلاً، ولكنّا من باب تعميم الفائدة نتعرَّض لها إنْ شاء الله في القسم الثاني من هذا الفصل، أمّا هنا فالحديث في نقطة واحدة هي:

البحث الروائي الدالُّ علىٰ الإمام المهدي على .

# اعلم أنَّ الروايات في هذا الإطار كثيرة، نأخذ منها:

ا - عن أبي سعيد عقيصا، قال: لم اصالح الحسن بن علي المناه معاوية ابن أبي سفيان دخل عليه الناس، فلامه بعضهم على بيعته، فقال عليلا: «ويحكم ما تدرون ما عملت، والله الذي عملت خير لشيعتي مما طلعت عليه الشمس أو غربت، ألا تعلمون أنّني إمامكم مفترض الطاعة عليكم وأحد سيدي شباب أهل الجنّة بنص من رسول الله علي علي الهاوا: بلى، قال: «أما علمتم أنّ الخضر علي لم الخضر علي لم خرق السفينة وأقام الجدار وقتل الغلام كان ذلك سخطاً لموسى بن عمران إذ خفي عليه وجه الحكمة في ذلك، وكان ذلك عند الله تعالى ذكره حكمة وصوابا أما علمتم أنّه ما منّا أحد إلّا ويقع في عنقه بيعة لطاغية زمانه إلّا القائم الذي يُصلي روح الله عيسى بن مريم علي خلفه فإنّ الله على كن التاسع من ولد أخي الحسين، ابن سيّدة الإماء، يطيل الله عمره في غيبته، ثم يظهره بقدرته في صورة شابّ دون أربعين سنة، ذلك ليعلم أنّ الله على كلّ شيء يقدر» الله عدر الله على كلّ شيء علي الله عدر الله على كلّ شيء عدر الله الله على كلّ شيء علي الله على كلّ شيء علي الله على كلّ شيء الهرا» الهرا» الله على كلّ شيء الهرا» الله الله على كلّ شيء الهرا» الله الله على كلّ اللهرا» الله الله على كلّ الله على كلّ الله على كلّ اللهرا» الله على كلّ الله كلّ الله على كلّ الله كلّ

<sup>(</sup>۱) كمال الدِّين (ص ٣١٦/ باب ٢٩/ ح٢).

٣٢ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

٢ - عن الإمام الحسين عليت (قائم هذه الأُمَّة هو التاسع من ولدي، وهو صاحب الغيبة)

٣ - عن الإمام أبي عبد الله الصادق عليت وقد سُئِل: فمن المهدي من ولدك؟ قال: «الخامس من ولد السابع...» (٢).

عن الإمام موسى بن جعفر الكاظم عليها: «... هو الخامس من ولدي، له غيبة يطول أمدها خوفاً على نفسه، يرتدُّ فيها أقوام ويثبت فيها آخرون...»(٣).

عن الإمام عليِّ بن موسى الرضا عَالِئَلا: «... ذلك الرابع من ولدي، يُغيِّبه الله في ستره ما شاء، ثمّ يُظهِره فيملاً [به] الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت جوراً وظلماً»(٤٠).

حن الإمام محمّد بن عليّ الجواد غلين : «إنّ القائم منّا هو المهدي الذي يجب أنْ يُنتَظر في غيبته، ويُطاع في ظهوره، وهو الثالث من ولدي...»(٥).

٧ - عن الإمام عليّ بن محمّد الهادي عليتك : «إنّ الإمام بعدي الحسن ابني،
 وبعد الحسن ابنه القائم»(٢).

٨ - عن الإمام أبي محمد الحسن بن عليِّ العسكري عليًّ وقد سُئل: يا بن رسول الله، فمن الإمام والخليفة بعدك؟...، إلىٰ أنْ قال: «لولا كرامتك علىٰ

<sup>(1)</sup> کہال الدِّین (0) (1) باب (1) ح (1)

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٣٣٣/ باب ٣٣/ ح ١).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٣٦١/ باب ٣٤/ ح ٥).

<sup>(</sup>٤) كمال الدِّين (ص ٣٧٦/ باب ٣٥/ ح٧).

<sup>(</sup>٥) كمال الدِّين (ص ٣٧٧/ باب ٣٦/ ح ١).

<sup>(</sup>٦) کمال الدِّین (ص ۳۸۳/ باب ۳۷/ ح ۱۰).

الفصل الأوَّل/ الدرس الرابع: أدلَّة إمامة الإمام المهدي الله على الدرس الرابع: أدلَّة إمامة الإمام المهدي الله على الله عرضت عليك ابني هذا، إنَّه سميُّ رسول الله عرضت عليك ابني هذا، إنَّه سميُّ رسول الله على وكنيُّه، الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلتَت ظلماً وجوراً... (۱).

وفي خبر آخر أنَّه قيل له عُلاَيَالاً: يا بن رسول الله، فمن الحجَّة والإمام بعدك؟ فقال: «ابني محمّد هو الإمام والحجَّة بعدي، من مات ولم يعرفه مات ميتة جاهليَّة، أمَا إنَّ له غيبة يُحار فيها الجاهلون، ويهلك فيها المبطلون، ويكذب فيها الوقَّاتون، ثمّ يخرج فكأنِّي أنظر إلى الأعلام البيض تخفق فوق رأسه بنجف الكوفة»(٢).

وبذلك تثبت المقدّمة الثانية من الدليل، وبها يتمُّ الدليل الرابع.

قال الشيخ الطوسي إلى في كلام طويل حول هذا الدليل جاء فيه: (وممَّا يدلُّ أيضاً على إمامة ابن الحسن عليه الأرائداً على ما مضى، أنَّه لا خلاف بين الأُمَّة الله مين الله الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت ظلماً وجوراً، وإذا بيَّنَا أنَّ ذلك المهدي من ولد الحسين عليك ، وأفسدنا قول (كلِّ) مَنْ يدّعي ذلك من ولد الحسين سوى ابن الحسن عليك ، ثبت أنَّ المراد به هو عليك . والأخبار المرويَّة في ذلك أكثر [من] أنْ تُحصى، غير أنَّا نذكر طرفاً من ذلك).

ثمّ ذكر تفصيل الدليل فيها يزيد على (٢٠) صفحة، بل أكثر من ذلك بكثير إذا أدخلنا مقدّمة إبطال من ادَّعىٰ الإمامة حيث أبطلهم فيها يقرب من (٣٠) صفحة، فراجع ٣٠٠.

<sup>(1)</sup> کہال الدِّین  $(ص 3۸۵/ باب <math>\pi \Lambda / - 1)$ .

<sup>(</sup>۲) کہال الدِّین (ص ۶۰۹/ باب ۳۸/ ح ۹).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص ١٧٤ - ١٩٥).

٣٤ ......دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية خلاصة الدرس (الرابع):

تحدَّثنا في هذا الدرس عن دلالة عدم الخلاف في المهدويَّة على إمامة الحجَّة ابن الحسن هم من خلال مقدِّمتين مفصَّلتين تناولنا فيها الروايات الدالَّة على المهدويَّة، والأقوال في الانطباق، وبيَّنَا وجه الدلالة، وذكرنا كلام الشيخ الطوسي بي حول هذا الدليل، وهنا نُوصي أنْ تكون للطالب مراجعة لكلمات الشيخ الطوسي بي حول هذا الدليل، فإنَّها عظيمة الفائدة.

# الدرس الخامس مدّعيات الواقفة وردُها

أُثيرت حول إمامة الإمام الثاني عشر على عدَّة من الإثارات، منها:

# الإثارة الأولى: الوقض(١):

وينقسم الكلام فيه إلى جهتين:

١ - الوقف قبل شهادة الإمام العسكري غالظًلا.

٢ - الوقف بعد شهادة الإمام العسكري غلل الله

الكلام في الجهة الأُولىٰ:

يقع البحث عنه في نقطتين:

النُّقطة الأُولىٰ: دلالة الوقف على منع إمامة الإمام المهدي ﷺ:

إنَّ اعتقادنا بالإمام المهدي الله إماماً للأُمَّة متفرِّع على كونه الإمام الثاني عشر من أهل البيت المهله .

(١) الوقف: معناه عدم الاستمرار بالاعتقاد بالإمام اللَّاحق من أئمَّة أهل البيت اللَّهُ والوقوف على من سبق، وجاء في كلمات النوبختي إلله في فِرَق الشيعة (ص ٢١ و٢٢): (فلمَّا قُتِلَ عليٌّ عَلَيْكُلًا من سبق، وجاء في كلمات النوبختي إلله في فِرَق الشيعة (ص ٢١ و٢٢): (فلمَّا قُتِلَ عليٌّ عَلَيْكُلًا افترقت التي ثبتت على إمامته وأنَّها فرض من الله في ورسوله عَلَيْكُل، فصاروا فِرَقا ثلاثة: فرقة منهم قالت: إنَّ عليًّا لم يُقتَل ولم يمت ولا يُقتَل ولا يموت حتَّىٰ يسوق العرب بعصاه ويملأ الأرض عدلاً وقسطاً كما مُلِئت ظلماً وجوراً، وهي أوَّل فرقة قالت في الإسلام بالوقف بعد النبي من هذه الأُمَّة)، يقصد بهم من وقف على عليً عليًّا عليًّا في كلمات الشيخ الصدوق الله في معرض ردِّه على الإسماعيليَّة في كتابه كمال الدِّين (ص ١٠٥) حيث قال: (فإنْ وقف على سائرهم).

٣٦ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

وما يُدَّعىٰ من الانقطاع في سلسلة الإمامة والتوقُّف عند هؤلاء مدفوع، لأنَّ ما تقدَّم من أدلَّة هي بحدِّ ذاتها كافية في الدلالة علىٰ إمامته، لوضوحها وصراحتها وتعدُّدها.

إذ هؤ لاء الواقفون قد أقرُّوا بلزوم الإمامة، وخالفوا في الانطباق، إذ قالوا بإمامة غيره، فلا بدَّ من إثبات بطلان هذه الأقوال:

النقطة الثانية: من ادَّعيٰ الوقف وردُّ أدلَّتهم:

١ - ادِّعاء مهدويَّة أمير المؤمنين عَالِيُّلُا وعدم موته:

هناك من ادَّعىٰ الوقف عليه عُللَيْكُم وادَّعیٰ عدم موته، حيث ادَّعوا: (... إنَّ عليًا لم يُقتَل ولم يمت ولا يُقتَل ولا يموت حتَّىٰ يسوق العرب بعصاه ويملأ الأرض عدلاً وقسطاً كما مُلِئَت ظلمًا وجوراً، وهي أوَّل فرقة قالت في الإسلام بالوقف)(١).

#### والجواب عنها:

أنَّ قضيَّة موته شهيداً في محراب الصلاة داخل مسجد الكوفة ممَّا لا يتطرَّق لها الشكُّ.

إذ لو وقع التشكيك في مثل هذه القضيَّة، فأيُّ القضايا تسلم؟ ولتطرُّق الشكِّ إلىٰ رحيل النبيِّ ومن سبقه من الأنبياء المَيَّ . علىٰ أنَّ جملة من الروايات دلَّت علىٰ شهادته ووقوعها(٢).

<sup>(</sup>١) يُنظَر لتفصيل الوقف على أمير المؤمنين عُللِينًا : فِرَق الشيعة (ص ٢٢).

<sup>(</sup>٢) نقل الشيخ الطوسي بلين علام عدداً من الروايات لإثبات شهادة الإمام علي علين في كتابه الغيبة (ص ١٩٣ فصاعداً)، ومنها ما رواه جابر عن أبي جعفر علين في حديث طويل يذكر فيه وصية أمير المؤمنين علين للإمام الحسن علين قبل وفاته، وممّا جاء فيه: «... ثمّ لم يزل يقول: لا إله إلّا الله، حتّى فُرِضَ ليلة ثلاث وعشرين من شهر رمضان ليلة الجمعة سنة أربعين من الهجرة، وكان ضُرِبَ ليلة إحدى وعشرين من شهر رمضان»، وهذه إحدى روايات وقت ضربته وموته، وهناك روايات تدلُّ علىٰ أنّها في ليلة التاسع عشر، وأنَّ وفاته ليلة إحدىٰ وعشرين، فراجع.

الفصل الأوَّل/ الدرس الخامس: مدَّعيات الواقفة وردُّها .....٣٧

قال الشيخ الطوسي بِإِنَّهُ: (إنَّ العلم بموته - أمير المؤمنين عَلَيْتُلا - وقتله أظهر وأشهر من قتل كلِّ أحد وموت كلِّ إنسان...)(١).

## ٢ - الكيسانيَّة التي قالت بإمامة محمّد بن الحنفيَّة:

فإنَّ هؤلاء لم يعتقدوا بإمامة الإمام زين العابدين عُللَيْكُ ، وإنَّما قالوا بإمامة محمّد بن الحنفيَّة، وأنَّه هو المهدي، ويُعرَفون باسم الكيسانيَّة، واستدلَّ هؤلاء على إمامته أنَّ أمير المؤمنين عَللِئلاً أعطاه الراية يوم البصرة، وقال له: «أنت ابني حقًا».

ولأجل هذا قال هؤلاء: إنَّ محمّد بن الحنفية هو المهدي، وإنَّه غائب في جبال رضوى، وبعضهم قال: إنَّ بعده عبد الله أبو هاشم، ثمّ ابن أخيه، ووقعت بينهم في هذا الأمر خلافات كثيرة (٢٠).

#### والجواب عنها:

١ - تقدَّم شرطيَّة العصمة في الإمام، ومن وقف على محمَّد بن الحنفيَّة لم
 يدَّع عصمته، بل وإنْ ادَّعاها فلا ينفع إلَّا أنْ يُشِتِها بالقطع والعلم، وأنَّى لهم
 ذلك.

النصوص الدالَّة على الأئمَّة اللَّه وأنَّهم اثنا عشر إماماً ينفي إمامة ابن الحنفيَّة، إذ معه ومَنْ بعده ممَّن يعتقد بهم الكيسانيَّة لا ينطبق العدد عليهم.

٣ - إذا أثبتنا أنَّ المهدي ﴿ من ولد الحسين عَلَيْكُ ، وهو ابن الحسن العسكري عَلَيْكُ بالدليل القطعي كما تقدَّم في الدليل الثالث، فإنَّ هذا الادِّعاء يموت ويتلاشىٰ.

(٢) راجع: فِرَق الشيعة (ص ٢٦)؛ الكيسانية فِرَق ثلاث، وقيل: (١١) فرقة، منهم القائلون: إنَّ محمّد بن الحنفية غائب في جبال رضوى ويُدعَون بالكربيَّة، ومنهم من يدَّعي أنَّ بعده ابنه عبد الله أبو هاشم، ثمّ ابن أخيه الحسن بن عليٍّ، واختلفوا أيضاً على فِرَق، يُراجَع لذلك بحوث في الملل والنحل للسبحاني (ج ٧/ ص ٢٧ - ٢٩).

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ١٩٢ و١٩٣).

# ٣ - ادِّعاء مهدويَّة الإمام الصادق علينا كالناووسيَّة:

قال الشيخ النوبختي إليه: (لمّا تُوقي أبو عبد الله جعفر بن محمّد على افترقت شيعته بعده ستُّ فِرَق...، ففرقة منها قالت: إنَّ جعفر بن محمّد حيٍّ لم يمت ولا يموت حتَّىٰ يظهر ويلي أمر الناس وإنَّه هو المهدي...، وهذه الفرقة تسمَّىٰ الناووسيَّة...، وفرقة زعمت أنَّ الإمام بعد جعفر بن محمّد ابنه إسهاعيل ابن جعفر، وأنكرت موت إسهاعيل في حياة أبيه...، وزعموا أنَّ إسهاعيل لا يموت حتَّىٰ يملك الأرض...، وأنَّه هو القائم...، وفرقة ثالثة زعمت أنَّ الإمام بعد جعفر بن محمّد محمّد بن إسهاعيل بن جعفر...، وأصحاب هذا القول يُسمَّون المباركيَّة...، و[زعموا أنَّ] محمّد بن إسهاعيل هو الإمام القائم المهدي...، وقالت الفرقة الرابعة...: إنَّ الإمام بعد جعفر بن محمّد ابنه محمّد بن جعفر...، وهذه الفرقة تسمَّىٰ السمطيَّة...، والفرقة الخامسة قالت: الإمامة بعد جعفر في ابنه عبد الله بن جعفر الأفطح...، وهذه الفرقة... هي الفطحيَّة...، فات عبد الله ولم يُخلِّف ذَكَراً، فرجع عامَّة الفطحيَّة عن القول بإمامته...، وقالت الفرقة السادسة منهم: إنَّ الإمام موسىٰ بن جعفر) (۱).

#### والجواب عنها:

الشيخ الطوسي إلي في الردِّ على الواقفة: (فقولهم باطل بها ظهر من موته عَالَيْلًا، الشيخ الطوسي إلي في الردِّ على الواقفة: (فقولهم باطل بها ظهر من موته عَالَيْلًا، واشتهر واستفاض، كها اشتهر موت أبيه وجدِّه ومن تقدَّم من آبائه الله في المنهر وحلُّ الشاهد قوله: (كها اشتهر موت أبيه...).

وقال بِإِنَّهُ: (أمَّا الناووسيَّة الذين وقفوا على أبي عبد الله جعفر بن

<sup>(</sup>١) فرَق الشبعة (ص ٦٧ – ٧٨).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٢٣).

٢ - تقدَّم أنَّ الأدلَّة قامت علىٰ أنَّ الأئمَّة اثنا عشر اللَّهُ ، والوقوف عليه ينافى هذه القطعيَّة.

٣ - ثبت في ما تقدَّم في الدليل الخامس وبعض إشارات الدليل الثالث أنَّ الأئمَّة يوصون الواحد إلى الآخر إلى الثاني عشر، فبها ثبت من صحَّة وصيَّته إلىٰ من أوصىٰ إليه - ابنه موسىٰ عَلَيْكُلُ - ينقطع قول الوقف عليه.

٤ - يبطل قولهم أيضاً بها قامت عليه الأدلَّة الصحيحة من ثبوت إمامة ابنه الإمام موسىٰ بن جعفر عليت المسلمان المس

٥ - أمَّا ما يخصُّ الفطحيَّة، فإنَّ موت عبد الله دون أنْ يُخلِّف ولداً ذَكَراً يقوم مقامه كافٍ في الحجَّة عليهم (٣).

7 - أمَّا القَائلُون بإمامة محمَّد بن جعفر عَالِيَللَا، فحيث إنَّهم متَّفقُون معنا أنَّ أمير المؤمنين عَالِيَللاً نصَّ علىٰ الحسن عَالِيَللاً، ثمّ الحسين عَالِيَللاً، ثمّ هو علىٰ عليً عَالِيلاً، ثمّ محمَّد عَالِيلاً، ثمّ جعفر عَالِيلاً، ودليلنا أنَّ جعفراً نصَّ علىٰ موسىٰ عَالِيلًا بعينه دون غيره.

وهذا ما لم نجده في محمّد بن جعفر.

علىٰ أنَّ جملة الآثار وأهل العلم بالحلال والحرام قد نقلوا عن موسىٰ بن

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ١٩٦).

<sup>(</sup>٢) روى الشيخ الطوسي في الغيبة (ص ١٩٦) عدداً من الأحاديث في إثبات إمامة الإمام موسى بن جعفر عليك ، كما روى غيره ذلك كالكليني في الكافي (ج ١/ ص ٣٠٧)، حيث عقد لذلك باباً، وممَّا رواه فيه عن سليهان بن خالد، قال: دعا أبو عبد الله عليك أبا الحسن عليك يوماً ونحن عنده، فقال لنا: «عليكم بهذا، فهو والله صاحبكم بعدى».

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ١٠٤).

جعفر عَلَيْتُكُمْ علم الحلال والحرام ممَّا هو مدوَّن مشهور، وظهر من نقله في نفسه ما هو بيِّن عند الخاصِّ والعامِّ، وهذه هي أمارات الإمامة، فلمَّا وجدناها لموسىٰ غَلَيْتُكُمْ دون غيره علمنا أنَّه الإمام بعد أبيه غَلَيْتُكُمْ دون أخيه (۱).

٧ - أمَّا القائلون بإمامة إسهاعيل، فيقطع حجَّتهم أنَّ إسهاعيل مات في حياة أبيه، والميِّت لا يكون خليفة الحيِّ، وإنَّها يكون الحيُّ خليفة الميِّت.

قال الشيخ الصدوق إلله : (ونحن فلم نشاهد موت أحد من السلف، وإنَّما صحَّ موتهم عندنا بالخبر، فإنْ وقف واقف على بعضهم سألناه الفصل الفرق - بينه وبين من وقف على سائرهم، وهذا ما لا حيلة لهم فيه) (أأ)، وهو كلام متين، إذ لا دليل إلَّا الأخبار، ولا فرق بين من نقف عليه دون غيره إلَّا بها، فأين هي ؟!

٨ - على أنَّ من يدَّعي حقَّانيَّة إسماعيل بالإمامة في زمان أبيه عليه أنْ
 يدَّعي عصمته، وهي لا دليل عليها.

هذا كلَّه فضلاً عمَّا هم يقولونه عن أنفسهم باختلاف فِرَقهم، فإنَّ تعداد أَتُمَّتهم حسب فِرَقهم من الفاطميَّة والنزاريَّة والمستعلية يفوق الـ (٥٠) إماماً بكثير، فمَنْ مِنْ هذه الكثرة هم الأئمَّة الاثنا عشر؟

إنَّ وضوح بطلان هذه الفِرَق وأشباهها ثابت بأحاديث صحَّت عن النبيِّ الأكرم على الله وعجز عن تطبيقها هؤلاء ما عدى مذهب الإماميَّة الاثني عشريَّة، وهو المذهب الحقُّ والحقيق بالاتِّباع.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ١٠٢).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ١٠٥).

تحدَّثنا في هذا الدرس عن الوقف ودلالته عند الأدعياء، وذكرنا من ادَّعيٰ مهدويَّة أمير المؤمنين عُللِئلاً، وتمَّ ردُّهم مفصَّلاً.

ثمّ تحدَّثنا عن الكيسانيَّة وفِرَقها المتعدِّدة، وتمَّ ردُّ دعواهم بالمهدويَّة مفصًّلاً.

تحدَّثنا بعد ذلك عن الناووسيَّة والفطحيَّة والإسماعيليَّة وردِّ دعاويهم علىٰ المهدويَّة مفصَّلاً.

## الدرس السادس الواقفون على الإمام موسى بن جعفر عليلا

قال الشيخ النوبختي إلى : (ثمّ إنَّ جماعة المؤمّين بموسى بن جعفر لم يختلفوا في أمره، فثبتوا على إمامته إلى حبسه في المرَّة الثانية، ثمّ اختلفوا في أمره...، فصاروا خمس فِرَق...، أنَّ الإمام بعد موسىٰ عليُّ بن موسىٰ الرضا، فسُمّيت بالقطعيَّة، لأنَّها قطعت على وفاة موسىٰ بن جعفر وعلى إمامة عليً ابنه بعده ولم تشك في أمرها...، وقالت الفرقة الثانية: إنَّ موسىٰ بن جعفر لم يمت وإنَّه حيُّ...، وإنَّه القائم المهدي...، وإنَّه غاب عن الناس واختفیٰ، ورووا في ذلك روايات عن أبيه جعفر بن محمّد المنظم أنَّه قال: هو القائم المهدي...، وقال بعضهم: إنَّه القائم، وقد مات، ولا تكون الإمامة لغيره حتَّىٰ يرجع فيقوم ويظهر...، وقالت فرقة منهم: لا ندري أهو حيُّ أم ميِّت؟...)(۱).

#### والجواب عنها:

١ - أنَّ موت الإمام موسىٰ بن جعفر عليتك ظاهر مشتهر مستفيض كما اشتهر موت من تقدَّمه من آبائه عليته عليه المناه المناه عليه المناه المناه عليه المناه عليه المناه عليه المناه عليه المناه عليه المناه المناه المناه المناه المناه المناه عليه المناه المناه

٢ - أنَّ موته عَالِيلًا أشهر من موت من تقدَّمه من الأئمَّة عَلَيْهِ، لأنَّه عند موته حضر القضاة والشهود، ونودي عليه ببغداد على الجسر: (هذا الذي تزعم

<sup>(</sup>١) فِرَقِ الشيعة (ص ٧٩ – ٨٢).

الفصل الأوَّل/ الدرس السادس: الواقفون على الإمام موسى بن جعفر على الدرس السادس: الواقفون على الإمام موسى بن جعفر على الدرس السادس: الواقفون على الإمام موسى بن جعفر على الدرس السادس: المحرى لا يمكن الرافضة أنَّه حيُّ لا يموت(١) مات حتف أنفه)، وما يجري هذا المجرى لا يمكن الخلاف فيه(١).

وقد روىٰ الشيخ الطوسي إلله في هذا الباب (٧) روايات تنصُّ علىٰ موته غلالئلاً (٣).

منها: ما رواه يونس بن عبد الرحمن، قال: (حضر الحسين بن عليِّ الرواسي جنازة أبي إبراهيم عُللِئلًا، فلمَّا وُضِعَ علىٰ شفير القبر، إذا رسول من سندي بن شاهك قد أتىٰ أبا المضا خليفته – وكان مع الجنازة –: أنْ اكشف وجهه للناس قبل أنْ تدفنه حتَّىٰ يروه صحيحاً لم يحدث به حدث. قال: وكشف عن وجه مولاي حتَّىٰ رأيته وعرفته، ثمّ غُطِّي وجهه وأُدخل قبره (صلَّىٰ الله عليه))(٤).

٣ - أنَّ موته عُلَيْتُكُمُ لا يحتاج إلى ذكر الروايات، لأنَّ المخالف في ذلك يدفع الضرورات (٠٠).

٤ - أنّه علي أوصى إلى ولده علي بن موسى علي وأسند إليه أمره بعد موته، والأخبار بذلك أكثر من أنْ تُحصى، ولو كان حيًّا باقياً لما احتاج إليه، وقد روى الشيخ الطوسي إليه في هذا الباب (١٧) خبراً في النص على أبي الحسن الرضا غلي الله الله الله المناع المناع

منها: عن عبد الله المخزومي، قال: بعث إلينا أبو الحسن موسى عَاللِّله،

<sup>(</sup>١) ولعلَّ هؤلاء هم من كان يُروِّج لفكرة غيبته بين الناس وإنْ كان ظاهرهم خلاف ذلك، كما هو مشاهد في عدد من القضايا في عالمنا المعاصر، فإنَّ من يُنكِرونها في العلن يُروِّجون لها في الخفاء.

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٢٣).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص ٢٣/ الكلام علىٰ الواقفة).

<sup>(3)</sup> الغيبة للطوسي (ص 77 و 37/ ح 7).

<sup>(</sup>٥) الغيبة للطوسي (ص ٣٢).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق.

٤٤ ...... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

فجمعنا ثمّ قال: «أتدرون لِمَ جمعتكم؟» فقلنا: لا، قال: «اشهدوا أنَّ ابني هذا وصيِّي والقيِّم بأمري وخليفتي من بعدي، من كان له عندي دين فليأخذه من ابني هذا، ومن كانت له عندي عدة فليتنجَّزها منه، ومن لم يكن له بدُّ من لقائي فلا يلقني إلَّا بكتابه»(۱).

ثمّ قال الشيخ الطوسي إلله : (والأخبار في هذا المعنى أكثر من أنْ تُحصى، وهي موجودة في كُتُب الإماميَّة، معروفة ومشهورة من أرادها وقف عليها من هناك)(٢).

إنْ قيل: كيف تُعوِّلون علىٰ هذه الأخبار وتدَّعون العلم بموته والواقفة تروي أخباراً كثيرة تتضمَّن أنَّه لم يمت، وأنَّه القائم المشار إليه؟

#### قلنا:

ا - أنَّ إيراد هذه الأخبار ليس لإثبات موته، لأنَّ العلم بموته حاصل لا شكَّ فيه كالعلم بموت آبائه النَّم والمشكِّك بموته مشكِّك بموتهم، بل وموت كلِّ من علمنا بموته، وإنَّما إيراد الأخبار لتأكيد هذا العلم.

٢ - أمَّا ما ترويه الواقفة فهي بين:

أ - أخبار آحاد لا حجّيّة لها.

ب - رواتها مطعون عليهم لا يُوثَق بقولهم.

ج - متأوَّلة، حيث أورد الشيخ الطوسي إللهُ جملة رواياتهم المودعة في كتاب (نصرة الواقفة) لمحمّد عليِّ بن أحمد العلوي وردَّها واحدة واحدة (").

٣ - علىٰ أنَّ الخبير المتابع يجد أنَّ السبب وراء وقف هؤلاء هو الطمع في

<sup>(1)</sup> الغيبة للطوسي (ص 20 و20/  $\sim 10$ ).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٤٢).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص ٤٣ - ٧٦)، من المناسب هنا مراجعة هذه الروايات وملاحظة طريقة شيخ الطائفة بين في كيفيَّة ردِّها، فإنَّها طريقة تعليميَّة غاية في الجودة والإتقان والتعليم.

الفصل الأوّل/ الدرس السادس: الواقفون على الإمام موسى بن جعفر على الدنيا، حيث روى الثقات أنَّ أوَّل من أظهر هذا الاعتقاد عليُّ بن أبي حمزة البطائني وزياد بن مروان القندي وعثمان بن عيسى الرواسي، طمعوا في الدنيا ومالوا إلى حطامها واستمالوا قوماً فبذلوا لهم شيئاً ممَّا اقتاتوه من الأموال، حيث روى عليُّ بن حبشي بن قوني، عن الحسين بن أحمد بن الحسن بن عليِّ بن فضَّال، قال: (كنت أرى عند عمِّي عليِّ بن الحسن بن فضَّال شيخاً من أهل بغداد، وكان يهازل عمِّي، فقال له يوماً: ليس في الدنيا شرُّ منكم يا معشر الشيعة - أو قال: الرافضة -، فقال له عمِّي: وليم لعنك الله؟ قال: إنَّ زوج بنت أحمد بن أبي بشر السرَّاج قال لي لـمًا حضرته الوفاة: إنَّه كان عندي عشرة آلاف دينار وديعة لموسى ابن جعفر عليك ، فدفعت ابنه عنها بعد موته، وشهدت أنَّه لم يمت، فالله الله خلصوني من النار وسلموها إلى الرضا عليك . فوالله ما أخرجنا حبَّة، ولقد تركناه يصلىٰ [بها] في نار جهنَّم)(١٠).

فإذا كان أصل هذا المذهب أمثال هؤلاء، فكيف يُوثَق برواياتهم ويُعوَّل عليها ما بلغت؟

قال الشيخ الطوسي إلله : (والطعون على هذه الطائفة أكثر من أنْ تُحصىٰ لا نُطوِّل بذكرها الكتاب، فكيف يُوثَق بروايات هؤلاء القوم وهذه أحوالهم وأقوال السلف الصالح فيهم؟ ولولا معاندة من تعلَّق بهذه الأخبار التي ذكروها لما كان ينبغي أنْ يُصغىٰ إلى من يذكرها، لأنَّا قد بيَّنَّا من النصوص علىٰ الرضا عُلليَّلاً ما فيه الكفاية، ويُبطِل قولهم. ويُبطِل ذلك أيضاً ما ظهر من المعجزات علىٰ يد الرضا عُلليَّلا الدالَّة علىٰ صحَّة إمامته، وهي مذكورة في الكُتُب)(٢).

ثمّ ذكر الشيخ إللي (٨) روايات تتحدَّث عن بعض معاجز الإمام الرضا غالظلا.

الغيبة للطوسي (ص ٦٦ و ٢٧/ ح ٦٩).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٧٠ و٧١)، من المناسب جدًّا ذكر بعض الروايات في معاجز الإمام عَالَيْكُ لكي يتدرَّب الطلَّاب علىٰ الأُنس بهذه المعاني المهمَّة، وتكون شواهد لترسيخ العقيدة بالأئمَّة المَيْكُ .

53 ......دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية خلاصة الدرس (السادس):

تحدَّثنا في هذا الدرس عن الوقف على الإمام موسى بن جعفر عَلَيْكُم، وما قدَّمه أهل الادِّعاء في سبيل نصرة باطلهم، ولاحظنا كثرة الردود على دعواهم وكلمات شيخ الطائفة على وطريقته في ردِّهم ممَّا لا يدع مجالاً لاحتمال صدق دعواهم.

#### الدرس السابع

# القائلون بإمامة محمّد بن على الهادي علي المسمّون بالمحمّديّة:

قال الشيخ النوبختي إلى : (فلم تُوفِي علي [الهادي] بن محمّد بن علي بن موسى الرضا (صلوات الله عليهم) قالت فرقة من أصحابه بإمامة ابنه (محمّد) [سبع الدجيل] وقد كان تُوفِي في حياة أبيه بسُرَّ من رأى، وزعموا أنَّه حيٌّ لم يمت...، وهو القائم المهدي)(١).

قال الشيخ الطوسي إلله : (وأمَّا من خالف من الفِرَق الباقية الذين قالوا بإمامة غيره كالمحمّديَّة الذين قالوا بإمامة محمّد بن عليٍّ بن محمّد بن عليٍّ الرضا المين الرضا المين (٢٠).

قال الشريف المرتضى علم الهدى بيليني: (وقالت فرقة أُخرى: إنَّ الإمام محمّد بن عليِّ أخو الحسن بن عليٍّ عَللِيَّلاً ، ورجعوا عن إمامة الحسن عَللِيَّلاً ، وادَّعوا حياة محمّد بعد أنْ كانوا يُنكِرون ذلك) (٣).

### والجواب عنها:

١ - أنَّ هؤلاء انقرضوا ولم يبق قائل منهم يقول بمثل هذه المقالات، ولو
 كان حقًّا لما انقرض.

قال الشيخ المفيد بِإِيَّةٍ: (وليس من هؤلاء الفِرَق التي ذكرناها فِرقة

<sup>(</sup>١) فِرَق الشيعة (ص ٩٤).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٨١ و ٨٢).

<sup>(</sup>٣) الفصول المختارة (ص ٣٢٠).

موجودة في زماننا هذا، وهو من سنة ثلاث وسبعين وثلاثهائة إلَّا الإماميَّة الاثنا عشريَّة القائلة بإمامة ابن الحسن...)(١)، وسيأتي نقل تمام عبارته فيها يأتي.

٢ - أنَّ محمد بن عليٍّ العسكري عُلليًا لله مات في حياة أبيه موتاً ظاهراً، والأخبار في ذلك ظاهرة معروفة، فمن دفع موته كان كمن دفع موت من تقدَّمه من آبائه عليهً .

روى الشيخ الطوسي إلى عن محمّد بن أبي الصهبان القمّي الثقة بواسطة واحدة أنّه قال: لـيّا مات أبو جعفر محمّد بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن موسىٰ عليه وكان أبو موسىٰ عليه وُضِعَ لأبي الحسن عليّ بن محمّد الميه الله عليه، وكان أبو محمّد الحسن بن عليّ عليتلا قائماً في ناحية، فلمّا فُرغَ من غُسل (أبي جعفر) التفت أبو الحسن إلىٰ أبي محمّد الميه فقال: «يا بُنيّ، أحدِث لله شكراً فقد أحدث فيك أمراً» (٢).

وقد ذكر الشيخ الطوسي إلله عدَّة روايات في موت محمّد في حياة أبيه (٣)، منها التي نقلناها آنفاً.

٣ - أنَّ هذا القول باطل، لما دلَّنا على إمامة أخيه الحسن بن عليٍّ المَهُ اللهُ اللهُ وتقدَّم بعضها، ومنها ما عن عليٍّ بن عمر النوفلي، قال: كنت مع أبي الحسن العسكري عَلَيْكُلُ في داره فمرَّ عليه أبو جعفر، فقلت له: هذا صاحبنا؟ فقال: «لا، صاحبكم الحسن»(١٠).

وقد ذكر شيخ الطائفة إلله عدَّة من الروايات تدلُّ على ذلك(٥).

<sup>(</sup>١) الفصول المختارة (ص ٣٢١).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٢٠٣/ ح ١٧٠).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص ٢٠٠ - ٢٠٣).

<sup>(</sup>٤) الغيبة للطوسي (ص ١٩٨ و١٩٩/ ح ١٦٣).

<sup>(</sup>٥) الغيبة للطوسي (ص ١٩٨ - ٢٠٠).

المعجزات الدالَّة على إمامة الحسن بن عليِّ العسكري عُاليَّلِا، والتي أكثر من أنْ تُحصى، إذ تدلُّ على بطلان مدَّعى أنْ الإمامة في أخيه محمّد كما هو ظاهر.

وقد ذكر الشيخ الطوسي إلله (٩) منها، ثمّ علَّق قائلاً: (فهذه بعض دلائله، ولو استوفيناها لطال به الكتاب، وكان مع إمامته من أكرم الناس وأجودهم)(١).

هذه أبرز الفِرَق التي ادَّعت الوقف قبل شهادة الإمام العسكري عَلَيْكُلا، وهناك فِرَق أُخرىٰ قالت بالوقف لم نتعرَّض لها بعد أنْ تعرَّضنا لأهمّها وأبطلنا أدلَّتهم.

وقد تبيَّن إلى الآن أنَّ إمامة الإمام العسكري عَالِيَللاً - وهو الحادي عشر من أئمَّة أهل البيت عليَّا - ممَّا لا شكَّ فيها ولا شبهة تعتريها.

ويقع الكلام بعد ذلك في الجهة الثانية:

#### الحهة الثانية: ما حصل بعد شهادة الإمام العسكري عليه (۱):

وهم كالتالي - حسب السيِّد المرتضى إلله في كتاب (الفصول المختارة)(١٠) -:

(١) الغيبة للطوسي (ص ٢١٧).

<sup>(</sup>٢) لم نذكر جميع الفِرَق التي ذُكِرَت، لأنَّ البعض منها متداخل مع دعوىٰ غيرها، والأُخرىٰ يتَّضح الردُّ عليها مَّا تمَّ الردُّ عليها مَّا تمَّ الردُّ عليها مَّا تمَّ الردُّ عليها مَّا تمَّ الردُّ عليها عَليها عَل

<sup>(</sup>٣) فِرَق الشيعة (ص ٩٦) بتصرُّف. وستأتي الإشارة إلىٰ أنَّنا اعتمدنا علىٰ (الفصول المختارة) للشريف المرتضىٰ بِإِنْهُ، وليس فقط (فِرَق الشيعة).

<sup>(</sup>٤) يُراجَع لذلك الفصول المختارة (ص ٣١٨). أخذنا جزءاً من العبارات من السيِّد الشريف المرتضىٰ بِإِنْهُ دون النوبختي بِإِنْهُ مباشرةً مع وجود المصدر بيدنا، وذلك لوجود إرباك في بيان العبارة عند النوبختي بِإِنْهُ، فلأجل تسهيل البيان ووضوح الترتيب قمنا بذلك.

الفرقة الأُولىٰ قالت: إنَّ الحسن بن عليٍّ عَالِئلًا حيُّ لم يمت، وإنَّما غاب، وهو القائم، ولا يجوز أنْ يموت وليس له ولد ظاهر، لأنَّ الأرض لا تخلو من إمام، والرواية قائمة أنَّ للقائم غيبتين، فهذه الغيبة إحداهما، وسيظهر ويُعرَف ثمّ يغيب غيبة أُخرىٰ، وقالوا فيه ببعض مقالة الواقفة علىٰ موسىٰ بن جعفر ... إلىٰ آخره.

قال الشيخ المفيد إليه الله الفير الفيرة وليس من هؤلاء الفِرَق التي ذكرناها - أي الفِرَق المتقدِّمة - فرقة موجودة في زماننا هذا وهو من سنة ثلاث وسبعين وثلاثهائة إلَّا الإماميَّة الاثنا عشريَّة القائلة بإمامة ابن الحسن المسمَّىٰ باسم رسول الله عشرة القاطعة علىٰ حياته...، ومن سواهم منقرضون لا يعلم أحد من جملة الأربع عشرة فرقة التي قدَّمنا ذكرها ظاهراً بمقالة ولا موجوداً علىٰ هذا الوصف من ديانته، وإنَّما الحاصل منهم حكاية عمَّن سلف وأراجيف بوجود قوم منهم لا تثبت) انتهىٰ كلامه.

ويتركُّب من مقدِّمتين:

١ - أنَّ هذه الفِرَق بأجمعها قد انقرضت سوى الإماميَّة الاثني عشريَّة أعزَّهم الله تعالىٰ.

 لو كان الحقُّ مع واحدة من هذه الفِرَق لما قُدِّر لها الانقراض، لأنَّ بانقراضها ينقرض الحقُّ.

النتيجة: أنَّ انقراضهم - سوى الإماميَّة الاثني عشريَّة - دليل بطلان دعواهم.

#### ردُ مقالة الفرقة الأولى:

١ - أنَّه تقدَّم مفصَّلاً الردُّ علىٰ من ادَّعىٰ حياة أمير المؤمنين عَاليَّا وغيره من الأئمَّة عَلَيْهِ ، بل غيرهم كمحمّد بن الحنفيّة، وأنَّ الشكَّ في موت هؤلاء يُفضي إلىٰ الشكِّ في موت كلِّ أحد سمعنا بموته، وهو ممَّا لا يمكن القول به، لخلافه للضرورات.

الفصل الأوَّل/ الدرس السابع ......١٥

٢ - لو قلنا بإمكان القول به وعدم وجود مانع منه فلا بدَّ من وجود فارق مدلول عليه بين موت من تقدَّمه وموته عليه المانين.
 بيان الفاصل والفارق بين الاثنين.

٣ - رُويت عدَّة من الأخبار أنَّ أبا محمّد الحسن عَلَيْكُ قد صحَّت وفاته، ومنها ما رواه الشيخ الصدوق اللهُ بسند صحيح عن سعد بن عبد الله: (حدَّثنا من حضر موت الحسن بن عليِّ بن محمّد العسكري اللهُ ودفنه محَّن لا يوقف على إحصاء عددهم ولا يجوز على مثلهم التواطؤ بالكذب...) إلىٰ آخر الخبر(۱).

## خلاصة الدرس (السابع):

تحدَّثنا في هذا الدرس عن ادِّعاء إمامة السيِّد محمّد المعروف بسبع الدجيل، وتمَّ ردُّه من وجوه أربعة.

ثمّ تحدَّثنا عن الادِّعاءات التي حصلت بعد استشهاد الإمام العسكري عَلَيْكُمْ، ونقلنا كلام الفرقة الأُولى، والردَّ عليها مفصَّلاً من وجوه ثلاثة.

\* \* \*

(١) كمال الدِّين (ص ٤٠)؛ ورواه الشيخ الطوسي إلله في الغيبة (ص ٢١٨ و ٢١٩/ ح ١٨١).

## الدرس الثامن مقالة سائر الفرق

#### مقالة الفرقة الثانية:

القائلة: (إنَّ [الإمام] الحسن بن عليٍّ [عَلَيْكُ] مات وعاش بعد موته، وهو القائم المهدي، لأنَّا روينا أنَّ معنى القائم هو أنْ يقوم من بعد الموت، ويقوم ولا ولد له، ولو كان له ولد لصحَّ موته)(١).

#### والجواب عنها:

١ - ما دلَّ علىٰ أنَّ الزمان لا يخلو من حجَّة ولو لحظة (٢).

وتقريبه:

أ - أنَّ موته وعدم وجود حجَّة يخلفه حاضراً أم غائباً يستدعي خلو الأرض.

ب - لا يفرق بين خلو الأرض لحظة أم دهراً، لأنَّ المناط فيها واحد، والأدلَّة الدالَّة علىٰ ضرورة عدم الخلو مطلقة.

إِنْ قيل: إِنَّ الزمان السابق قد قيل فيه بالخلو، وبالتالي فهناك فترة.

قلنا: لا نُسلِّم وقوع الخلوحتَّىٰ في الزمان السابق، بل إنَّ الآثار دلَّت علىٰ ضرورة الوجود وإنْ لم يُعرَف.

<sup>(</sup>١) فِرَق الشيعة (ص ٩٧).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٢٢٠/ ح ١٨٢)، وفيه: «لو بقيت الأرض بغير إمام ساعة لساخت».

١ – قد دلَّت الأدلَّة على موت الإمام العسكري عَلَيْتُلَا تواتراً، ورجوعه يحتاج إلى دليل يناسب حجم ما دلَّ على موته عَلَيْتُلا، وهو مفقود، بل لازمه فاسد، إذ لو جاز فيه عَلَيْتُلا لجاز فيمن تقدَّمه من آبائه عَلَيْتُلا مِمَّن ادُّعي فيهم ذلك، وهو باطل بها تقدَّم.

٢ - علىٰ أنَّ هذا يلزم الفساد بخلو الزمان، كما تقدَّم في ثانياً.

٣ - على أنَّ هذا الحديث مؤوَّل بالقيام للثاني عشر الله بعد موت ذكره (٢)، بل هو صريح رواية الشيخ الصدوق إلله التي نقلناها في الهامش، إذ جاء فيها: «لأنَّه يقوم بعد موت ذكره»، فهي فسَّرت الموت بموت الذكر لا الموت حتف الأنف.

قال الشيخ الصدوق على: (ثمّ ادَّعت الواقفة على الحسن بن عليِّ بن محمّد الله أنَّ الغيبة وقعت به لصحة أمر الغيبة عندهم وجهلهم بموضعها، وأنَّه القائم المهدي، فلمَّا صحَّت وفاته عَلَيْئُلْ بطل قولهم فيه، وثبت بالأخبار الصحيحة التي قد ذكرناها في هذا الكتاب أنَّ الغيبة واقعة بابنه عَلَيْئُلْ دونه) (٣) انتهىٰ كلامه.

<sup>(</sup>۱) الغيبة للطوسي (ص ٢٢٠)، حيث روى عن أبي عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه القول إنّه قال: «إنّما سُمّي القائم [قائمً] الأنّه يقوم بعد ما يموت»؛ كما رواه الشيخ الصدوق إلى في كمال الدّين (ص ٣٧٨/ باب ٣٦/ ح ٣)، عن الإمام الجواد عليه وقد سُئِلَ: لِـمَ سُمّي القائم؟ قال: «لأنّه يقوم بعد موت ذكره وارتداد أكثر القائلين بإمامته»؛ كما رواه المجلسي إلى في بحار الأنوار (ج ١٥/ ص ٣٠/ ح ٦)، عن الغيبة للطوسي، عن أبي عبد الله عليه : «... وسُمّي القائم الأنّه يقوم بعدما يموت، إنّه يقوم بأمر عظيم»؛ ورواية الشيخ الصدوق إلى قرينة وناظرة إلى غيرها، فتكون مفسّرة لمعنى الموت. على أنّ ما نقله الشيخ الطوسي إلى عن هؤ الأء يغاير ما نقله المشايخ.

<sup>(</sup>٢) الفصول المختارة (ص ٣٢٢).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٤٠).

وظاهر كلامه أنَّ أدلَّة الغيبة لـمَّا كانت - بعد صحَّتها - ثابتة للإمام المهدي هُمُّ، كانت دليلاً على موت من تقدَّمه هُمَّ، لانحصار الغيبة بواحد، بمقتضى الأخبار، والتي سوف يأتي الحديث عنها مفصَّلاً في الفصل الثالث من هذه الدروس.

#### مقالة الفرقة الثالثة:

القائلة: (إنَّ [الإمام] الحسن بن عليٍّ [عُلَيْتُلاً] تُوفِي، والإمام بعده أخوه جعفر، وإليه أوصىٰ الحسن)():

## والردُّ عليهم من وجوه:

- ١ تقدَّم أَنَّ في الإمامة تُشتَرط العصمة، ولم يثبت بدليل أنَّ جعفر من المعصومين، بل ثبت عدمها، والشرط عدم عند عدم شرطه.
  - ٢ أنَّ دليل الانقراض المتقدِّم يشمل المقام.
  - ٣ وممَّا يُبطِل إمامة جعفر أدلَّة إمامة أخيه الحسن عَاليَّكُم ، وقد تقدَّمت.

إنْ قيل: إنَّ الحسن عَلَيْكُم مات ولم يُعقِّب، وحيث إنَّ الأئمَّة اثنا عشر فصار من اللَّابِدِّ أنْ يكون جعفر إماماً.

#### قلنا:

- ١ ستأتي في الفصل الثاني الأدلَّة القاطعة على ولادة ولد للحسن عُلليَّلا.
  - ٢ لم يثبت بدليل أنَّ جعفراً إمام بعينه.
- ٣ أنَّ الإمامة لا تعود في أخوين سوى الحسن والحسين اليَّهُ عَمَّا هو من ضرورات مذهب الإماميَّة الاثنى عشريَّة.
- ٤ قد دلَّت الأدلَّة أنَّ الإمام لا يتبرَّأ من الإمام (٢)، والإمام الحسن

<sup>(</sup>١) فِرَق الشيعة (ص ٩٨).

<sup>(</sup>٢) قال الشيخ الصدوق عِليُّ في كهال الدِّين (ص ٥٥): (والإمام لا يتبرَّأ من الإمام).

الفصل الأوَّل/ الدرس الثامن: مقالة سائر الفِرَق ......٥٥

العسكري عَلَيْتُكُمْ عند هؤلاء إمام، وحيث ثبت أنَّ جعفراً قد تبرَّأ من الإمام الحسن عَلَيْتُكُمْ، والإمام لا يتبرَّأ من الإمام، فلا يكون جعفر إماماً، لتبرُّئه من الإمام.

ومن الدليل على فساد أمره استعانته بمن استعان في طلب الميراث من أُمِّ الحسن عَلليَّلًا، وقد أجمعت الشيعة أنَّ الأخ لا يرث مع الأُمِّ (۱).

وبالجملة أدلَّة بطلان دعوى جعفر كثيرة يمكن مراجعتها في محلِّها ممَّا أشر نا إليه من مصادر متقدِّمة.

إنْ قيل: الإمامة له من أخيه (محمّد) بدلاً من أخيه الحسن عَالِئلًا (٢).

قلنا: متىٰ كانت لمحمّد ابن الإمام الهادي عَلَيْكُ إمامة - وهو الذي مات في زمن إمامة أبيه الهادي عَلَيْكُ - حتَّىٰ تكون منه لأخيه جعفر إمامة؟!

#### مقالة الفرقة القائلة:

إنَّ للحسن عَالِينًا ولد، لكنَّه وُلِدَ بعد وفاته بثمانية أشهر (٣).

## والجواب عنها:

١ - أنَّه يلزم خلو الزمان من إمام هذه المدَّة، وهو قبيح، بل مستحيل، على ما تقدَّم في أدلَّة لزوم الإمامة.

٢ - أنَّه لا دليل على دعواهم هذه من نصِّ، فلم يبقَ إلَّا أنْ يكون التخرُّص والظنُّ دليلاً عليها، وهو لا يُغني من الحقِّ شيئاً.

٣ - ما يأتي من أدلَّة والدته في حياة أبيه المهالاً.

٤ - دلَّت النصوص على أنَّ الإمام عَلَيْتُلَا لا يموت إلَّا بعد أنْ يرى ابنه،

<sup>(</sup>١) كمال الدِّين (ص ٥٨).

<sup>(</sup>٢) قال الشيخ الصدوق ﷺ في كمال الدِّين (ص ٥٨): (ومن الدليل على فساد أمره – جعفر – قوله: إنِّ بعد أخى محمّد)، وتقدَّم ذكره في الحلقة السابقة مفصَّلاً.

<sup>(</sup>٣) راجع: فِرَق الشيعة (ص ١٠٣).

٥٦ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

ومنها ما رواه الشيخ الطوسي إلى في (الغيبة) عن عقبة بن جعفر، قال: قلت لأبي الحسن عَلَيْكُ : قد بلغت ما بلغت وليس لك ولد، فقال: «يا عقبة بن جعفر، إنَّ صاحب هذا الأمر لا يموت حتَّىٰ يرى ولده من بعده»(١).

وفي خبر آخر في نفس المصدر عن أبي جعفر عليك قال: «يا أبا حمزة، إنَّ الأرض لن تخلو إلَّا وفيها عالم منَّا، فإنْ زاد الناس قال: قد زادوا، وإنْ نقصوا قال: قد نقصوا، ولن يُخرج الله ذلك العالم حتَّىٰ يرىٰ في ولده من يعلم مثل علمه أو ما شاء الله»(۲).

والنصَّان الشريفان دالَّان بالخصوص على رؤية كلِّ إمامٍ الإمام الذي بعده دون فاصل زمني.

أُمَّا الفِرَقُ الأُخرىٰ المذكورة في كلام السيِّد المرتضىٰ والنوبختي عَجَلِهُمُّا فيتَّضح بطلانها ممَّا تقدَّم.

وببطلان هذه الفِرَق كلِّها، لم يبقَ إلَّا الفرقة الإماميَّة الاثنا عشريَّة (أعزَّهم الله تعالىٰ) القائلة بإمامة الحجَّة بن الحسن على وولادته وغيبته، والثابتة علىٰ ذلك.

#### خلاصة الدرس (الثامن):

تحدَّثنا في هذا الدرس عن ردِّ مقالة الفرقة الثانية القائلة بغيبة الإمام العسكري غليلًا وتمَّ ردُّها مفصَّلاً، كها تمَّ ردُّ من ادَّعيٰ أنَّ الإمام بعد العسكري غليلًا هو جعفر، وردُّ من قال: إنَّ للإمام العسكري غليلًا ولد ولكنَّه وُلِدَ بعده بثانية أشهر، وانتهىٰ بذلك حديثنا في الفصل الأوَّل، وثبت من خلاله إمامة الإمام الحجَّة بن الحسن على.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٢٢٢/ ح ١٨٤).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٢٢٢ و٢٢٣/ ح ١٨٥).

الفصل الثاني: و لادة الإمام المهدي على

وفيه قسمان:

القسم الأوَّل: ونبحث فيه أدلَّة الولادة.

القسم الثاني: الشُّبُهات حول الولادة وردُّها.

قائمة بالمصادر التي ينبغي مراجعتها في هذا الفصل لمزيد من التوسعة:

١ - الغيبة/ الشيخ الطوسي إلله / الفصل الثاني.

٢ - كمال الدِّين وتمام النعمة/ الشيخ الصدوق إلله ١٠ الباب ٤٢ و٤٣.

٣ - الإمام المهدي ﴿ في مصادر علماء الشيعة/ إعداد مركز الدراسات التخصُّصيَّة في الإمام المهدي ﴿ أَلَّمُ الْجَزَّ الْأُوَّلُ مِن (ص ٣٨٧ - ٣٩٩).

٤ - الإمام المهدي على بين التواتر وحساب الاحتمال/ الشيخ الإيرواني.

متاهات في مدينة الضباب/ مجموعة من المؤلِّفين/ منشورات مركز الدراسات التخصُّصيَّة في الإمام المهدي ﷺ/ ما بعد (ص ١٢٣).

## الدرس التاسع مقدّمات مرتبطة بالو لادة

- ١ أنَّ الإيمان بالإمام مرتبط بالإيمان بالله تعالى.
  - ٢ ضرورة وجود الحجَّة مع الخلق دائماً.
- ٣ لأجل الإمامة لا بدَّ من العصمة، ولا يعرفها إلَّا الله تعالىٰ، فهو من يُعيِّن الإمام.
- ٤ دلَّت الأدلَّة على حصر الأئمَّة باثني عشر إماماً، ممَّا يقتضي بطلان الوقف على بعضهم، مضافاً لأدلَّة متعدِّدة ذُكِرَت في إبطاله.
- ٥ تقدَّم ذكر أربعة أدلَّة مفصَّلة على إمامة الإمام الثاني عشر ، فننتهي إلى ضرورة وجود الإمام الثاني عشر .

وقبل الدخول في أدلَّة ولادة الإمام على نلاحظ عدَّة مقدَّمات:

# المقدّمة الأولى: ذكر جملة من كلمات علمائنا الأقدمين في و لادته هذا: ومنهم:

ا - قول سعد بن عبد الله الأشعري القمّي إلله في (المقالات والفِرَق): (... فنحن متمسِّكون بإمامة الحسن بن عليِّ، مقرُّون بوفاته، موقنون مؤمنون بأنَّ له خلفاً من صلبه، متديِّنون بذلك، وأنَّه الإمام من بعد أبيه الحسن بن عليٍّ، وأنَّه في هذه الحالة مستتر خائف مغمور مأمور بذلك...، وبذلك جاءت الأخبار الصحيحة المشهورة عن الأئمَّة...، فهذه سبيل الإمامة، وهذا المنهاج الواضح،

٢ - قول الشيخ الكليني إليه : (باب مولد الصاحب عليل : وُلِدَ عليل النصف من شعبان، سنة خمس و خمسين و مائتين) (١).

٣ - قول الشيخ النعماني إلى الله الأحاديث [ويقصد بالأحاديث ما تقدَّم منه] - يا معشر الشيعة - ممَّن وهب الله تعالى له التمييز وشافي التأمَّل والتدبُّر لكلام الأئمَّة الله الله الله يان ظاهر ونور زاهر؟ هل يوجد أحد من الأئمَّة الماضين الله يُشَكُّ في ولادته، واختُلِفَ في عدمه ووجوده، ودانت طائفة من الأُمَّة به في غيبته، ووقعت الفتن في الدِّين في أيَّامه، وتحيَّر من تحيَّر في أمره...، إلَّا هذا الإمام غليلًا الذي جعل كهال الدِّين به وعلى يديه...، وأنَّ أرضه لا تخلو منه وإنْ غاب شخصه...) (٣).

3 - قول الشيخ الصدوق إلله في (الاعتقادات): (واعتقادنا أنَّ حُجَج الله تعالىٰ علىٰ خلقه بعد نبيّه محمّد الله الأئمّة الاثنا عشر: أوَّهم أمير المؤمنين عليُّ ابن أبي طالب...، ثمّ محمّد بن الحسن الحجّة القائم صاحب الزمان خليفة الله في أرضه (صلوات الله عليهم أجمعين)، واعتقادنا فيهم أنَّهم أُولو الأمر الذين أمر الله تعالىٰ بطاعتهم، وأنَّهم الشهداء علىٰ الناس...، وأنَّهم معصومون من الخطأ والزلل...، وأنَّ أمرهم أمر الله تعالىٰ ونهيهم نهي الله تعالىٰ...، ونعتقد أنَّ الأرض لا تخلو من حجَّة لله علىٰ خلقه، إمَّا ظاهر مشهور أو خائف مغمور...، ونعتقد

(۱) المقالات والفِرَق (ص ۱۰۳ - ۱۰٦)؛ قال الشيخ الطهراني في الذريعة (ج ۲۱/ ص ۳۹٤): (شيخ الطائفة سعد بن عبد الله بن أبي خلف الأشعري القمِّي، المتوفَّىٰ سنة (۲۲۹هـ) أو بعدها بسنتين، له المقالات والفِرَق وأسهائها وصنوفها).

<sup>(</sup>٢) الكافي (ج ١/ ص ١٤٥).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للنعماني (ص ١٨٩ و١٩٠).

ابن الحسن بن عليً بن محمّد بن عليً بن موسىٰ بن جعفر بن محمّد بن عليً بن الحسين بن عليً بن الله عليً بن الله عليً بن أبي طالب، وأنّه هو الذي أخبر به النبيُّ عن الله على باسمه ونسبه...)(١).

وقال بين في (كمال الدِّين): (وكذلك سبيل صاحب زماننا عَلَيْكُ حفظ أولياؤه المؤمنون من أهل المعرفة والعلم وقته وزمانه، وعرفوا علاماته وشواهد أيّامه وكونه ووقت ولادته ونسبه، فهم على يقين من أمره في حين غيبته ومشهده...)(٢).

وقال في موضع آخر: (باب ما روي في ميلاد القائم صاحب الزمان حجَّة الله ابن الحسن بن عليِّ بن محمّد بن عليٍّ بن الحسن بن عليٍّ بن أبي طالب (صلوات الله عليهم))(٣)، وروىٰ فيه (١٦) حديثاً.

٥ - قول الشيخ المفيد إلى (النكت الاعتقاديَّة): (فإنْ قيل: مَنْ الإمام بعد عليٍّ عَلَيْكِلاً؟ فالجواب: ولده الحسن...، ثمّ الخلف القائم المهدي (صلوات الله عليهم أجمعين)، فإنْ قيل: ما الدليل على إمامة كلِّ واحد من هؤلاء المذكورين؟ فالجواب: الدليل على ذلك أنَّ النبيَّ في نصَّ عليهم نصًا متواتراً بالخلافة...، فإنْ قيل: مَنْ إمام هذا الزمان؟ فالجواب: القائم المنظر المهدي بمحمّد بن الحسن العسكري (صلوات الله عليه وعلى آبائه الطاهرين)، فإنْ قيل: هو موجود من زمان أبيه الحسن العسكري فالجواب: هو موجود من زمان أبيه الحسن

<sup>(</sup>١) الاعتقادات (ص ٩٣ - ٩٥).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٢٩ و ٣٠)؛ كما ذكر في البابين اللَّاحقين (٢٧) حديثاً عمن هنَّا أبا محمّد بولادة ابنه ومن شاهد القائم ورآه وكلَّمه.

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٤٢٤).

٦٢ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

العسكري عَلَيْتُكُمْ لكنَّه مستتر إلى أَنْ يأذن الله تعالىٰ له بالخروج...، فإنْ قيل: ما الدليل علىٰ وجوده؟ فالجواب: الدليل علىٰ ذلك أنَّ كلَّ زمان لا بدَّ فيه من إمام معصوم وإلَّا لخلا الزمان من إمام معصوم، مع أنَّه لطف، واللطف واجب علىٰ الله تعالىٰ في كلِّ زمان...)(۱).

قول الشيخ الطوسي إليه في (الغيبة): (والخبر بولادة ابن الحسن غليلا وارد من جهات أكثر مم يشبت به الأنساب في الشرع)(٢).

وقال على في الفصل الثاني: (الكلام في ولادة صاحب الزمان وصحَّتها، فأشياء اعتباريَّة وأشياء إخباريَّة...)(٣)، ثمّ ذكر ذلك مفصَّلاً.

## المقدّمة الثانية: خفاء الولادة:

إذا تابعنا الروايات نلاحظ أنَّ جملة منها تحدَّثت عن تلك الظروف التي تقتضي إخفاء ولادة الإمام على:

اً عن زرارة، قال: سمعت أبا عبد الله عَلَيْكُ يقول: «إِنَّ للغلام غيبة قبل أَنْ يقوم» قال: قلت: ولِمَ ؟ قال: «يخاف - وأوماً بيده إلى بطنه -»، ثمّ قال: «يا زرارة، وهو المنتظر، وهو الذي يُشَكُّ في ولادته، منهم من يقول: مات أبوه بلا خلف، ومنهم من يقول: حمل، ومنهم من يقول: وُلِدَ قبل موت أبيه بسنتين» (٤).

٢ - عن أَيُّوب بن نوح، قال: قلت للرضا عَلَيْكُلا: إِنَّا لنرجو أَنْ تكون

<sup>(</sup>١) النكت الاعتقادية (ص ٤٢ - ٤٥).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ١٠٦).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص ٢٢٩).

<sup>(</sup>٤) الكافي (ج ١/ ص ٣٣٧/ باب في الغيبة/ ح ٥)؛ والحديث معتبر، فعليُّ بن إبراهيم ثقة، والحسن بن موسىٰ يظهر من المفيد توثيقه، علىٰ والحسن بن موسىٰ يظهر من المفيد توثيقه، علىٰ أنَّه مَّن ورد في تفسير عليِّ بن إبراهيم، وعبد الله بن بكير ثقة، وزرارة أوضح من أنْ يُوثَق.

الفصل الثاني/ الدرس التاسع: مقدّمات مرتبطة بالولادة ............................

صاحب هذا الأمر، وأنْ يردَّه الله رَحِّلُ إليك من غير سيف، فقد بويع لك، وضُرِبَت الدراهم باسمك، فقال عَلَيْلا: «ما منَّا أحد اختلفت إليه الكُتُب وسُئِلَ عن المسائل وأشارت إليه الأصابع وحُمِلَت إليه الأموال إلَّا اغتيل أو مات على فراشه حتَّىٰ يبعث الله وَجُلُ لهذا الأمر رجلاً خفيَّ المولد والمنشأ غير خفيٍّ في نسبه»(١)، والحديث يُشكِّل بحدِّ ذاته دلالة واضحة وقرينة قويَّة على أجواء الولادة المهدويَّة.

٣ - ما روي عن الباقر عليه أنَّ الشيعة قالت له يوماً: أنت صاحبنا الذي يقوم بالسيف؟ قال: «لست بصاحبكم، انظروا من خفيت ولادته، فيقول قوم: وُلِدَ، ويقول قوم: ما وُلِدَ، فهو صاحبكم»(٢).

عن زرارة، قال: سمعت أبا جعفر عليتك يقول: «إنَّ للقائم عليت غيبة،
 ويجحده أهله» قلت: ولِـمَ ذلك؟ قال: «يخاف - وأومىٰ بيده إلىٰ بطنه -»(").

٥ - عن محمّد بن أبي يعقوب البلخي، قال: سمعت أبا الحسن الرضا عَالِيلًا يقول: «إنَّكم ستبتلون بها هو أشد وأكبر، تبتلون بالجنين في بطن أُمِّه، والرضيع حتَّىٰ يقال: غاب ومات، ويقولون: لا إمام...»(١٠).

٦ – عن أبي جعفر الباقر عَالِئلًا، قال: «لا تزالون تمدُّون أعناقكم إلى الرجل منَّا تقولون: هو هذا، فيُذهِب الله به حتَّىٰ يبعث الله لهذا الأمر من لا تدرون وُلِدَ أم لم يُولَد، خُلِقَ أم لم يُخلَق»(٥).

<sup>(</sup>۱) كمال الدِّين (ص ۳۷۰/ باب ۳٥/ ح ۱)؛ والحديث صحيح السند، فالشيخ الصدوق يرويه عن شيخ الطائفة في زمانه محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد الثقة العين، عن محمّد بن الحسن الصفَّار الثقة، عن يعقوب بن يزيد الثقة، عن أيُّوب بن نوح الثقة.

<sup>(</sup>٢) رسائل في الغيبة (ج ٢/ ص ١٣).

<sup>(</sup>٤) الغيبة للنعماني (ص ١٨٥/ باب ١٠/ فصل ٤/ ح ٢٧).

<sup>(</sup>٥) الغيبة للنعماني (ص ١٨٨ و١٨٩/ باب ١٠/ فصل ٤/ ح ٣٢).

٢٤ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

ودلالة الأحاديث واضحة على خفاء الولادة في زمان حصولها لشدَّة البلاء.

يتبيَّن أنَّ الظروف التي حصلت فيها ولادة الإمام ﷺ كانت تستدعي إخفاء الولادة.

## خلاصة الدرس (التاسع):

تحدَّثنا عن جملة من أقوال علمائنا المتقدِّمين في الولادة، وذكرنا عدداً من النصوص دلَّت علىٰ أنَّ الإمام الحجَّة في خفي المولد، وبيَّنَا دلالة الأحاديث الواضحة علىٰ خفاء الولادة التي حصلت في زمن شدَّة الابتلاء، مع بيان أنَّ الظروف التي كانت زمان ولادته في تستدعي إخفائها.

## الدرس العاشر أدلَّة الولادة

# الدليل الأوِّل على الوالادة: الدليل الكلامي:

تقريب الدليل:

١ - تقرَّر فيها تقدَّم أنَّ هداية الناس متوقِّفة علىٰ شخص معصوم في كلِّ زمان بمقتضىٰ اللطف الإلهي.

وهذه الهداية لازمة وإنْ لم نطَّلع علىٰ كيفيَّة حصولها فينا.

٢ - وقد انقضى ممّن هذا شأنهم في الأُمّة أحد عشر إماماً، وأنَّ الأدلَّة دلَّت علىٰ أنّهم اثنا عشر إماماً لا يزيدون ولا ينقصون، وقد تقدَّم شطر من هذه الأدلَّة في الدرس الأوَّل تحديداً، وفي ثنايا بعض الدروس اللَّاحقة.

فلزم من ذلك أنْ نعتقد بإمامة الثاني عشر منهم الله وإنْ لم يدلّنا على ولادته دليل خاصٌّ.

قال الشيخ المفيد إلله : (فمن الدلائل على ذلك ما يقتضيه العقل بالاستدلال الصحيح من وجود إمام معصوم كامل غني عن رعاياه في الأحكام والعلوم في كلّ زمان، لاستحالة خلو المكلّفين من سلطان يكونون بوجوده أقرب إلى الصلاح وأبعد من الفساد...، ووجوب النصّ على من هذا سبيله من الأنام أو ظهور المعجزة عليه، لتميُّزه ممَّن سواه، وعدم هذه الصفات من كلِّ أحدٍ سوىٰ من أثبت إمامته أصحاب الحسن بن عليٍّ عليه المهدي، على ما

بيَّنَّاه، وهذا أصل لن يحتاج معه في الإمامة إلى رواية النصوص وتعداد ما جاء فيها من الأخبار، لقيامه بنفسه في قضيَّة العقول، وصحَّته بثابت الاستدلال)(١).

وقال إلى في (النكت الاعتقاديَّة): (فإنْ قيل: ما الدليل على وجوده؟ فالجواب: الدليل على ذلك أنَّ كلَّ زمان لا بدَّ فيه من إمام معصوم وإلَّا لخلا الزمان من إمام معصوم، مع أنَّه لطف، واللطف واجب على الله تعالىٰ في كلِّ زمان)(٢٠).

والوجه الذي ذكره في (الإرشاد) أكثر تفصيلاً، حيث تطرَّق إلى تشخيصه على من قبل إجماع الأصحاب على شخصه بعد شهادة أبيه عليلاً، ولم يذكر ذلك هنا، وفيها عدى هذا فالدليلان من واد واحد، فحدُّهما الأوسط هو اللطف الذي صرَّح به هنا، وعبَّر عنه هناك بـ (لاستحالة خلو المكلَّفين من سلطان يكونون بوجوده أقرب).

إِلَّا أَنْ يَقَالَ: إِنَّه يريد بِالأُوَّل - ما في الإرشاد - هو الاستدلال بسيرة العقلاء على تنصيب السلطان ولا مدخليَّة للطف فيه، وأمَّا هنا فهو دليل عقلي بملاك اللطف، ولعلَّه الأقرب، فيكونان دليلين حدُّ أحدهما عمل العقلاء والآخر العقل.

قال السيِّد المرتضى بِإِنَّ : (إنَّ العقل يقتضي بوجوب الرئاسة في كلِّ زمان، وأنَّ الرئيس لا بدَّ من كونه معصوماً مأموناً...، وإذا ثبت هذان الأصلان لم يبقَ إلَّا إمامة من نشير إلى إمامته...، فلا بدَّ من القول بأنَّه صاحب الزمان بعينه...، وإذا علمنا بالسياقة التي ساق الأصلان إليها أنَّ الإمام هو ابن الحسن عَلَيْكُلُ دون غيره...) (").

<sup>(1)</sup>  $|V_1(m)| \leq (7 + 7)$  (27).

<sup>(</sup>٢) النكت الاعتقاديَّة (ص ٤٤ و ٤٥).

<sup>(</sup>٣) رسائل الشريف المرتضىٰ (ج ٢/ ص ٢٩٤ و٢٩٥).

الفصل الثاني/ الدرس العاشر: أدلَّة الولادة .......

وقد أشار إلى أنَّ ملاك وجوب الرئيس هو (أنَّ الناس عند الإهمال وفقد الرؤساء يبالغون في القبيح، وتفسد أموالهم، ويختلُّ نظامهم، والأمر في ذلك أظهر من أنْ يحتاج إلى دليل، والإشارة إليه كافية)(١).

ويظهر منه أنَّ الحدَّ الأوسط هو البديهة التي تقتضي حفظ النظام، في سياق كلام آخر له في نفس الصفحة أنَّه يشير إلىٰ دليل اللطف العقلي حيث قال: (إنَّ الإمامة لطف).

قال المحقِّق الحلِّي إلله : (أمَّا تصحيح ولادته، فقد بيَّنَا أنَّه يكفي فيه قيام الدلالة العقليَّة أنَّ الزمان لا يخلو من إمام معصوم، ونحن نعلم أنَّ كلَّ من قال بذلك قال بإمامة المشار إليه، وهذا دليل على وجوده، وبذلك يتضمَّن تصحيح ولادته، ويُغنى عن الإشارة إلى من شاهده...)(٢).

قال الشيخ المقداد السيوري بليه: (... ووجوب القطع بوجوده...، ولوجوب نصب الرئيس في كلِّ زمان، ووجوب عصمته) "".

## خلاصة الدرس (العاشر):

تحدَّثنا في الدليل الكلامي عن كيفيَّة إثبات ولادة الإمام هُ والمقدّمات التي استند عليها هذا الدليل، كما ونقلنا كلمات جملة من علمائنا الذين تحدَّثوا عن هذا الدليل، ووجه دلالته على الولادة، وممَّن نقلنا كلماتهم الشيخ المفيد والسيِّد المرتضى والمحقِّق الحلِّي والشيخ المقداد السيوري عليه ، وتبيَّن من خلال كلماتهم وجه دلالة هذا الدليل على الولادة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رسائل الشريف المرتضىٰ (ج ٢/ ص ٢٩٤).

<sup>(</sup>٢) المسلك في أُصول الدِّين (ص ٢٧٧).

<sup>(</sup>٣) إرشاد الطالبين (ص ٣٧٧).

## الدرس الحادي عشر أدلَّة الولادة

#### الدليل الثاني على الولادة: دليل العدد:

تقريب الدليل:

دلّت العديد من الروايات على أنَّ الإمام هو أحد الأئمَّة الاثني عشر عشر عليه الدلالة أنحاء مختلفة، منها دلالتها عليه بالكناية عنه، بل والتصريح أنَّه يحمل رقماً وعدداً محدَّداً من الأئمَّة عليه هو أحسب اختلاف الإمام غليلًا، فتارةً هو الثاني عشر منهم، وتارةً هو التاسع من ولد الحسين غليلًا، وتارةً هو السادس من ولد الصادق غليلًا، وهكذا.

ودلالة هذه الأحاديث الشريفة على ولادته ممَّا هو ظاهر جليٌّ.

منها: أنَّه على التاسع من ولد الحسين عَاليَّكُل .

ومن نصوصها ما رواه الخزَّاز القمّي إللهُ عن رسول الله هيالهُ: «... وهو التاسع من صلب الحسين»(۱).

ومنها: أنَّه على السابع من وُلد الباقر عليك.

وممَّا ورد من نصوص هذه الطائفة ما رواه الشيخ النعماني إلله عن أبي حمزة الثمالي، قال: كنت عند أبي جعفر محمَّد بن عليٍّ الباقر عَاللِئلا ذات يوم، فلمَّا تفرَّق من كان عنده قال لي: «يا أبا حمزة، من المحتوم الذي لا تبديل له عند الله قيام

<sup>(</sup>١) كفاية الأثر (ص ١٠٧).

الفصل الثاني/ الدرس الحادي عشر: أدلَّة الولادة.....

قائمنا، فمن شكَّ فيها أقول لقي الله سبحانه وهو به كافر وله جاحد»، ثمّ قال: «بأبي وأُمِّي المسمَّىٰ باسمي، والمكنَّىٰ بكنيتي، السابع من بعدي، بأبي من يملأ الأرض عدلاً وقسطاً كها مُلِئَت ظلهاً وجوراً... (١٠).

ومنها: أنَّه على السادس من وُلد الصادق عَلَيْكُل .

ومن نصوص هذه الطائفة ما رواه الشيخ الصدوق إليه عن السيّد الحميري عن الصادق عَلَيْتُلًا في حديث طويل جاء فيه: «إنَّ الغيبة ستقع بالسادس من وُلدى...»(٢).

ومنها: أنَّه عِنْ الخامس من وُلد السابع موسىٰ بن جعفر عَالِئلاً.

من نصوص هذه الطائفة ما رواه شيخ الإسلام الكليني بِإِنَّهُ عن الإمام موسىٰ بن جعفر عَلَيْكِا: «إذا فُقِدَ الخامس من وُلد السابع فالله الله في أديانكم...»(٣).

ومنها: أنَّه علي الرابع من وُلد الإمام أبي الحسن علي بن موسى الرضا عليتلا.

وممَّا ورد من نصوص هذه الطائفة ما رواه الشيخ الصدوق الله عن الريَّان بن الصلت: قلت للرضا عَلَيْكُ : أنت صاحب هذا الأمر؟ فقال: «... ذاك الرابع من وُلدي، يُغيِّه الله في ستره ما شاء، ثمّ يُظهِره فيملاً [به] الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت جوراً وظلماً»(ن).

ومنها: أنَّه عِنْ الثالث من ولد الإمام محمّد بن عليِّ الرضا عَالِيُّلا.

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني (ص ٨٨ و ٩٩/ باب ٤/ ح ١٧).

<sup>(</sup>۲) کہال الدِّین (ص ۳٤۲/ باب ۳۳/ ح ۲۳).

<sup>(7)</sup> الكافي (ج 1/ ص 777/ باب في الغيبة 1/ ح 1/

<sup>(</sup>٤) كمال الدِّين (ص ٣٧٦/ باب ٣٥/ ح ٧).

وممّا ورد من نصوص هذه الطائفة ما رواه الشيخ الصدوق إليّ عن عبد العظيم، قال: دخلت على سيّدي محمّد بن عليّ بن موسىٰ عليّه وأنا أُريد أنْ أسأله عن القائم أهو المهدي أو غيره؟ فابتدائي فقال لي: «يا أبا القاسم، إنّ القائم منّا هو المهدي الذي يجب أنْ يُنتَظر في غيبته، ويُطاع في ظهوره، وهو الثالث من ولدي، والذي بعث محمّداً على بالنبوّة وخصّنا بالإمامة إنّه لو لم يبق من الدنيا إلّا يوم واحد لطوّل الله ذلك اليوم حتّىٰ يخرج فيه فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئت جوراً وظلهاً، وإنّ الله تبارك وتعالىٰ ليُصلِح له أمره في ليلة، كما أصلح أمر كليمه موسىٰ عَالِئلًا إذ ذهب ليقتبس لأهله ناراً فرجع وهو رسول نبيٌّ "(۱).

ومنها: أنَّه على من وُلد الإمام أبي الحسن عليِّ بن محمَّد الهادي عَالِيُّلا .

ومن نصوص هذه الطائفة ما رواه الشيخ الصدوق الله عن الصقر بن أبي دلف، قال: سمعت عليَّ بن محمّد بن عليِّ الرضا عَللِيُل يقول: "إنَّ الإمام بعدي الحسن ابني، وبعد الحسن ابنه القائم الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت جوراً وظلماً»(٢).

ومنها: أنَّه عِنْ خلف أبي الحسن وابن أبي محمَّد الحسن البُّهُ الله

ومن نصوص هذه الطائفة ما رواه شيخ الإسلام الكليني إلى عن داود بن القاسم، قال: سمعت أبا الحسن عَلَيْكُ يقول: «الخلف من بعدي الحسن، فكيف لكم بالخلف من بعد الخلف؟»، فقلت: ولِمَ جعلني الله فداك؟ فقال: «إنَّكم لا ترون شخصه، ولا يحلُّ لكم ذكره باسمه»، فقلت: فكيف نذكره؟ فقال: «قولوا: الحجَّة من آل محمّد المَهَالِيُّ ».".

<sup>(</sup>١) راجع: كمال الدِّين (ص ٣٧٧/ باب ٣٦/ ح ١).

<sup>(</sup>۲) کہال الدِّین (ص ۳۸۳/ باب ۳۷/ ح ۱۰).

<sup>(</sup>٣) الكافي (ج ١/ ص ٣٢٨/ باب الإشارة والنصِّ علىٰ أبي محمّد عليك / ح ١٣).

الفصل الثاني/ الدرس الحادي عشر: أدلَّة الولادة.....٧١

ومنها: أنَّه إذا توالت ثلاثة أسهاء: محمّد وعليٌّ والحسن كان الرابع هو القائم، وفيه نصَّان:

النصُّ الأوَّل ما رواه الشيخ الصدوق إللَيْ عن أبي عبد الله عَلَيْتُلْ قال: «إذا توالت ثلاثة أساء: محمّد وعليُّ والحسن، كان رابعهم قائمهم (()، والنصُّ الآخر رواه صاحب (دلائل الإمامة)().

ومنها: أنَّه عِنْ الثاني عشر من الأئمَّة عَلَيْكُ .

وممَّا روي من نصوص هذه الطائفة ما رواه الشيخ الصدوق عِن أبي جعفر محمَّد بن عليِّ الباقر عَلَيْهُا: «... الثاني عشر الذي يُصلِّي عيسىٰ بن مريم عَالِيًا خلفه...»(٣).

وهناك نصوص أُخرى يمكن أنْ تُلحَظ كطوائف يُستَدلُّ بها على العدد.

إنْ قيل: إنَّ الأخبار المتقدِّمة قد تضمَّنت معظمها العدد ولم يتعيَّن المعدود، وكلامنا في انطباق العدد الأخير على المعدود، فلا ينفع ما تقدَّم كدليل على ولادة الإمام .

#### قلنا:

1 - أنَّ أغلب هذه الروايات تضمَّنت ذكر العدد والمعدود، والمطلق منها يُقيَّد بالخاصِّ، كقول الإمام الهادي عَلَيْكُل: «الإمام بعدي الحسن ابني، وبعد الحسن ابنه القائم».

٢ - أنَّ المعدود بهذه الأخبار معلوم الحال ومشاهد بالوجدان حتَّىٰ المخالف يقرُّ أنَّ من عليٍّ عَلائلًا الحسن والحسين، ومن الحسين ولده عليٌّ، ومن

<sup>(1)</sup> کہال الدِّین (ص 778/ باب 77/ ح 7).

<sup>(</sup>٢) دلائل الإمامة (ص ٤٤٧ ح ٢٦/٤٢٢).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٣٣١ و ٣٣٢/ باب 77/ - 10).

٧٢ ...... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

عليٍّ ولده محمّد، ومن محمّد ولده جعفر، ومن جعفر ولده موسى، ومن موسى ولده عليٌّ، ومن عليٍّ ولده ولده عليٌّ، ومن عليٍّ ولده الحسن عليٌّ.

فهم لا خلاف لهم في ذلك، فانطباق العدد على المعدود ممَّا لا خلاف فيه، بل من الضروريَّات.

أمَّا وقوع الخلاف في ولد الحسن عَلَيْكُ فله مناشئ، لأنَّ أصل الولادة تقتضى الإخفاء على ما تقدَّم في الدرس التاسع.

إنْ قيل: إنَّ أغلبها ضعيف لا يُعوَّل عليه، وقد روي الخلاف فيها من قِبَل المخالفين أو الواقفين، فلا تفيد علماً.

قلنا: إنَّ هذا العدد الكبير من هذه الطوائف إذا لم ينته إلى التواتر ولو الإجمالي، فلعمري ماذا يدلُّ عليه من نصوص بعد ذلك؟

أمَّا الطعن مع هذه الأخبار فقل لي بربِّك: هل سلم أحدٌ من الطعن حتَّىٰ تسلم عقيدة كان اقتضاء ولادة صاحبها الخفاء؟

## خلاصة الدرس (الحادي عشر):

تحدَّثنا من خلال عدد كبير من الروايات عن إثبات ولادة الإمام هم من خلال العدد المذكور في طوائف هذه الروايات المختلفة، والتي عبَّرت عنه بعدَّة عبارات كالثاني عشر والتاسع والسادس وغيرها.

## الدرس الثاني عشر أدلَّة الولادة

## الدليل الثالث: وفاة الحادي عشر علي لاله الثاني عشر علي:

تقدَّم في الفصل الأوَّل الاستدلال بهذا الدليل على إمامته ، وهو بنفسه يقتضى ولادته ببيان:

١ - بعد أنْ ثبت وجوب الإمامة في كلِّ زمان، وثبت أنَّ الأئمَّة اثنا عشر إماماً فقط.

٢ - ودلَّت الأدلَّة على موت الإمام الحادي عشر عليمًا الله من وجود الإمام الثاني عشر عليه النه فنحن نقطع بوجوده وولادته وإنْ لم نشاهده.

## الدليل الرابع: الإجماع على الولادة:

تقريب الدليل:

يُعرَّف الإجماع لغةً بأنَّه الاتِّفاق، واصطلاحاً بأنَّه اتِّفاق حدسي يوجب ثبوت المحمول للموضوع.

والملاحظ أنَّ قضيَّة الولادة حسيَّة لا حدسيَّة، فيكون الاستدلال عليها بالإجماع فيه نوع من التجوُّز، باعتبار أنَّ من قال بالولادة إنَّما قال بها تبعاً لما دلَّ من أدلَّة عليها، فيكون أشبه بالرأي في المسألة، ولما كثر من قال به إلى حدِّ أوجب الإجماع نقل ذلك عنهم، فيكون مدركيًّا، ولا يضرُّ، لأنَّ اتِّفاقهم ذا أهميَّة، وهو في قوَّة ثبوت المحمول للموضوع، وكيف ما كان فقد نقل الإجماع على الولادة جملة من علمائنا نذكر من بينهم:

الزلّات...، ووجوب النصِّ على من هذا سبيله من الأنام، أو ظهور المعجز عليه الزلّات...، ووجوب النصِّ على من هذا سبيله من الأنام، أو ظهور المعجز عليه لتميُّزه ممَّن سواه، وعدم هذه الصفات من كلِّ أحد سوى من أثبت إمامته أصحاب الحسن بن عليٍّ عليه الله المهدي، على ما بيَّنَاه...)(۱).

بتقريب: أنَّ اتِّفاق الأصحاب على تشخيصه وتعيُّن شخصه وأنَّه المهدي على عبارة ثانية عن الإجماع.

٢ – الشيخ الطوسي إلى الله الله الدليل على أنَّ المراد بالأخبار والمعني بها أئمَّتنا على الله فهو أنَّه إذا ثبت بهذه الأخبار أنَّ الإمامة محصورة في الاثني عشر إماماً، وأنَّه م لا يزيدون ولا ينقصون، ثبت ما ذهبنا إليه، لأنَّ الأُمَّة بين قائلين: قائل يعتبر العدد الذي ذكرناه، فهو يقول: إنَّ المراد بها من يذهب إلى إمامته، ومن خالف في إمامتهم لا يعتبر هذا العدد، فالقول – مع اعتبار العدد –: إنَّ المراد غيرهم، خروج عن الإجماع، وما أدَّى إلى ذلك وجب القول بفساده) (١٠).

بتقريب: أنَّ ممَّا ثبتت به الولادة دليل العدد، وهو محدَّد ومنطبق على محدَّد، ومَّن انطبق عليه العدد الحجَّة بن الحسن ، ومحَّان انطبق عليه العدد الحجَّة بن الحسن المُ

٣ - الشيخ ميثم بن عليِّ البحراني اللهُ ، قال: (واتَّفقوا علىٰ أنَّ أباه لم يمت حتَّىٰ أكمل الله تعالىٰ عقله وعلَّمه الحكمة وفصل الخطاب، وأبانه من سائر الخلق بهذه الصفة، إذ كان خاتم الحُجَج ووصيُّ الأوصياء وقائم الزمان) (٣).

٤ - الشيخ الفاضل المقداد السيوري إلله من الله الله الله على المامة سيّدنا المنتظر (عليه الصلاة والسلام)، وأنَّ كلَّ زمان لا بدَّ من إمام

<sup>(</sup>١) الإرشاد (ج ٢/ ص ٣٤٢).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ١٥٧).

<sup>(</sup>٣) النجاة في القيامة (ص ٢٠١).

الفصل الثاني/ الدرس الثاني عشر: أدلَّة الولادة .....٥٧

معصوم، وجب وجوده وبقاءه من حيث موت أبيه الحسن عَلَيْكُم إلى آخر زمان التكليف، وإلَّا لزم إمَّا القول بوجوب إمامة معصوم غيره، وهو باطل بالإجماع أو خلو زمان عن إمام، وهو باطل...)(١).

٥ - الشيخ الطبرسي إلله و قال: (إذا ثبت بالدليل العقلي وجوب الإمامة...، وثبت وجوب النصّ على من هذه صفته من الأنام، أو ظهور المعجز الدالِّ عليه المميِّز له عمَّن سواه، وعدم هذه الصفات من كلِّ أحد بعد وفاة أبي محمّد الحسن بن عليِّ العسكري ممَّن ادُّعيت الإمامة له في تلك الحال، سوى من أثبت إمامته علي من ولده، القائم مقامه، ثبتت إمامته علي الله من ولده، القائم مقامه، ثبتت إمامته علي المنه ال

إِنْ قلت: إِنَّ ما مرَّ هو إجماع على الإمامة.

قلت: نُسلِّم في بعضها، ولا يمنع من دلالته على الولادة بالملازمة.

#### الدليل الخامس على الو لادة: العقيقة دليل الو لادة:

تقريب الدليل:

العقيقة: من سُنَن الإسلام تُذبَح فداءً عن الولد، وقد ورد فيها: «كلُّ امرئ مرتهن بعقيقته» (٣)، وهي من المستحبَّات الشرعيَّة، وقد عقَّ النبيُّ الأكرم المُسَلَّة عن الحسن والحسين المُهُلِّل وكذلك يفعل المسلمون عند مواليدهم، والإمام الحسن العسكري عليل ومن ضمن التدابير التي قام بها لإثبات ولادة ولده الحجَّة اللهُ أَنْ عقَّ عنه بعقاق كثيرة، وممَّا ورد في ذلك:

ا - عن أبي جعفر العمري: لمَّا وُلِدَ السيِّد عَلَيْتُلَا قال أبو محمّد عَلَيْتُلا: «ابعثوا إلىٰ أبي عمرو»، فبُعِثَ إليه، فصار إليه، فقال له: «اشتر عشرة آلاف رطل

<sup>(</sup>١) اللوامع الإلهيَّة (ص ٣٤٦).

<sup>(</sup>۲) إعلام الورئ (ج ۲/ ص ۲۲٥).

<sup>(</sup>٣) الكافي (ج ٦/ ص ٢٥/ باب العقيقة ووجوبها/ ح ٣).

٧٦ ......دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية خبر وعشرة آلاف رطل لحم وفرِّقه [أحسبه قال: علىٰ بني هاشم]، وعُقَّ عنه بكذا وكذا شاة»(١).

ودلالة الرواية على الولادة من جهة أنَّ العقيقة ملازمة لها، بل صُرِّح فيها أنَّها لولادة السيِّد، وقد تضمَّنت نوعين من العقيقة:

الأوَّل: عقيقة اللحم وهي عشرة آلاف رطل، وهو ما يقارب (٤٠٠٠) كيلو من اللحم، فإذا ضممنا له الخبز، فإنَّ نصيب كلِّ شخص رطل من الخبر واللحم، وبذلك وصل الخبر إلى ما يقارب (١٠) آلاف فرد أو عائلة، وهي بدورها تسأل أو بعضاً منهم على الأقل: ما هي مناسبة هذا اللحم؟ كما هو متعارف لدينا، وبذلك ينتقل خبر الولادة بشكل لا ينافي الكتمان المطلوب.

الثاني: قوله: «عُقَّ عنه بكذا وكذا شاة»، وهو يشير إلى عدد كبير نسبيًّا يُضاف إلى العشرة آلاف رطل.

٢ - عن إبراهيم بن إدريس، قال: وجّه إليّ مولاي أبو محمّد علينا بكبش وقال: «عُقَ عن ابني فلان، وكُلْ وأطعم أهلك»، ففعلت، ثمّ لقيته بعد ذلك، فقال لي: «المولود الذي وُلِدَ لي مات»، ثمّ وجّه إليّ بكبشين وكتب: «بسم الله الرحمن الرحمن الرحيم، عُقَ هذين الكبشين عن مولاك، وكُلْ هنّأك الله وأطعم إخوانك»، ففعلت، ولقيته بعد ذلك، فها ذكر لي شيئاً "".

ودلالته على الولادة واضحة، وقوله في المرَّة الأُولىٰ: «مات» يجتمل للتقيَّة أو الخوف على الراوي، أو فعلاً أنَّه وُلِدَ ومات، أو غير ذلك ممَّا لا يضرُّ بدلالة الرواية على المطلوب.

إِنْ قلت: إِنَّه لم يُعرَف أو يشتهر أنَّ للإمام الحسن العسكري عَالِينًا ولدين.

<sup>(</sup>۱) كمال الدِّين (ص ٤٣١/ باب ٤٢/ ح ٦).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٢٤٥ و٢٤٦/ ح ٢١٤).

الفصل الثاني/ الدرس الثاني عشر: أدلَّة الولادة .....٧٧

قلت: نحن ودلالة الرواية لا بصدد إثبات أو نفي غير ذلك.

وقال بعض أهل العلم والتتبُّع: لعلَّه وُلِدَ فعلاً ومات ثمّ وُلِدَ له المهدي الله الذي يحتمل الذي يحتمل التوجيه المتقدِّم.

٣ - عن إبراهيم صاحب أبي محمد عليسك أنّه قال: وجّه إليّ مولاي أبو محمد عليسك بأربعة أكبش وكتب إليّ: «بسم الله الرحمن الرحيم، (عُقَّ) هذه عن ابنى محمّد المهدي، وكُلْ هنّاك الله وأطعم من وجدت من شيعتنا»(١).

عن محمّد بن إبراهيم الكوفي أنَّ أبا محمّد عَالِئلًا بعث إلى بعض من سمَّاه لي بشاة مذبوحة، قال: «هذه من عقيقة ابني محمّد»(۱)، ويظهر منها أنَّ العقاق كثيرة، وهذه بعض منها.

## خلاصة الدرس (الثاني عشر):

تقدَّم في هذه الحصَّة الاستدلال على ولادة الإمام الله بثلاثة أنواع من الأدلَّة: كان الأوَّل منها دلالة وفاة الإمام العسكري عليه على الولادة، وتمَّ تقريب الدلالة، وكان الثاني منها ما نُقِلَ من إجماع على الولادة ولو بالملازمة، وما يلزم منه الولادة، وكان الثالث منها دلالة العقيقة عليها بالتقريب المتقدِّم.

\* \* \*

(١) بحار الأنوار (ج ٥١/ ص ٢٨).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٤٣٢/ باب ٤٢/ ح ١٠).

## الدرس الثالث عشر أدلَّة الو لادة

## الدليل السادس: التوقيعات دليل على الو لادة:

تقريب الدليل:

التوقيع في اللغة: مأخوذ من الأثر، وهو إلحاق فيه بعد الفراغ منه، ويقال: وقع الشيء أي سقط، وسُمّي التوقيع به لأنّه تأشير في الكتاب، أو لأنّه سبب وقوع الأمر وإنفاذه.

وعرَّفوه اصطلاحاً: ما يُكتَب في أسفل الكتاب من إمضاء الأمر أو رفضه. وممَّا أُثِرَ عن أمير المؤمنين عُللِئلا توقيعه لكتاب صعصعة بن صوحان بد "قيمة كل امرئ ما يحسن" (۱)، واختصَّت فيها بعد بها صدر عن الإمام المهدي على للسفراء الأربعة وغيرهم من الوكلاء الـ (۲۰) في زمن الغيبة التي امتدَّت ما يقارب (۷۰) عاماً.

والتوقيعات في هذه الفترة الزمنيَّة الطويلة لم يصل إلَّا (٩٠) توقيعاً تقريباً، أي إنَّه في كلِّ سنة تقريباً يصدر توقيع واحد، وهذا ما لا يمكن الاطمئنان به إلَّا إذا ضممنا إليه أنَّ هناك توصية في إتلاف التوقيعات لمن تصل لهم كما في هذا النصِّ: عن سعد بن عبد الله، قال: حدَّ ثني أبو عليِّ المتيلي، قال: جاءني أبو جعفر فمضىٰ بي إلى العبَّاسيَّة، وأدخلني خربة، وأخرج كتاباً فقرأه عليَّ، فإذا فيه شرح جميع ما حدث علىٰ الدار، وفيه أنَّ فلانة - يعني أُمِّ عبد الله - تُؤخذ بشعرها وتخرج من الدار ويحدر

<sup>(</sup>١) العقد الفريد (ج ٤/ ص ٢٨٨).

الفصل الثاني/ الدرس الثالث عشر: أُدلَّة الولادة ......٧٩

بها إلىٰ بغداد، فتقعد بين يدي السلطان -، وأشياء ممَّا يحدث، ثمّ قال لي: احفظ، ثمّ مزِّق الكتاب، وذلك من قبل أنْ يحدث ما حدث بمدَّة (١٠).

من جانب آخر نلاحظ الإشارة إلى الحجم الكبير للتوقيعات الصادرة من خلال ما يتحدَّث عنه القاسم بن العلاء وكثرة ما يرد عليه من التوقيعات رغم بعده عن دار السفراء الأربعة، إذ كان يسكن في آذربيجان: (وكان لا تنقطع توقيعات مولانا صاحب الزمان عَلَيْكُ على يد أبي جعفر محمّد بن عثمان العمري وبعده على [يد] أبي القاسم [الحسين] بن روح (قدَّس الله روحهما)، فانقطعت عنه المكاتبة نحواً من شهرين، فقلق إليه لذلك...)(٢).

وعلىٰ أساس هذه المعروفيَّة لدىٰ الطائفة وعلمائها من خروج التوقيعات من الناحية المقدَّسة، فإنَّ دلالتها علىٰ كون من تخرج منه مولوداً لا يحتاج إلى استدلال وإقامة برهان، لذلك نجد أمثال الشيخ الصدوق بلين عندما يفرد لها باباً يُرسِلها إرسال المسلَّمات في كونها صادرة عنه عَلَيْئُلًا حيث يقول: (باب ٥٥: ذكر التوقيعات الواردة عن القائم عَلَيْئُلًا) (٣)، وكذلك فعل الشيخ الطوسي بلي حيث قال: (وأمَّا ما ظهر من جهته عَلَيْئُلًا من التوقيعات فكثيرة نذكر طرفاً منها) (١).

إِنْ قلت: إِنَّ مَا نُقِلَ لنا من توقيعات، نُقِلَت عن السفراء الأربعة، وهم وإِنْ كانوا في أعلىٰ درجات الوثاقة، إلَّا أنَّه يحتمل في حقِّهم الكذب والغفلة، وبالتالى لا يوجد اطمئنان بصدور هذه التوقيعات عن الإمام .

#### قلت:

١ - أنَّ احتمال الخطأ موجود في جميع النقلة، والعقلاء لا يعيرون لهذا

<sup>(</sup>۱) کہال الدِّین (ص ۹۸ ٪/ باب ۵ ٪/ ح ۲۰).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٣١٠/ ح ٢٦٣).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٤٨٢).

<sup>(</sup>٤) الغيبة للطوسي (ص ٢٨٥).

٨٠ ...... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

الاحتمال أيَّ أهميَّة، لذلك جرت سيرتهم على حجَيَّة خبر الثقة، والسفراء كما سيأتي في ترجمة حالهم هم في أعلى درجات الوثاقة، فهذا الاحتمال لا قيمة له.

٢ - أنَّ التوقيعات كانت تصدر بخطِّ الإمام الله النَّمَا بخطوطهم أو مشافهة حتَّىٰ يأتي الاحتمال المتقدِّم.

٣ - يلزم لازم فاسد لم يلتزم به أحد، وهو طرح التراث المنقول بخبر الواحد.

٤ - على أنَّ الصحيح فيهم (رضوان الله عليهم) لصراحة وصحَّة ما دلَّ على نفي حتَّىٰ هذا الاحتمال كما في قوله عليظ : «فما أدَّيا إليك عنِّي فعنِّي يُؤدّيان، وما قالا لك فعنِّي يقولان، فاسمع لهما وأطعهما، فإنَّهما الثقتان المأمونان»(١).

## الدليل السابع: الضرورة دليل على الو لادة:

يعنون بها الأُمور التي وصلت من الوضوح والثبوت بحيث لا نحتاج معها إلى إقامة دليل، كالاعتقاد بالله تعالى والنبوَّة والمعاد، ومن ذلك إمامة الأئمَّة الاثني عشر اللهُ فيكون الإيهان بوجود آخر الأئمَّة اللهُ وأنَّه مولود، من الضرورات التي لا تحتاج إلى إقامة برهان.

وقد ذُكِرَت الضرورة في العلوم العقليَّة كالضرورات المنطقيَّة، وفي المسائل العقائديَّة والدِّينيَّة، ولها موارد ومصاديق عديدة تختلف باختلاف العلوم والفنون، وكذلك تختلف سعةً وضيقاً، فضرورة وجوب الصلاة تختلف عن ضرورة وجوب النهي عن المنكر، وهما يختلفان عن ضرورة التشهُّد والتسبيحات في الصلاة، وغيرهما.

وموردنا ضروري المذهب، ويُدَّعيٰ أنَّ ضروري المذهب في ثبوته

<sup>(</sup>۱) الكافي (ج ۱/ ص  $^{87}$ / باب في تسمية من رآه ﷺ (-1)

الفصل الثاني/ الدرس الثالث عشر: أدلَّة الولادة ......٨١

كضروري الدِّين، فإمامة الإمام الثاني عشر في الثبوت كالصلاة عند المسلمين في الثبوت كالصلاة عند المسلمين في الثبوت لا تحتاج إلى دليل على حدِّ البديهة المنطقيَّة، ولا نعني بها أحد أقسام الضرورات المنطقيَّة ليقال: إنَّها منحصرة، وموردنا ليس منها، بل هي ما دلَّ عليه النصُّ الدِّيني، وتراكم الزمان جعله ضرورةً.

وقد يدافع عن هذا المعنى من الضرورة بأنّه يدخل في المتواترات، وبالتالي يدخل في أحد أقسام الضرورة المنطقيّة، وممّاً لا شكّ فيه أنّ ولادة الإمام على تبتت بالتواتر، نعم من يناقش في ثبوت التواتر صغرًى سيتوقّف في كون الضرورة بهذا المعنى، إلّا أنّه مع ذلك يمكن أنْ يجاب بأنّ التواتر ليس منحصراً بالروايات، ويشمل كلّ قرينة توجب حصول العلم ولو بتراكم الاحتمال.

نعم، إذا قلنا: إنَّ الضروري المذهبي هو أنْ تكون القضيَّة جزءاً من المذهب بحيث لا يُتصوَّر وجود للمذهب دون هذا الجزء، فيكون ثبوت ولادة الإمام المهدي هي بهذا المعنى من الضروري ممَّا لا شكَّ فيه، فوجود الإمام كجزء من المنظومة الدِّينيَّة ممَّا لا شكَّ فيه، وأنَّه مقوِّم للمذهب وأحد أجزائه التي لا تنفكُّ عنه.

ولو فُرِضَ عدم وجود دليل شرعي على الولادة، فبالإمكان الاعتباد على الضرورة لإثباتها.

## خلاصة الدرس (الثالث عشر):

تحدَّثنا عن دلالة التوقيعات على ولادة الإمام ، ودفع ما يُتوهَم كونه مانعاً عن هذه الدلالة.

وتحدَّثنا أيضاً عن أنَّ الولادة ضرورة من الضرورات المذهبيَّة، لأنَّ وجود الإمام على وولادته جزء من المذهب.

## الدرس الرابع عشر أدلَّة الولادة

## الدليل الثامن على الولادة: الروايات الدالَّة على الولادة:

الطريق في إثبات ولادة الإمام المهدي على روائيًا بنحوين:

النحو الأوَّل: الروايات العامَّة:

وهي علىٰ طوائف متعدِّدة قد تبلغ حدَّ التواتر، منها:

١ - عن الإمام أبي جعفر الباقر عَلَيْكُلا، قال: «لو أنَّ الإمام رُفِعَ من الأرض ساعة لساخت بأهلها»(١).

وتقريب دلالة هذه الطائفة على ضرورة وجود إمام في كلِّ زمان جليٌّ.

وتقريب دلالتها على كون وجود الإمام في كلِّ زمان ضرورة للوقاية من المتة الحاهليَّة ظاهرة.

٣ - أحاديث الاثني عشر إماماً، وقد مرَّ تخريجها مفصَّلاً "، ومضمونها ما عن أبي جعفر علينا : «نحن اثنا عشر إماماً» (٤).

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني (ص ١٣٩ و ١٤٠/ باب ٨/ ح ١٠).

<sup>(</sup>٢) الكافي (ج ١/ ص ٣٧٨/ باب ما يجب علىٰ الناس عند مضيِّ الإمام/ ح ١).

<sup>(</sup>٣) راجع الدرس الثالث وما بعده.

<sup>(1)</sup> الكافي (+ 1) ص 000 باب (-1).

الفصل الثاني/ الدرس الرابع عشر: أدلَّة الولادة ......

وتقريب دلالتها أنَّها تنصُّ علىٰ لزوم وجود الاثني عشر إماماً، وقد مضىٰ منهم أحد عشر إماماً، فلا بدَّ من الثاني عشر.

على الثقلين المتواتر عن رسول الله هي الله على تارك فيكم الثقلين:
 كتاب الله وعترتي أهل بيتي، وهما الخليفتان من بعدي، وإنّها لن يفترقا حتّى يردا علي الحوض "(۱).

وتقريب دلالته صريحة بعدم الافتراق، ولم يدلّ دليل على وجود قرين للقرآن سوى الحجَّة بن الحسن ، فلا بدَّ من ولادته ووجوده.

٥ – روايات خفيً المولد، وقد تقدَّمت جملة منها في الدرس التاسع، وهي دالَّة على ولادة خفيً المولد أو الذي يُشكُ في ولادته، فخفي المولد عنوان كعنوان الاثني عشر أو أحد الثقلين، ولها أفراد عديدة، فخفاء الولادة يُثبِتها بعد ضمِّ الروايات والقرائن الدالَّة عليها، وليس ينفيها، فهذه النصوص ظاهرة، بل صريحة في بعضها علىٰ أنَّه يُولَد ولكن بنحو وكيفيَّة خاصَّة، وهي الولادة الخفيَّة.

النحو الثاني: الروايات الخاصَّة الدالَّة على الولادة:

وهي كثيرة، نأخذ منها:

ا ما دلَّ على حصول الولادة في مقام التحدِّي وإثبات النَّسَب، كتوقيع الإمام العسكري عَلَيْكُ الذي رواه الكليني إليُّ بسند صحيح، ونصُّه: (باب مولد الصاحب عَلَيْكُ، وُلِدَ عَلَيْكُ للنصف من شعبان سنة خمس وخمسين ومائتين. حدَّثنا الحسين بن محمّد الأشعري، عن معلَّىٰ بن محمّد، عن أحمد بن محمّد، قال: خرج عن أبي محمّد عَلَيْكُ حين قُتِلَ الزبيري: «هذا جزاء من افتریٰ علیٰ الله في أوليائه، زعم أنَّه يقتلني وليس لي عقب، فكيف رأیٰ قدرة الله؟»، ووُلِدَ له ولد سمَّاه (م ح م د) سنة ستِّ وخمسين ومائتين)(۱).

<sup>(</sup>١) كمال الدِّين (ص ٦٤).

<sup>(</sup>٢) الكافي (ج ١/ ص ١٤٥).

٨٤ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

ورواه إلى مرَّة أُخرى في باب الإشارة والنصِّ إلى صاحب الدار رقم الحديث (٥)(١).

ورواه الصدوق إلله في (كمال الدِّين) بسنده عن معلَّىٰ بن محمَّد البصري في نسخة، وفي نُسَخ أُخرى بسنده عنه عن أحمد بن محمّد، وهو الصحيح، وما تقدَّم سقط (٢٠).

٢ – ما دلَّ على السؤال عن الولادة والنصِّ عليها، ومنها ما رواه الكليني إللهُ عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن إسحاق، عن أبي هاشم الجعفري، قال: قلت لأبي محمّد غللظ : جلالتك تمنعني عن مسألتك، فتأذن لي أنْ أسألك؟ فقال: «سَلْ»، قلت: يا سيِّدي، هل لك ولد؟ فقال: «نعم»، فقلت: فإنْ حدث بك حدث فأين أسأل عنه؟ فقال: «بالمدينة»(٥٠)، والحديث تامُّ سنداً.

٣ - ما دلَّ على رؤيته هُ ، وهي كثيرة، منها ما رواه الشيخ الصدوق إلله عن محمّد بن الحسن عَلَيْكُ ، عن عبد الله بن جعفر الحميري، قال: قلت لمحمّد بن عثمان العمري عَلَيْكُ : إنِّي أَسألك سؤال إبراهيم ربَّه عَلَا حين قال له: ﴿ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ الْمَوْتَىٰ قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي ﴾ كَيْفَ تُحْيِ الْمَوْتَىٰ قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي ﴾ [البقرة: ٢٦٠]، فأخبرني عن صاحب هذا الأمر هل رأيته؟ قال: نعم، وله رقبة من ذي - وأشار بيده إلى عنقه -(ن)، والحديث تامُّ سنداً.

٤ - ما دلَّ على وجوده ، وحضوره الموسم بين الناس بعنوان كونه صاحب هذا الأمر، وهذا العنوان وإنْ كان عامًّا ينطبق عليه وعلى آبائه المين إلَّا

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ٣٢٩).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٤٣٠/ باب ٤٢/ ح٣).

<sup>(</sup>٣) الكافي (ج ١/ ص ٣٢٨/ باب الإشارة والنصِّ علىٰ صاحب الدار عَلَيْكُمْ / ح ٢)؛ والحديث الأوَّل ينصُّ علىٰ ذلك أيضاً، فراجع.

<sup>(</sup>٤) كمال الدِّين (ص ٤٣٥/ باب ٤٣/ ح٣).

الفصل الثاني/ الدرس الرابع عشر: أدلَّة الولادة ......٥٨

أنَّ عدم بقاء أحد منهم عليه سواه هي الراوي الذي ينقل الرؤية له وحضوره الموسم ليس هو في طبقة آبائه الميه يُحقِّق الانحصار به، كما في هذا الحديث الصحيح الذي رواه الصدوق المي عن محمّد بن موسى بن المتوكِّل علي ، قال: حدَّثنا عبد الله بن جعفر الحميري، عن محمّد بن عثمان العمري عليه ، قال: سمعته يقول: (والله إنَّ صاحب هذا الأمر ليحضر الموسم كلَّ سنة فيرى الناس ويعرفهم ويرونه ولا يعرفونه) (۱)، وفي النصِّ الذي يليه وبنفس السند: (أرأيت صاحب هذا الأمر؟ فقال: نعم، وآخر عهدي به عند بيت الله الحرام وهو يقول: «اللَّهُمَّ أنجز لي ما وعدتني ») (۱)، وهناك روايات أخرى بهذه المضامين.

٥ - ما دلَّ علىٰ عرض الإمام العسكري عَلَيْكُلُ ولده علىٰ أصحابه، إذ وردت جملة من الروايات تحدَّثت عن تدابير الإمام العسكري عَلَيْكُلُ في إثبات ولادة ولده الحجَّة على وكان من جملتها أنْ عرَّ فه على أصحابه أفراداً أو جماعات حسب ما يقتضيه الظرف، ومن بينها ما رواه الشيخ الصدوق على عن علي بن عبد الله الورَّاق، قال: حدَّثنا سعد بن عبد الله، عن أحمد بن إسحاق بن سعد الأشعري، قال: دخلت على أبي محمّد الحسن بن علي المحمد على أبي عمّد الله تبارك وتعالى عن الخلف [من] بعده، فقال لي مبتدئاً: «يا أحمد بن إسحاق، إنَّ الله تبارك وتعالى لم يخل الأرض منذ خلق آدم عليها بي من ولا يخلها إلى أنْ تقوم الساعة من حجَّة لله على خلقه، به يدفع البلاء عن أهل الأرض، وبه يُنزل الغيث، وبه يُخرج بركات الأرض»، قال: فقلت له: يا بن رسول الله، فمن الإمام والخليفة بعدك؟ فنهض عَلَيْكُلُ مسرعاً، فدخل البيت، ثمّ خرج وعلىٰ عاتقه غلام كان وجهه القمر فنهض عَلَيْكُلُ مسرعاً، فدخل البيت، ثمّ خرج وعلىٰ عاتقه غلام كان وجهه القمر

<sup>(</sup>۱) كمال الدِّين (ص ٤٤٠/ باب ٤٣/ ح ٨).

<sup>(7)</sup> کہال الدِّین (ص ٤٤٠) باب (7) ح (7)

٨٦ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

وهناك طوائف أُخرىٰ دلَّت علىٰ الولادة تأتي في دراسة أوسع إنْ شاء الله تعالىٰ.

#### خلاصة الدرس (الرابع عشر):

تحدَّثنا في إطار الدليل التاسع عن دلالة جملة من الروايات العامَّة على ولادته هي، ودلالة عدد من الروايات الخاصَّة على ذلك أيضاً، وممَّا ذُكِرَ من روايات حديث الثقلين والاثني عشر وغيرهما، وتمَّ تقريب دلالتها عليها، كما وذُكِرَ فيه عدَّة طوائف من الروايات الخاصَّة، وتمَّ تقريب دلالتها عليها.

\* \* \*

(١) كَمَالَ الدِّينَ (ص ٣٨٤ و٣٨٥/ باب ٣٨/ ح ١)؛ وعليُّ بن عبد الله الورَّاق شيخ الصدوق الذي ترضَّىٰ عنه في موارد عديدة وفي عدد من كُتُبه، وقد وُصِفَ ومُدِحَ بأنَّه من عكف علىٰ رواية الحديث.

## الدرس الخامس عشر أدلَّة الولادة

الدليل التاسع على الولادة: اعتراف علماء الحديث والنسب والتاريخ بالولادة:

لقد ذكر جملة من علماء النَّسَب والتاريخ ولادة الإمام ، ونذكر جملة منهم:

اً - قال الأشعري المتوفّي سنة (٣٢٤هـ): (... وإنَّ الحسن بن عليٍّ نصَّ علىٰ إمامة ابنه محمّد بن الحسن بن عليٍّ، وهو الغائب المنتظر عندهم الذي يدَّعون أنَّه يظهر فيملأ الأرض عدلاً بعد أنْ مُلِئَت ظلماً وجوراً...)(١).

فهو يُصرِّح بأنَّ الإمام المهدي الله مولود، وأنَّه ابن الإمام العسكري عَلَيْكُل، وأنَّه منصوص عليه من أبيه.

وهو يدلُّ علىٰ أنَّ قضيَّة ولادة الإمام علي الله الزمان قضيَّة واضحة.

٢ – قال ابن الأثير الجزري في آخر حوادث سنة (٢٦٠هـ): (وفيها تُوفِي أبو محمد العلوي العسكري، وهو أحد الأئمَّة الاثني عشر على مذهب الإماميَّة، وهو والد محمد الذي يعتقدونه المنتظر بسرداب سامرًا، وكان مولده سنة اثنتين وثلاثين ومائتين)(۱).

وهو من أهمّ المصادر التاريخيَّة التي يُعتَمد عليها في نقل الحوادث.

<sup>(</sup>١) مقالات الإسلاميّين (ص ١٨).

<sup>(</sup>۲) الكامل في التاريخ (ج ٧/ ص ٢٧٤).

فإنّه يُصرِّح أنَّ الإمام المهدي هو ابن الإمام الحسن العسكري عَاليَّلا، بقرينة قوله: (وهو والد محمّد الذي يعتقدونه المنتظر)، قال ذلك في معرض حديثه عن أحداث سنة (٢٦٠هـ) الذي قال فيها: (وفيها تُوفِي أبو محمّد العلوي العسكري).

٣ – قال أبو الفداء: (وكانت ولادة الحسن العسكري المذكور في سنة ثلاثين ومائتين، وتُوفِي سنة ستِّين ومائتين في ربيع الأوَّل...، ودُفِنَ إلىٰ جانب أبيه عليٍّ الزكي المذكور، والحسن العسكري المذكور هو والد محمّد المنتظر)(١)، وأنت تلاحظ إرسالها له إرسال المسلَّمات.

٤ - قال الذهبي في (تاريخ الإسلام): (الحسن بن عليِّ بن محمّد بن عليٍّ الرضا بن موسىٰ بن جعفر الصادق، أبو محمّد الهاشمي الحسيني، أحد أئمَّة الشيعة الذين تدَّعي الشيعة عصمتهم، ويقال له: الحسن العسكري، لكونه سكن سامرَّاء، فإنَّها يقال لها: العسكر، وهو والد منتظر الرافضة، تُوفِي إلىٰ رضوان الله بسامرَّاء في ثامن ربيع الأوَّل سنة ستِّين، وله تسع وعشرون سنة، ودُفِنَ إلىٰ جانب والده...، وأمَّا ابنه محمّد بن الحسن الذي يدعوه الرافضة القائم الخلف الحجَّة، فوُلِدَ سنة ثمان وخمسين، وقيل: سنة ستِّ وخمسين، عاش بعد أبيه سنتين ثمّ عُدِمَ، ولم يُعلَم كيف مات، وأمُّه أُمُّ ولد، وهم يدَّعون بقاءه في السرداب من أربعهائة وخمسين سنة)(۱).

وقال في (العبر): (وفيها الحسن بن عليِّ الجواد بن محمّد بن عليِّ الرضا بن موسى الكاظم بن جعفر الصادق العلوي الحسيني، أحد الأثمَّة الاثني عشر الذين تعتقد الرافضة فيهم العصمة، وهو والد المنتظر محمّد صاحب السرداب...)(٣).

<sup>(</sup>١) تاريخ أبي الفداء (ج ٢/ ص ٤٥).

<sup>(</sup>٢) تاريخ الإسلام (ج ١٩/ ص ١١٣).

<sup>(</sup>٣) العبر في خبر من غبر (ج ٢/ ص ٢٦/ حوادث سنة ٢٦٠هـ).

الفصل الثاني/ الدرس الخامس عشر: أدلَّة الولادة .....

إِنْ قلت: إِنَّ النصَّ السابق ينصُّ على موته.

قلت: إنَّ هذه الدعوىٰ عهدتها علىٰ مدَّعيها، ولا تنافي الأخذ بها دلَّ من كلامه علىٰ ولادته، لأنَّ الواقع يُصدِّقها، والأدلَّة المتقدِّمة قائمة علىٰ إثباتها، أمَّا دعوىٰ موته فلا دليل عليها، كها أنَّ تفرُّده ومن لا يعبأ بقوله بها مبطل لها.

#### أقوال علماء الإماميّة:

ا – قال الشيخ الكليني بِللهُ: (باب مولد الصاحب عَللِظَلا، وُلِدَ عَللَظِلاً للنصف من شعبان سنة خمس وخمسين ومائتين)(١).

٢ – قال الشيخ الصدوق إلله : (باب ما روي في ميلاد القائم صاحب الزمان حجَّة الله ابن الحسن بن عليٍّ بن محمّد بن عليٍّ بن موسىٰ بن جعفر بن محمّد بن عليٍّ بن الحسين بن عليٍّ بن أبي طالب (صلوات الله عليهم))(٢).

٣ - قال الشيخ الطوسي إلى: (علىٰ أنَّ الولادة في الشرع قد استقرَّ أنْ يشبت بقول القابلة، ويُحكم بقولها في كونه حيًّا أو ميِّتًا، فإذا جاز ذلك كيف لا يُقبَل قول جماعة نقلوا ولادة صاحب الأمر الله [وشاهدوه] وشاهدوا من شاهده من الثقات؟)(٣).

وقال إلى المنه والمساء أمّا الكلام في ولادة صاحب الزمان وصحَّتها فأشياء اعتباريَّة وأشياء إخباريَّة. فأمّا الاعتباريَّة فهو أنّه إذا ثبت إمامته بها دلّلنا عليه من الأقسام، وإفساد كلِّ قسم منها إلّا القول بإمامته ثبت [ثبتت] إمامته، وعلمنا بذلك صحَّة ولادته إنْ لم يرد فيه خبر أصلاً. وأيضاً ما دلّلنا عليه من أنّ الأئمّة اثنا عشر يدلُّ على صحَّة ولادته، لأنّ العدد لا يكون إلّا لموجود. وما دلّلنا على اثنا على الله على الله على الله على الله على الله الموجود.

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ١٤٥).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٤٢٤).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص ٨١).

٩٠ ...... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

أنَّ صاحب الأمر لا بدَّ له من غيبتين يُؤكِّد ذلك، لأنَّ كلَّ ذلك مبنيٌّ على صحَّة ولادته. وأمَّا تصحيح ولادته من جهة الأخبار فسنذكر في هذا الكتاب طرفاً مَّا روي فيه جملةً وتفصيلاً، ونذكر بعد ذلك جملة من أخبار من شاهده ورآه، لأنَّ استيفاء ما روى في هذا المعنىٰ يطول به الكتاب)(۱).

#### خلاصة الدرس (الخامس عشر):

تحدَّثنا عن الأقوال التي ذكرت ولادة الإمام هم من الفريقين، وبذلك تتمُّ أدلَّة ولادته هم، وذكرنا فيها عشرة أدلَّة دالَّة على الولادة، فممَّن ذكرنا كلماتهم الأشعري وابن الأثير وأبي الفداء والذهبي، حيث كانت كلماتهم واضحة الدلالة على كون ولادة ابن الحسن عليسًلا من الأحداث التاريخيَّة الثابتة.

\* \* \*

(١) الغيبة للطوسي (ص ٢٢٩).

## الدرس السادس عشر إثارات حول و لادة الإمام ﷺ

أُثيرت حول ولادة الإمام ﷺ العديد من التساؤلات والإشكالات نحاول الإجابة علىٰ جملة منها:

## الإثارة الأولى: العسكري عقيم فالمهدي لم يُولَد:

<sup>(</sup>١) منهاج السُّنَّة (ج ١/ ص ١٢٢)؛ كما وذكر ذلك الدهلوي في التحفة الاثنا عشريَّة (ص ١٩٦ و ٢٤٤).

97 ...... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية والعقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية وادَّعت أُمُّه وصيَّته و ثبت ذلك عند القاضي ...)، ثمّ يقول: (... والسلطان علىٰ ذلك يطلب أثر ولده...)(۱).

#### والجواب عنها:

الشبهة بمعزل عن رواية (الكافي) لا تعدو صرف دعوى فاقدة للدليل، إذ تقدَّمت الأدلَّة المتعدِّدة الدالَّة على الولادة، ومنها الأخير، وفيه أقوال من نصُّوا عليها، ومنهم جملة من أهل النَّسَب والتواريخ.

٢ - أمَّا بملاحظة الرواية، فإنَّنا نلاحظ جملة من القرائن التي يُستفاد منها وجود الولد، وهي:

التفتيش لدار أبي محمّد علي أثناء علّته وفي وفاته وبعدها، وبعث القضاة، والأمر بإحضار عشرة من أوثق ثقاته للزوم الدار ليلاً ونهاراً، فما هو الموجب لكلّ ذلك الحذر والتفتيش إذا كان لا يوجد شيء يبحثون عنه؟

٢ - أنَّ الرواية تقول: (وطلب أثر ولده)، وهو دالٌ على وجوده نظير ما فعله فرعون مع موسى عليتلا.

٣ - أنَّ توقُّفهم عن قسمة الميراث ليس تورُّعاً وتشُّتاً لإيصال الحقِّ إلى أهله، بل من أجل الضغط في تحصيل خبر عن هذا المولود المختبئ.

٤ - أنَّ أقصىٰ ما يدلُّ عليه النصُّ هو عدم العلم عند السلطان وأتباعه لعدم الحصول علىٰ أثر للولد، ونحن ندَّعي العلم بوجود الولد، للآثار التي وصلت لدينا، ومن يعلم حجَّة علىٰ من لا يعلم. علىٰ أنَّ الإمام علىٰ قد نصَّ أهل البيت عليه خفيُّ المولد، وأقلّ مراتب الخفاء في الولادة خفاءها عن أعدائه.

٥ - كيف يكون عقيهاً استناداً إلى قول لم يثبت القول به من قائله كها في نسبة ذلك إلى الطبري وأمثاله؟! وجملة من مؤرِّ خيهم وأهل الأنساب بذاتهم

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ٥٠٥ و٥٠٦ باب مولد أبي محمّد الحسن بن عليٌّ عليمُكا / ح١).

الفصل الثاني/ الدرس السادس عشر: إثارات حول ولادة الإمام الله الدرس السادس عشر: إثارات حول ولادة الإمام الحسن علي أنَّ له ولداً، وقد مرَّت عليك بعض كلماتهم، هذا تهافت ظاهر وقع فيه القوم، قادهم إليه سوء الظنِّ وقصد اتِّهام الشيعة والنيل منهم.

٦ - لو تنزَّلنا وقلنا بأنَّ الرواية دالَّة علىٰ مدَّعیٰ ابن تیمیَّة وأمثاله، فهي معارضة بها تقدَّم من الروایات، ودلَّ علیٰ ثبوت الولد بالنصِّ الصحیح الصریح، فیُقدَّم ذلك علیها، كها هو صناعة باب التعارض في كلِّ القضایا.

## الإثارة الثانية: لم يُولَد، للاختلاف في اسم أُمِّه:

ذكر عدد من المخالفين (۱) أنَّ الإمام المهدي الله لم يُولَد، لأنَّه (اختُلِفَ في اسم الجارية التي قالوا: إنَّها ولدته، فقال بعضهم: إنَّ اسمها نرجس، وقيل: صقيل أو صيقل، وقيل: حكيمة، وقيل غير ذلك...)، ولازم هذا الاختلاف عدم ولادته.

وإذا كان اسم الأُمِّ مختلفاً فيه فليست شخصيَّة حقيقيَّة، وبالتالي المهدي لا أُمَّ له.

#### الجواب عنها:

الشبهة قائمة على أساس قاعدة لا نعرف أساساً لها، وحاصلها أنَّ تعدُّد أسهاء شخص دليل على وهميَّته، وعهدة هكذا قاعدة على مدَّعيها.

٢ - أنَّ تعدُّد الأسهاء لا يدلُّ على وهمية الشخص، بل أهميَّته في أغلب
 الأحيان، فبعض الأشخاص يأخذ عدَّة أسهاء تبعاً لأهميَّته عند الآخرين.

٣ - أنَّ هذا التعدُّد وليد البيئات المتعدِّدة التي عاشتها السيِّدة أُمُّ

<sup>(</sup>١) غالب عواجي في فِرَق معاصرة (ج ١/ ص ٢٦٣)؛ وذكره كذلك إحسان إلهي ظهير في الشيعة والتشيُّع (ص ٢٧٢).

٩٤ ...... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

الإمام عنه فكونها عاشت في كنف أهلها المسيحيِّن سُمِّيت مليكة، وعندما كانت جارية تُباع سُمِّيت باسم آخر، وعندما انتقلت إلىٰ بيت زوجها سُمِّيت باسم ثالث، وعندما ظهر عليها الحمل سُمِّيت برابع، وهكذا.

فكثرة الأسماء دالَّة على عظم المسمَّىٰ لا على وهميته، كما في الذات المقدَّسة لله تعالى والنبيِّ الأكرم على وغيرهما من العظماء.

وهناك الكثير من الشخصيَّات الإسلاميَّة لها أسهاء متعدِّدة، ولم يقل أحد: إنَّهم خرافة.

### خلاصة الدرس (السادس عشر):

في هذا القسم من الفصل الثاني تحدّثنا عن عدد من الإثارات حول ولادة الإمام على، وتناولنا في هذه الحصّة الدراسيَّة إشكاليَّة عقم الإمام العسكري عَلَيْكُ حسب دعوىٰ الخصم، ولا نعلم وجهاً لهكذا دعوىٰ، علىٰ أنَّها متهافتة في كُتُبهم، وتمَّ الإجابة عنها بـ (٦) أجوبة.

كما وتناولنا الإثارة الثانية القائلة بعدم ولادة الإمام ، لأنَّ أُمَّه السيِّدة نرجس عَلَيْكُ وقع خلاف في اسمها، ولا نعلم أيضاً وجهاً معقولاً ومقبولاً لهذه القاعدة، وتمَّ ردُّ هذه الإشكاليَّة بأجوبة (٤).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) زاد المعاد لابن قيِّم (ص ٨٥).

## الدرس السابع عشر إثارات حول و لادة الإمام ﷺ

## الإثارة الثالثة: كيف تؤمنون بولادة شخص وُلدَ أربع مرَّات؟

يتردَّد علىٰ ألسنة البعض (١) أنَّه لا سبيل للإيهان بمولود وقع التردُّد في سنة ولادته أربع مرَّات.

وهذه الشبهة تأتي على غرار الشبهة السابقة، وقد قرأتها في مواقع عديدة أثناء الحوار مع المخالفين وأقوال الولادة الجارية على ألسنتهم كالتالى:

إنَّمَا في سنة (٢٥٥) هجريَّة (٢٠٠) هجريَّة (٢٥٦) هجريَّة (٢٠٠) هجريَّة (٢٠٤) هجريَّة (٢٠٤) هجريَّة (٤٠٠) هجريُّة (٤٠٠) هجريُّة (٤٠٠) هجريُّة (٤٠٠) هجريَّة (٤٠٠) هجريَّة (٤٠٠) هجريُّة (٤٠٠) هـريُّة (٤٠٠) هجريُّة (٤٠٠) هجريُّة (٤٠٠) هـريُّة (٤٠٠) هـريُّة (٤٠٠) هـريُّة (٤٠٠) هـريُّة (٤٠٠) هـريُّة (٤٠٠) هـريُّة

#### الجواب عنها:

١ - لا شكَّ أنَّ الإمام عُللَيْكُ مولود، دلَّ على ذلك أدلَّة عديدة، منها ما تقدَّم ذكره في الفصل السابق، وأنَّ الاختلاف ليس كبيراً فيها ذُكِرَ، فهو بين سنة (٢٥٤) إلىٰ سنة (٢٥٧)، وهذا لا يُعَدُّ اختلافاً، فإنَّ ضبط التواريخ في العصور المتقدِّمة ليس بالشكل الذي عليه الآن، هذا في ولادة الناس بشكل عامٍّ، أمَّا إذا

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك أحمد الكاتب في تطوُّر الفكر السياسي الشيعي (ص ١٩١ - ١٩٦)؛ وكذلك ذكره يان ريشار في الإسلام الشيعي (ص ٧٠)؛ والدهلوي في التحفة الاثنا عشرية (ص ٤١).

<sup>(</sup>٢) الكافي (ج ١/ ص ١٤ه/ باب مولد الصاحب عَالينك).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٤٣٢/ باب ٤٢/ ح ١٢).

<sup>(</sup>٤) كمال الدِّين (ص ٤٧٤/ باب ٤٣/ ح ٢٥).

<sup>(</sup>٥) الهداية الكبرى (ص ٣٢٧).

٩٦ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

لوحظت القضيَّة بالنسبة لشخص يُتربَّص به، فدواعي الإخفاء متوافرة، ومعها يحصل الاختلاف بشكل أكثر عمَّا حصل، فهو الموصوف في الروايات بـ (خفيًّ المولد)، ومن تدابير حفظه إخفاء مولده.

٢ - لو تنزَّلنا وقلنا: إنَّ كلَّ شخص يُختَلف في ولادته فهو وهم وخرافة - وهذا ما لا يُلتَزم به - فلا بدَّ أنْ نقول: إنَّ النبيَّ الأكرم على لله لله لله لله لله يُولَد، لأنَّه وقع خلاف في ولادته على عدَّة أقوال، منها:

إِنَّه وُلِدَ فِي الأُوَّل من ربيع الأُوَّل، وإِنَّه وُلِدَ فِي (١٢) من ربيع الأُوَّل، وإِنَّه وُلِدَ فِي (١٢) من شهر رمضان وغيرها(١)، بل إِنَّ الاختلاف في الولادات قد يكون مقبولاً، ولكنَّهم اختلفوا حتَّىٰ في وفاته مع ما له من مقام كبير يستدعي حفظ تاريخ وفاته، ففي (البداية والنهاية) نجد أنَّ الأقوال في وفاة النبيِّ عديدة، فقالوا بأنَّه تُوفِي (١) ربيع الأُوَّل، وأنَّه تُوفِي (١) ربيع الأُوَّل، وعند هلاله(٢).

# الإثارة الرابعة: لو كان للإمام العسكري على ولد لما جاز أنْ يقع الخلاف فه:

هذه الشبهة قديمة جدًّا، فقد ذكرها الشيخ الطوسي إلله قال: (لقائل أنْ يقول: إنَّا نعلم أنَّه لم يكن له عشر بنين، وكما نعلم أنَّه لم يكن للنبيِّ ابن لصلبه عاش بعد موته، فإنْ قلتم: لو علمنا أحدهما كما نعلم الآخر لما جاز أنْ يقع فيه خلاف كما لا يجوز أنْ يقع الخلاف في الآخر ...) إلىٰ آخر كلامه (٢)، كما وذُكرَت بعده (٤).

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (ج ٢/ ص ٣٢٠).

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (ج ٢/ ص ٢٧٥).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص ٧٦).

<sup>(</sup>٤) ذكرها الدهلوي في التحفة الاثنا عشريَّة (ص ٤١ و٢٤٤).

الفصل الثاني/ الدرس السابع عشر: إثارات حول ولادة الإمام ﷺ .....٩٧

#### والجواب عنها:

١ - أنَّ وقوع الخلاف في الولد لدواع عقلائيَّة أمر واقع، وعليه شهادة الوجدان، فإنَّ العقلاء قد تدعوهم الدواعي إلى كتهان ولادة أو لادهم لأغراض مختلفة، فينشأ من ذلك وقوع الاختلاف في أنَّه وُلِدَ أم لم يُولَد، وهل وُلِدَ ومات ومتىٰ وُلِدَ، وهكذا.

7 - أنَّ النصوص المتقدِّمة التي مرَّت عليك دلَّت علىٰ أنَّه خفيُّ المولد، ولازمه حصول الاختلاف فيه، فالاختلاف بالنسبة له لازم لا ينفكُ عنه، بل هو من موارد الابتلاء والامتحان الذي صرَّح به الأئمَّة علىٰ ما سيأتي في الفصل الثالث حول دواعي الغيبة ومبرِّراتها، بل إنَّ أهل البيت علىٰ ولادته لا علىٰ بوقوع الخلاف فيه في روايات عديدة...، فالخلاف شاهد علىٰ ولادته لا علىٰ عدمها.

## الإثارة الخامسة: الوصيَّة تكشف العدم:

وصيَّة الإمام العسكري عَالَيْكُ لأُمِّه تدلُّ على عدم الولادة، فكيف (يكون للحسن بن عليٍّ عَالِيْكُ ولد مع إسناده وصيَّته في مرضه الذي تُوفِّي فيه إلى والدته المسيَّاة بحديث، المكنَّاة بأُمِّ الحسن، بوقوفه وصدقاته، وأسند النظر إليها في ذلك، ولو كان له ولد لذكره في الوصيَّة)(۱).

#### والجواب عنها:

ا - من أغراض الإمام العسكري عليه هو الحفاظ على الإمام المهدي الله الله و الحفاظ على الإمام المهدي الله و الكي يستره عن السلطان، إذ لو ذكره في وصيَّته التي أشهد عليها بعضاً من رجال الدولة لنقض غرضه.

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ١٠٧)؛ وذكرها القفاري في أُصول مذهب الشيعة (ج ٢/ ص ٥٠١).

٩٨ ...... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

٢ - الوصيَّة لها لا ينفي وجود ولدٍ له، علىٰ أنَّ وصيَّته لها بها يملكه ويورثه.

إِنْ قلت: إِنَّ الوصيَّة لها لم تكن في المواريث بل على الإمامة ممَّا ينفي وجود ولد له.

فإنّه يقال: لم يثبت ذلك، ولو تنزّلنا فإنّ الإمام عُليّكُلّا إنّها أوصىٰ بذلك على مستوىٰ الظاهر لا الواقع، نظير وصيّة الإمام الحسين عُليّكُلّا لزينب عَلَيْكُلّا مع وجود الإمام زين العابدين عُليّكُلا، وقد ورد الخبر بذلك، إذ روى الصدوق بين عن أحمد بن إبراهيم الذي حادث السيّدة حكيمة عن ذلك الأمر، قائلاً: (... فإلى من تفزع الشيعة؟ فقالت: إلى الجدّة أُمّ أبي محمّد عُليكلا، فقلت لها: أقتدي بمن وصيّته إلى امرأة؟ فقالت: اقتداء بالحسين بن عليّ بن أبي طالب عَليّكُلا، إنّ الحسين بن عليّ بن أبي طالب عَليْكُلا في الظاهر، وكان ما يخرج عن عليّ بن الحسين من علم يُنسَب إلى زينب تستُّراً على الظاهر، وكان ما يخرج عن عليّ بن الحسين من علم يُنسَب إلى زينب تستُّراً على عليّ بن الحسين، ثمّ قالت: إنّكم قوم أصحاب أخبار، أما رويتم أنّ التاسع من ولد الحسين عَليّكُلا يُقسّم ميراثه وهو في حياة؟) (۱۰).

#### الإثارة السادسة: إنكار جعفر للولادة:

وهي من الشَّبُهات القديمة، فقد ذكرها الشيخ الطوسي إللَّيُ قائلاً: (إنكار جعفر بن عليٍّ - عمِّ صاحب الزمان عُللِتُللا - شهادة الإماميَّة بولد لأخيه الحسن ابن عليٍّ وُلِدَ في حياته، ودفعه بذلك وجوده بعده، وأخذه تركته وحوزه ميراثه...)(۱).

<sup>(</sup>۱) كمال الدِّين (ص ٥٠١) باب ٤٥/ ح ٢٧).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ١٠٦)؛ وذكرها ابن حجر في الصواعق المحرقة (ص ١٦٨)، والقفاري في أُصول مذهب الشيعة (ج ٢/ ص ٥٠٢).

الفصل الثاني/ الدرس السابع عشر: إثارات حول ولادة الإمام ﷺ .....

#### والجواب عنها:

١ - تقدَّم في ردِّ الفِرَق الواقفة إبطال مقالة جعفر، وأنَّه لا يُسمَع منه في هذا الأمر شيئاً.

٢ - أنَّ جعفراً غير مؤتمن على حياة الإمام ، فلم يكن أمام الإمام الإمام العسكري عَالِيكُ بُدُّ من إخفائه عنه، فإنكاره له لا يُعَدُّ حجَّة في الباب بعد وضوح فساده وخيانته، فيسقط قوله.

٣ - لو سُلِّم فهو يعارض ما تقدَّم، ولا يصمد أمام تلكم الأدلَّة القطعيَّة علىٰ ثبوت الولادة.

٤ - أنَّ نفي الولادة لا يعني العلم بعدمها، وليس عند النافين أكثر من نفي العلم، وهو لا يصحُّ دليلاً يدفع به العلم، فيكون قول من لديه علم بها حجَّة علىٰ من ليس لديه علم.

إنْ قلت: إنَّ الأصل هو عدم الولادة، وما لم تثبت بدليل فقول القائل بها ليس بحجَّة.

قلت: تقدَّم ما يدلُّ على الولادة ويحصل به العلم بوقوعها، وليس بيد النافين لها سوى النفي، لا العلم بالعدم.

### خلاصة الدرس (السابع عشر):

تحدَّثنا عن ردِّ الشبهة القائلة بعدم الولادة لتعدُّد الأقوال فيها وردِّها من وجهين، كما تبيَّن من وجهين آخرين ردُّ دعوىٰ نفي الولادة بوقوع الخلاف في ذاته ، وأيضاً تقدَّم ردُّ دعوىٰ الوصيَّة لأُمِّ الإمام الحسن العسكري عَلليَّللِ ودفع إفادتها لعدم الولادة من وجوه ثلاثة، كما وأبطلنا إنكار جعفر لها بوجوه أربعة.

## الدرس الثامن عشر إثارات حول و لادة الإمام ﷺ

## الإثارة السابعة: مأمورون بإنكار الولادة:

#### والجواب عنها:

- ١ أنَّها مردودة بها دلَّ علىٰ أنَّ الأئمَّة اثنا عشر لا أقلَّ.
- ٢ ما دلَّ علىٰ وفاة الإمام العسكري عَللَيْنَالِم وعدم خلو الزمان من حجَّة لله تعالىٰ.
  - ٣ ما دلَّ على حصول الولادة للثاني عشر علي.

<sup>(</sup>١) ورواه النعماني ﴿ فِي الغيبة (ص ١٦١/ باب ١٠/ فصل ٢/ ح ٢) بتفاوت يسير.

<sup>(</sup>٢) راجع: الغيبة للطوسي (ص ٢٢٤).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

الفصل الثاني/ الدرس الثامن عشر: إثارات حول ولادة الإمام ﷺ .....

وحاصله: أنَّه تأوَّله بعدم البحث عن الآخر وأحواله إذا كان مستوراً غائباً حتَّىٰ يأذن الله تعالىٰ له، فنفس الحديث يدلُّ علىٰ وجود الآخر والمنع عن البحث في أحواله.

#### الإثارة الثامنة: لا أثر للحمل:

عبَّرت بعض النصوص: (فلم أرَ فيها أثر حمل...)(۱)، وفي بعضها: (ما بها أثر)(۱)، من هنا قد يُستَشكل في الولادة لعدم الحمل، وقد تقدَّم في الشبهة الأُولىٰ أنَّ السلطان ضرب حول بيت الإمام العسكري عَلَيْكُلُ حصاراً، وجاء ببعض القابلات يتفحَّصن النساء لتبيُّن الحمل، ولم يعثروا على شيء.

## والجواب عن ذلك:

1 – أنَّ نفس النصوص التي دلَّت علىٰ عدم الأثر الظاهر للحمل هي بنفسها دلَّت علىٰ وقوع الولادة بعد ذلك، حيث ورد فيها: (... ثمّ قلت لها: أتحسِّين شيئاً؟ قالت: نعم يا عمَّة، فقلت لها: اجمعي نفسكِ واجمعي قلبكِ فهو ما قلت لكِ، قالت: فأخذتني فترة وأخذتها فترة، فانتبهت بحسِّ سيِّدي، فكشفت الثوب عنه، فإذا أنا به عليه ساجداً يتلقَّىٰ الأرض بمساجده، فضممته التوب عنه، وأد أنا به عليه ساجداً يتلقَّىٰ الأرض بمساجده، فضممته إلىَّ...)(٣)، وفيه موارد أُخرىٰ، فراجع.

٢ - أنَّ المقصود من عدم الأثر هو عدم الأثر الظاهر للعيان وليس عدم الأثر الحقيقي من عدم وقوع الحمل.

٣ - القول بعدم الحمل مخالف للأدلَّة القطعيَّة الدالَّة على الولادة والتي

<sup>(</sup>١) الهداية الكبرى (ص ٣٥٥).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٤٢٤/ باب ٤٢/ ح ١).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٤٢٤ - ٤٢٦/ باب ٤٢ ح ١).

١٠٢ .....دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

تقدَّم منها في الفصل الأوَّل (١٠) أدلَّة، وما لم نذكره منها معلوم ومذكور في محلِّه من المصنَّفات المعدَّة لذلك، وقد أشرنا إلى بعضها في أوَّل الفصل.

٤ - أنَّ الانتهاء إلى عدم الولادة يلزم منه لازم فاسد لا يُلتَزم به من خلو
 الزمان من حجَّة.

## الإثارة التاسعة: ليس أولى من رسول الله ﷺ:

هذه الإثارة وردت على لسان السيِّد المرتضى، ناقلاً لها عن أُستاذه المفيد إلله ، وملخَّصها أنَّ رسول الله ﴿ مع شدَّة الطلب عليه ومعروفيَّته لدى أهل الأديان في الكُتُب الأُولىٰ لم تخفَ ولادته، فخفاء ولادة المهدي ﴿ دليل علىٰ عدم ولادته.

قال إلى الشيخ أيّده الله، فقيل له: أليس رسول الله على قد ظهر قبل استتاره ودعا إلى نفسه قبل هجرته وكانت ولادته معروفة ونسبه مشهوراً وداره معلومة؟ هذا مع الخبر عنه في الكُتُب الأُولى والبشارة له في صُحُف إبراهيم وموسى على المناه ومشاهدتهم لدلائل نبوّته وأعلام عواقبه، فكيف لم يخف مع ذلك على نفسه، ولا أمر الله أباه بستر ولادته وفرض عليه إخفاء أمره، كها زعمتم أنّه فرض ذلك على أبي الإمام لما كان المنتظر عندكم...)، إلى أنْ يقول: (وهل قولكم في الغيبة مع ما وصفناه من حال النبيّ الله فاسد متناقض؟) (().

#### الجواب عن ذلك:

انَّ هذه الأُمور تُعرَف بأدلَّتها، وقد دلَّنا الدليل الثابت على أنَّ المهدي هِ تَخفىٰ ولادته فاتَبعناه وطابق الخبر الواقع، أمَّا النبيُّ الأكرم هُ فلم

<sup>(</sup>١) الفصول المختارة (ص ٣٢٧ و٣٢٨).

الفصل الثاني/ الدرس الثامن عشر: إثارات حول ولادة الإمام الله الله المسلم الثاني/ الدرس الثامن عشر: إثارات حول ولادة الإمام الله على الأُمور الغيبيَّة التي يدلِّ شيء من الأدلّ التي ورائها فليس لنا إليه سبيل.

٢ - على أنَّه يلزم عدَّة لوازم فاسدة، منها خلو الزمان من حجَّة، وعدم انطباق أحاديث حصل العلم بصدورها كحديث الثقلين والاثني عشر.

٣ - أنَّ النبيَّ الأكرم ﴿ كَانَ مع قومه ممنوعاً عن الأبعدين من اليهود والفرس وغيرهم بخلاف الإمام ﴿ فَإِنَّ من يتربَّص به هم أقرب الأقربين من أبناء جلدته وبعض من في بيته، فيقتضى لذلك إخفاء أمر ولادته.

علىٰ أنَّ حال آبائه عَلَيْكُ مع السلطة كان معلوماً، فها جرىٰ مع الإمام الصادق عَلَيْكُ وإخفاء أمر الوصيَّة لموسىٰ بن جعفر عَلَيْكُ إنَّها لبعض ما يمكن أنْ يجري مع المهدي عَلَيْكُ .

وقد ذكر السيِّد المرتضى ما ذكرناه في النقاط الثلاثة، ناقلاً له عن الشيخ المفيد (أعلىٰ الله تعالىٰ مقاميهما)، في صفحات ثلاث (()، من المناسب الرجوع إليها بعد الانتهاء من الدرس، لمزيد من ترسيخ المطلب، ومعرفة لغة علمائنا المتقدِّمين وطُرُّقهم في الردِّ علىٰ الإشكالات التي تُوجَّه إليهم.

## خلاصة الدرس (الثامن عشر):

تحدَّثنا في هذا الدرس عن دفع الشبهة التي نقلها الشيخ الطوسي الله الله بوجود روايات تُنكِر الولادة، وتمَّ ردُّها بأربعة أجوبة، ودفع شبهة عدم الأثر في الحمل بأربعة أجوبة كذلك، وكذلك دفع شبهة أنَّه ليس أولى برسول الله الله بثلاثة أجوبة مفصَّلة.

\* \* \*

(١) الفصول المختارة (ص ٣٢٧ - ٣٣٠).

## الدرس التاسع عشر إثارات حول و لادة الإمام ﷺ

## الإثارة العاشرة: وُلدَ ومات:

تعترف هذه الشبهة بولادة الإمام في وأنّه ابن الحسن العسكري غليلا، لكنّها تقول بموته، وقد اختلفوا في زمان موته على أقوال، وممّن ذكر هذه المقالة الشيخ الطوسي بلين ميث قال: (وكالذين قالوا: إنّه مات ثمّ يعيش)(۱)، والذهبي قال: (عاش بعد أبيه سنتين ثمّ عُدِم، ولم يُعلَم كيف مات)(۱)، فيها قال عبد الفتّاح فتحي عبد الفتّاح: (وأمّا الإمام محمّد المهدي بن الإمام الحسن العسكري الخالص وُلِدَ سنة (۲۵۲) هجريّة، وأُمُّه أُمُّ ولد يقال لها: نرجس، وهو آخر الأئمّة الاثني عشر، هاجر من المدينة إلى بلاد المغرب بمدينة فاس، فدخلها سنة (۲۷۲)...، مات بفاس سنة (۲۹۰) هجريّة...)(۱)...

#### والجواب عنها:

١ - أنَّ لازمه خلو الزمان من حجَّة لله تعالى، والوقوع في الميتة الجاهليَّة، وعدم وجود قرين للقرآن في حديث الثقلين، وعدم انطباق حديث الاثني عشر، وكلُّها تُشكِّل ما هو قطعى الدلالة والصدور، فما يخالفها زخرف.

٢ - سيأتي أنَّه علي وطيلة فترة (٧٠) سنة كان يُوجِّه رسائله وتوقيعاته إلىٰ

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٨٢).

<sup>(</sup>٢) تاريخ الإسلام (ج ١٩/ ص ١١٣)؛ وتقدُّم كلامه في ما دلَّ على الولادة من أقوال أبناء العامَّة.

<sup>(</sup>٣) الأوصياء بعد الإنساء (ج ٢/ ص ١٢).

الفصل الثاني/ الدرس التاسع عشر: إثارات حول ولادة الإمام الله المستقدم، ووجود الأُمَّة وخواصِّ مواليه عن طريق النوَّاب والسفراء الأربعة بينه وبينهم، ووجود هذه الحالة بمكان من الوضوح ينفي بشكل جازم ما ينافيها.

٣ - أنَّ هذه الأقوال لا شاهد عليها ولا مستند يصحُّ الركون إليه فعهدتها على مدَّعيها. وبالنسبة لدعوىٰ عبد الفتَّاح فلم نجد لها ذكراً يُركَن إليه سوىٰ ما تقدَّم منه، وعهدته عليه. على أنَّ ما قاله مع تأخُّره بقرون لا يتيح له ادِّعاء هكذا دعوىٰ، وحسب التتبُّع فإنَّ ما يُدَّعىٰ في هذا الجانب لا يتخطَّىٰ الاحتال الضعيف.

## الإثارة الحادية عشر: لا توجد أدلَّة كافية تدلُّ على الولادة:

ادُّعي أنَّ الأدلَّة التاريخيَّة لا تنهض كحجَّة في إثبات ولادة الإمام المهدى ﷺ، وبعض هؤلاء ممَّن نعاصر هم.

فكيف نُشِت ولادة شخص معيَّن في الدنيا سواء كنَّا نُحِبُّه أو نبغضه؟ الجواب عنها:

- ١ أنَّ الولادة لا تحتاج إلى دليل قطعي متواتر، مع ذلك أثبتنا ولادة الإمام هي بعدَّة أدلَّة تقدَّمت توجب القطع بها.
- ٢ أنَّ الولادة لا تحتاج إلى الإجماع أو الوضوح أو الضرورة أو غيرها،
   مع ذلك أثبتنا بها ولادة الإمام ﷺ كها تقدَّم بعضها.
- ٣ أنَّ الولادة لا تحتاج إلى أدلَّة مستفيضة كالتي تحدَّثت عن العدد المحدَّد للأئمَّة الاثنى عشر، وقد مرَّت عليك.
- ٤ أنَّ الولادة تثبت بادِّعاء الأب أنَّ هذا المولود له، وقد تقدَّم إثبات ذلك.
  - ٥ أنَّ الولادة تثبت بالعقيقة من الأب عن وليده، وقد تقدَّم حصولها.
- ٦ أنَّ الولادة تثبت بقول القابلة، وهي السيِّدة حكيمة، كما روىٰ ذلك

١٠٦ ......دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

غير واحد من أصحابنا عليه ، ومنهم الشيخ الصدوق بلي في (كمال الدِّين) باب ما روى في ميلاد القائم(١٠).

الأخبار الكثيرة التي نُقِلَت عمَّن شاهده، ولعلَّنا نذكر جملة منها في الفصل القادم إنْ شاء الله تعالىٰ، وقد ذكرها الشيخ الطوسي إللهُ (٢).

٨ - أنَّ الولادة تثبت بنصِّ المؤرِّخين ونقلة الآثار، وقد تقدَّم جملة من الأقوال في ذلك.

فهل وجدت شواهد كهذه في ولادة شخص معيَّن في الدنيا؟!

أليس قد تقدَّم أنَّ من أدلَّة وجوده إنكار ولادته؟ فهل نحتاج بعد إنكار هؤلاء إلىٰ دليل لتثبت به ولادته؟!

وبذلك ننتهي من الحديث في هذا الفصل الذي عُقِدَ لإثبات ولادة الحجَّة ابن الحسن هي، ودفع الإثارات حول ولادته.

ونشرع بعون الله تعالىٰ في الفصل الثالث.

## خلاصة الدرس (التاسع عشر):

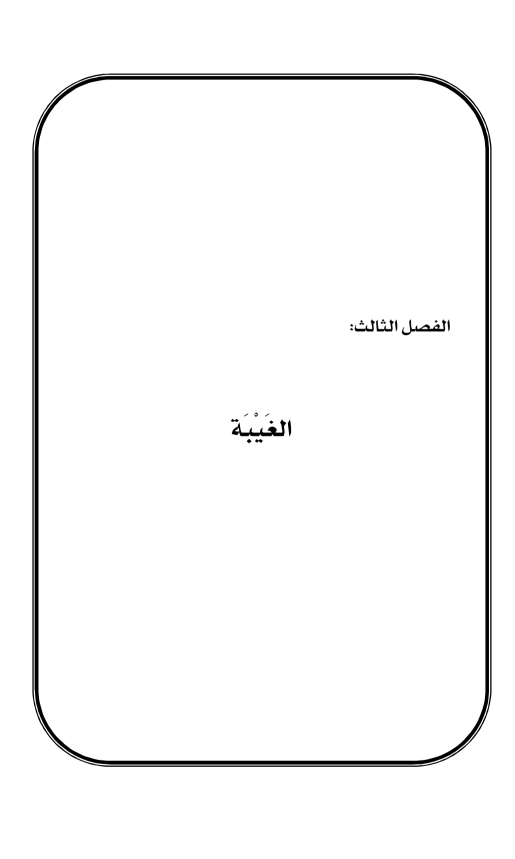
تحدَّثنا في مقام دفع الشبهة العاشرة التي ذكرها شيخ الطائفة إلى نقلاً عن البعض من أنَّه في وُلِدَ ومات، وكانت الإجابة عنها بأجوبة أربعة مفصَّلة، منها: عدم خلو الزمان من حجَّة، وكونه آخر الحُجَج ينافي موته، ومنها: أنَّ خروج التوقيعات علىٰ يد نوَّابه ينافي القول بموته.

كما وتحدَّثنا عن دفع الشبهة الحادية عشر، والتي ادَّعاها بعض من أنَّ الأدلَّة التاريخيَّة غير كافية في إثبات الولادة، وتمَّت الإجابة عنها بأجوبة ثمانية مفصَّلة أثبتت تحقُّق الولادة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) كمال الدِّين (ص ٤٢٤).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٢٥٣).



ضمن مباحث:

البحث الأوَّل: الغيبة: أقسامها، أسبابها، ماهيَّتها، أدلَّتها، إثارات وشُبُهات حولها.

البحث الثانى: النيابة في الغيبتين.

البحث الثالث: المهامُّ في عصر الغيبة.

البحث الرابع: علامات الظهور.

البحث الخامس: أدعياء المهدويّة.

قائمة بأهمّ المصادر التي ينبغي مراجعتها في هذا الفصل لمزيد من التوسعة:

١ - الغيبة/ الشيخ النعماني إلله أ الباب ١٠ و١٤ و١٦ و١٨.

٢ - كمال الدِّين وتمام النعمة/ الشيخ الصدوق إلله الباب ٤٤ و٤٥ و ٢٦ و ٥٥ و ٥٦ و ٥٧.

٣ - الغيبة/ الشيخ الطوسي إليه الله الأوَّل والسادس.

٤ - الإمام المهدي في مصادر علماء الشيعة/ إعداد مركز الدراسات التخصُّصيَّة في الإمام المهدي هي / الجزء الأوَّل/ الكتاب رقم ١٩ و ٢٠ و ٢٠.

٥ - المعارف المهدويّة قراءة تمهيديّة/ الشيخ عليّ الدهنين/ الفصل
 الثالث.

٦ - نظرات في رواية الوصيَّة (دراسة نقديَّة لشُبُهات مدَّعي اليهانيَّة)/
 الشيخ كاظم القره غولي/ الفصل الأوَّل والثالث.

#### الدرس العشرون

### البحث الأوَّل: تعريفها، أقسامها، أسبابها:

١ - تعريف الغيبة:

قال في (معجم مقاييس اللغة): (الغيب: أصل صحيح يدلُّ علىٰ تستُّر الشيء عن العيون، ثمّ يقاس، من ذلك الغيب...، ويقال: غابت الشمس تغيب غيبةً)(۱).

والمقصود به هنا غيبة الإمام الثاني عشر عليه من أهل البيت المنافي.

روى الشيخ الصدوق إلى عن محمّد بن موسى بن المتوكِّل، عن عليِّ بن إبراهيم، عن أبيه إبراهيم بن هاشم، عن عبد السلام بن صالح الهروي، عن أبي الحسن عليِّ بن موسى الرضا عليظ، عن أبيه، عن آبائه عليه عن عليً عليه الله قال: قال رسول الله عن الرضا عليه الله عن يالحقّ بشيراً ليغيبنَّ القائم من ولدي بعهد معهود إليه مني حتَّىٰ يقول أكثر الناس: ما لله في آل محمّد حاجة، ويشكُّ اخرون في ولادته، فمن أدرك زمانه فليتمسَّك بدينه، ولا يجعل للشيطان إليه سبيلاً بشكّه فيزيله عن ملَّتي ويُخرجه من ديني، فقد أخرج أبويكم من الجنَّة من قبل، وإنَّ الله عَلَى جعل الشياطين أولياء للذين لا يؤمنون (۱)، والحديث تامُّ سنداً.

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة (ج ٤/ ص ٤٠٣/ مادَّة غيب).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٥١).

١١٠ ......دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

### ٢ - أقسام الغيبة:

قُسِّمت الغيبة في لسان الأدلَّة إلىٰ قسمين، وعُبِّر عنها:

١ – القصيرة والطويلة أو الطولانيّة(١).

٢ - يظهر في الثانية (٢).

٣ - إحداهما قصيرة والأُخرى طويلة، وفي الأُولى لا يعلم بمكانه إلَّا خاصَّة شيعته، والأُخرى لا يعلم بمكانه إلَّا خاصَّة مواليه في دينه (٣).

قال الشيخ المفيد عليه إلى الشيخ المفيد المؤلف القيام المول من المؤلف المؤلف الأخرى، كما جاءت بذلك الأخبار، فأمَّا القصرى منها فمنذ وقت مولده إلى انقطاع السفارة بينه وبين شيعته وعدم السفراء بالوفاة، وأمَّا الطولى فهي بعد الأولى، وفي آخرها يقوم بالسيف) (٤).

والغيبة الصغرى: هي الفترة الممتدَّة إمَّا من ولادته ﴿ ٢٥٥هـ) إلى زمان وفاة السفير الرابع سنة (٣٢٩هـ)، أو من وفاة والده العسكري عَلَيْكُلُلُمُ (٢٦٠هـ) إلى وفاة السفير الرابع سنة (٣٢٩هـ).

أمَّا الغيبة الكبرىٰ فهي الفترة الممتدَّة من (٣٢٩هـ) إلىٰ زمان ظهوره ﷺ.

### ٣ - أسباب الغيبة وحكمتها:

ذكرت الروايات العديد من الأسباب لها، وليس المراد به السبب الحقيقي التكويني الذي لا يعلمه إلَّا الله والراسخون في العلم، وإنَّما هي حِكَم ومصالح أشار لها الشارع(٥).

<sup>(</sup>١) إلزام الناصب (ج ١/ ص ٢٤٦).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للنعماني (ص ١٧٧/ باب ١٠/ فصل ٤/ ح٦).

<sup>(</sup>٣) الكافي (ج ١/ ص ٣٤٠/ باب في الغيبة/ ح ١٩).

<sup>(</sup>٤) الإرشاد (ج ٢/ ص ٣٤٠).

<sup>(</sup>٥) نعم، ذكرت بعض الروايات أنَّها سرٌّ من أسرار الله تعالىٰ، ويأتي في الحلقة الثالثة بيان ذلك.

الفصل الثالث/ الدرس العشرون .....الفصل الثالث/ الدرس العشرون ....

# الحكمة الأُولىٰ: الخوف من القتل:

في رواية الكليني إلله عن زرارة، قال: قال أبو عبد الله عليتك : «لا بدَّ للغلام من غيبة»، قلت: ولِمَ؟ قال: «يخاف - وأوماً بيده إلى بطنه -»(١).

وفي رواية الصدوق إلى اللقائم غيبة قبل قيامه»، قلت: ولِمَ؟ قال: «يَخَافَ عَلَىٰ نفسه الذبح» (٢)، وفي روايته الأُخرىٰ عن يونس بن عبد الرحمن، قال: دخلت على موسىٰ بن جعفر عَلَيْهُ الله الله الله الله أنت القائم بالحقّ، ولكن القائم الذي يُطهِّر الأرض من أعداء بالحقّ؛ فقال: «أنا القائم بالحقّ، ولكن القائم الذي يُطهِّر الأرض من أعداء الله على ويملأها عدلاً كما مُلِئَت جوراً وظلماً هو الخامس من ولدي، له غيبة يطول أمدها خوفاً على نفسه، يرتدُّ فيها أقوام ويثبت فيها آخرون...» (٣)، وغيرها، فالروايات المتقدِّمة صريحة في أنَّ وقوع الغيبة كان لأجل الخوف على النفس.

قال السيِّد المرتضى بِإللهُ: (وغيبة ابن الحسن عَلليَّلا سببها الخوف على النفس المبيح للغيبة والاستتار، وما ضاع من هذا وتأخّر من حكم يبوء بإثمه من سبَّب الغيبة وأحوج إليها)(٤).

وفي شرح شيخ الطائفة إلى للعبارة المتقدِّمة، قال: (لا سبب للغيبة يجوز لأجله الاستتار إلَّا خوفه على الأذى في لأجله الاستتار إلَّا خوفه على الأذى في نفسه فإنَّه يجب أنْ يتحمَّل ذلك كلَّه...، كما يقول من خالفنا في النبيِّ في أنَّه يجب عليه أنْ يتحمَّل كلَّ أذى في نفسه دون القتل حتَّىٰ يصحَّ منه الأداء إلى الخلق ما هو لطف لهم)(٥).

<sup>(1)</sup> الكافي (ج 1/ ص 787/ باب في الغيبة/ ح 79).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٤٨١/ باب ٤٤/ ح ١٠).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٣٦١/ باب ٣٤/ ح ٥).

<sup>(</sup>٤) جُمَل العلم والعمل (ص ٤٤).

<sup>(</sup>٥) شرح جُمَل العلم والعمل (ص ٢٢٧ و٢٢٨/ بيان علَّة غيبة الإمام الثاني عشر).

إنْ قلت: لا معنى للخوف من القتل دفاعاً عن الدِّين وأداءً للوظيفة الإِلهيَّة في هداية الناس، وله في جدِّه الحسين عَلَيْكُمْ أُسوة حيث بذل مهجته من أجل الدِّين.

قلت: هذا يجوز لو كان ثَمَّة إمام يكون بعده يقوم بدور الإمامة بعد استشهاده، وحيث اقتضت حكمة الله تعالىٰ أنْ يكون آخر الأئمَّة فوجب عليه حفظ نفسه الشريفة بالغيبة، فضلاً عن أنَّ الغيبة أمر من الله تعالىٰ وعهد معهود إلىٰ الإمام من النبيِّ على على تقدَّم أوَّل بحث الغيبة.

إِنْ قلت: إذا كان الأمر كذلك فلِمَ لم يمنع الله تعالىٰ عنه القتل ويُؤدِّي وظيفته، فكما يمكن أنْ يُحفَظ بالغيبة يمكن أنْ يُحفَظ بحراسة الله تعالىٰ له، وذلك بمنع من يريد قتله، فيكون ظاهراً محميًّا بحراسة الله تعالىٰ ويُؤدِّي دوره.

قلت: إنَّ كيفيَّة الحفظ أمره منوط بالله تعالىٰ، ولا نعرف متىٰ يوجده ومع أيِّ شخص ومتىٰ يرفعه، وقد دلَّتنا الأدلَّة القطعيَّة - كها سوف يأتي - أنَّ طريقة الشريعة في حفظ الإمام المهدي على بأنْ يغيب عن الناس إلىٰ أنْ يحين وقت ظهوره، وبذلك نتعبَّد.

مضافاً إلى أنَّ الطريقة المقترحة في حفظه توجب الجبر والإلجاء وتمنع الأعداء على نحو الجبر من قتله، وسُنَّة الله تعالى قائمة في هذه الحياة على نظام الأسباب والمسبَّبات، وأنَّ الاختيار مناط التكاليف، بل لعلَّ في نصر ته بالملائكة مفسدة لا نعلمها. نعم، نحن نعلم أنَّ الله تعالىٰ حيث غيَّبه فالمصلحة فيها لا في نصر ته بالملائكة أو بإبطال التكليف والجبر.

### إثارات حول الخوف من القتل:

إنْ قلت: لِـمَ لا تفصلون بين ظهوره لأعدائه فيأتي سبب الغيبة الآنف، وبين ظهوره لأوليائه فلا وجه له؟

قلت: هذا لو كان سبب الغيبة منحصراً بخوف القتل، أمَّا مع تعدُّده كما ستقف عليه، فلا وجه للتفصيل.

ولو سُلِّم أَنَّ الغيبة تدور مدار الخوف من القتل فقط، فإنَّ ظهوره لأوليائه مبتلىٰ بالمانع، وهو أنَّهم كيف يعرفونه ويُميِّزونه، ليس ذلك إلَّا بالعلامات، وهي عامَّة، أو المعجزة ولها شرائطها ولا تأتي مع كلِّ فرد فرد، إذ إتيانها كذلك خلاف الحكمة.

علىٰ أنَّه يظهر لجملة من أوليائه علىٰ ما دلَّت عليه الآثار التي سجَّلت من رآه في الغيبة الصغرىٰ أو التامَّة.

بل ظهوره للبعض فقط خلاف الحكمة والوظيفة من تدبير الأُمَّة، فإنَّه إمام الأُمَّة لا أفراداً فيها.

إِنْ قلت: لِمَ لا تختلف الغيبة في زمان عن زمان فإنْ وجد أنصاراً ظهر وإنْ لم يجد غاب، وهكذا، فالخوف ليس عامًّا لكلِّ زمان ولا في كلِّ بلد.

قلت: لو وجد أنصاراً وظهر لا يصحُّ منه بعد ذلك الغيبة، إذ بهم يقم دولته، ولـيًا لم يظهر علمنا أنَّ ما يظهر من وجود أنصار غير كافٍ في زمانهم للظهور. على أنَّ ظهوره في زمان دون زمان خلاف الوظيفة المناطة به من إظهار العدل عند ظهوره للكلِّ وفي كلِّ زمان بعد ظهوره.

قال الشيخ الطوسي عِلَيْهُ: (لا فائدة في ظهوره سرَّا لبعض أوليائه، لأنَّ النفع المبتغىٰ من تدبير الأُمَّة لا يتمُّ إلَّا بظهوره للكلِّ ونفوذ الأمر)(١).

### خلاصة الدرس (العشرين):

تحدَّثنا عن تعريف الغيبة وانقسامها إلىٰ القصيرة والمعروفة بالصغرىٰ

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٩٨).

#### الدرس الحادي والعشرون

### الحكمة الثانية: ليس لأحد في عنقه بيعة:

دلَّت جملة من الروايات أنَّ من حِكَم الغيبة أنْ لا تكون في يد المهدي على الله يعتقد لطاغية من المراسيم الدِّينيَّة والعرفيَّة.

ومنها: ما رواه الصدوق إلله عن الإمام زين العابدين عليه «القائم منّا تخفى ولادته على الناس حتّى يقولوا: لم يُولَد بعد، ليخرج حين يخرج وليس لأحد في عنقه بيعة»(١)، والرواية تفيد التعليل، وهو يقتضي الانحصار، إلّا أنّا ذكر أسباب أُخرى يجعله جزء علّة.

وما رواه إلي عن الإمام الحسن عليك في حديث طويل جاء فيه: «... أمَا علمتم أنّه ما منّا أحد إلّا ويقع في عنقه بيعة لطاغية زمانه، إلّا القائم الذي يُصلّي روح الله عيسى بن مريم عليك خلفه، فإنّ الله عَلَى يُخفي ولادته، ويُغيّب شخصه لئلّا يكون لأحد في عنقه بيعة إذا خرج»(٢)، وغيرهما.

### الحكمة الثالثة: استيفاء غيبات الأنبياء عليها:

ورد في بيان هذه الحكمة عدَّة روايات، منها ما رواه الراوندي إللهُ عن أبي عبد الله عَلَيْتُلا: «إنَّ للقائم منَّا غيبة يطول أمدها»، قيل: ولِمَ ذلك؟ قال: «لأنَّ

<sup>(1)</sup> كمال الدِّين (ص 777 و777/ باب 17/ ح 7).

<sup>(</sup>۲) کیال الدِّین (ص ۲۱٦/ باب ۲۹/ ح۲).

دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية الله عن الله تعالىٰ أبىٰ إلَّا أنْ تجري فيه سُنَن من الأنبياء في غيباتهم، فإنَّه لا بدَّ له من استيفاء مدَّة الغيبات) (١).

وروى الصدوق إلى عن أبي عبد الله عَلَيْكُ : «إنَّ سُنَن الأنبياء عَلَيْكُ بها وقع بهم من الغيبات حادثة في القائم منَّا أهل البيت حذو النعل بالنعل والقذَّة »(۲)، وغيرهما.

ومدَّة غيباتهم اللَّه غير معلومة لنا، فكذلك غيبته الله.

إنْ قلت: إذا كان الأمر منوطاً بالاستيفاء لمدَّة غيباتهم فلا وجه للتعليل بالخوف من القتل وغيره.

قلت: هذا القول والاستشكال مبنيٌّ علىٰ أنَّ هذه علل حقيقيَّة، وتقدَّم أنَّها حِكَم تختلف وتتخلَّف.

#### الحكمة الرابعة: الإذاعة وكشف السرِّ:

ورد فيه عدَّة روايات، منها ما رواه النعماني الله عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه على الله عليه عن أبي عبد الله عليه على الله عليه على الله عليه على الله على الله

وروى بِهِ أيضاً عن أبي عبد الله عَلَيْنَك : «قد كان لهذا الأمر وقت، وكان في سنة أربعين ومائة، فحدَّثتم به وأذعتموه فأخَّره الله عَلَيْ»(١٠).

وروىٰ إلله أيضاً عنه عَالِيُّلا: «... إنَّ هذا الأمر قد أُخِّر مرَّتين»(٥).

<sup>(</sup>١) الخرائج والجرائح (ج ٢/ ص ٩٥٥).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٥٤٥/ باب ٣٣/ ح ٣١).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للنعماني (ص ٢٩٩/ باب ١٦/ ح ١).

<sup>(</sup>٤) الغيبة للنعماني (ص 70/ باب  $17/ - \Lambda$ ).

<sup>(</sup>٥) الغيبة للنعماني (ص ٣٠٣/ باب ١٦/ ح ٩).

وروى بِإِنْ كذلك عن الإمام الباقر عَلَيْكُا: «... إنَّ الله تعالىٰ قد كان وقَّت هذا الأمر في سنة السبعين، فلمَّا قُتِلَ الحسين عَلَيْكُ اشتدَّ غضب الله تعالىٰ فأخَره إلىٰ أربعين ومائة، فحدَّثناكم بذلك فأذعتم وكشفتم قناع الستر، فلم يجعل الله لهذا الأمر بعد ذلك وقتاً عندنا...»(۱).

و(الأمر) أو (هذا الأمر) مطلق، فكما ينطبق على ما تقدَّم من الأئمَّة عليه النطبق بإطلاقه على أمر الإمام على أمر الإمام من أن تكون هذه الطائفة من روايات حِكَم الغيبة، ولعلَّ في النصِّ الأخير ممَّا أوردناه ظهوراً في أنَّه بسبب الإذاعة لم يُجعَل لظهور أمرهم وقت حتَّىٰ زمان الإمام على ثمّ غيابه.

ويمكن أنْ يُستفاد أنَّ هذه النصوص تشمل أمر الإمام المهدي هما أرسله الشيخ النعماني إلى الله في كتابه الغيبة حيث عنون الباب (١٦) بهذا العنوان: (ما جاء في المنع والتوقيت والتسمية لصاحب الأمر عليه فهو جعلها لصاحب الأمر، نعم هو لم يذكر كونها من حِكم الغيبة وأسبابها، وهو ما استظهرناه مما ورد فيها «فأخّره الله»، والتأخير الوارد فيها مطلق. كما وأنَّ الخبر الثاني الذي رواه الشيخ النعماني إلى في هذا الباب صريح في أنَّ المراد بالأمر هو أمر الإمام هو ولو لا طول الحديث لنقلناه، فراجعه.

إِنْ قلت: إِنَّ هذه الروايات تتحدَّث عن طول الغيبة لا عن أصل وقوعها. قلت: هي تتحدَّث عن الأمرين معاً، إذ تقول بسبب الإذاعة أخَّر الله تعالىٰ الأمر، إذ لو لم يذعه الناس، لما أخَّره الله تعالىٰ ولما غيَّب وليَّ أمره.

وفي هذه النصوص مضامين عالية ينبغي الوقوف عندها ترتبط بعلم الله تعالى وبحث البداء، وحكمة إخبار الأئمَّة الله الناس مع علمهم بالإذاعة وكشف السرِّ، وغير ذلك.

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني (ص ٣٠٣ و٢٠٨/ باب ١٦/ ح ١٠).

# الحكمة الخامسة: استيفاء ودائع أهل الإيمان:

اقتضت حكمة الله تعالى وعدله أنْ ينال أهل الإيهان نصيبهم في الدنيا ممّا هو مقدَّر لهم، فاقتضى هذا العدل أنْ يتأخَّر الظهور إلى أنْ تستوفى وجوداتهم ويظهروا إلى الدنيا، وممّا ورد في هذا الشأن ما رواه الشيخ الصدوق إلى في (علل الشرائع) عن محمّد بن أبي عمير، عمَّن ذكره، عن أبي عبد الله عليك ، قال: قلت له: ما بال أمير المؤمنين عليك لم يقاتل فلاناً وفلاناً وفلاناً وفلاناً؟ قال: «لآية في كتاب الله عَلَيْ في (ولا تَوَيَّلُوا لَعَذَبُنَا الَّذِينَ كَفرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً أليماً ١٠٠٠ الله عَلَيْ لله تعالى الله علي من ظهر من أعداء الله فقتلهم » (١٠).

إنْ قلت: هل يستوجب هذا الاستيفاء تأخير العدل كلَّ هذه المدَّة عن الأعمّ من المؤمنين؟

قلت: ١ - بمقتضى الإيهان بالله تعالى وحكمته لا بدَّ أَنْ نؤمن أَنَّ تأخير العدل فيه مصلحة أكبر، وإلَّا مع الظلم الفظيع الذي وقع على البشريَّة كها تأخَّر يوم القيامة وإقامة العدل والانتصاف للمظلوم.

٢ - أنّنا نعتقد بمقتضى الأدلّة الآتية أنّ غيبة الإمام علين لا تعني انعدامه وعدم تأثيره في مجريات الأحداث، فهو يؤثّر بمقدار الذي يحفظ ولو الحدّ الأدنى من العدل في الكون.

٣ - إنَّ ما ذُكِرَ من روايات تتحدَّث عن حِكَم، أي ليست قطعيَّة لا تختلف ولا تتخلَف، فلو وُجِدَت مصلحة أهم لأظهره الله تعالىٰ.

إِنْ قلت: هل ينتهي المؤمنون في أعقاب الكُفَّار بعد هذا الاستيفاء؟

الفصل الثالث/ الدرس الحادي والعشرون ......

قلت: إلىٰ أوان الظهور نعم، وهذا ما تقتضيه حكمة النصِّ.

# الحكمة السادسة: كره مجاورة القوم:

وممَّا ورد في بيان هذه الحكمة ما رواه الشيخ الكليني إللهُ عن أبي جعفر عَالِئلًا: «إذا غضب الله تبارك وتعالىٰ علىٰ خلقه نحَّانا عن جوارهم»(١).

قال المازندراني إلله في شرح هذه الفقرة: (نحَّانا عن جوارهم بالغيبة عنهم)(١).

# الحكمة السابعة: التمييز والتمحيص:

وقد ورد في هذه الحكمة عدَّة طوائف، وقد يقال فيها كما في ما بعدها: إنَّها حكمة طول الغيبة لا أصل وقوع الغيبة، وكيفها كان فقد تُعَدُّ من أسبابها بعد ملاحظة جملة من رواياتها، ومنها ما رواه الشيخ النعماني الله عن الإمام الرضا عَاليَكِيْ : "والله لا يكون ما تمدُّون إليه أعينكم حتَّىٰ تُمُحَّصواً وتُميَّزوا وحتَّىٰ لا يبقىٰ منكم إلَّا الأندر فالأندر "".

وعن الإمام موسىٰ بن جعفر عَلَيْكُ : «... إذا فُقِدَ الخامس من ولد السابع من الأئمَّة فالله الله في أديانكم، فإنَّه لا بدَّ لصاحب هذا الأمر من غيبة يغيبها حتَّىٰ يرجع عن هذا الأمر من كان يقول به، يا بنيَّ إنَّما هي محنة من الله امتحن بها خلقه، لو علم آباؤكم وأجدادكم ديناً أصحِّ من هذا الدِّين لاتَّبعوه...»(1).

ومن العناوين التي ذُكِرَت في هذه الروايات: «إنَّ هذا الأمر لا يأتيكم إلَّا بعد إياس»(٠٠).

<sup>(</sup>۱) الكافي (ج 1/ ص 787/ باب في الغيبة/ ح 71).

<sup>(</sup>٢) شرح أُصول الكافي (ج ٦/ ص ٢٧١).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للنعماني (ص ٢١٦/ باب ١٢/ ح ١٥).

<sup>(</sup>٤) الغيبة للطوسي (ص ١٦٦ و١٦٧/ ح ١٢٨).

<sup>(</sup>٥) الكافي (ج ١/ ص  $^{8}$ / باب التمحيص والامتحان/ ح  $^{8}$ ).

٠ ١٢ ...... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

ومنها: ﴿ لأنَّ الله عَلَا يُحِبُّ أَنْ يمتحن خلقه ﴾ (١٠).

ومنها: «حتَّىٰ يرجع عن هذا الأمر من كان يقول به»(٢).

ومنها: «إنَّما هو محنة من الله ﷺ امتحن بها خلقه»<sup>(٣)</sup>.

ومنها: «ليغيبنَّ عنهم حتَّىٰ يقول الجاهل: ما لله في آل محمّد حاجة»(٤٠).

وهناك عدَّة طوائف يمكن أنْ يُستَظهر منها حِكَم أُخرىٰ تأتي في دراسة موسَّعة إنْ شاء الله تعالىٰ.

#### ٤ - ماهيّة الغيبة:

عرفنا فيما سبق أنَّ الغيبة هنا يُقصد بها غيبة الإمام الثاني عشر من أهل البيت عليه عن الحواسِّ وعدم العلم بمكانه، وهنا نسأل: ما هي ماهيَّة الغيبة التي وقعت في الإمام الثاني عشر عليه؟

فهل هو غائب غيبة عنوان أم معنون، أم أنَّ هناك شيئاً آخر؟ تختلف الإجابة بلحاظ زمان الغيبة، ولعلَّنا نُقسِّمها إلىٰ ثلاثة أقسام:

الفترة الأُولى: أوائل زمان غيبته إمَّا من ولادته إلى غيبته الكبرى أو من وفاة والده عُليَّكِ إلى غيبته الكبرى، وفي هذه الفترة هو غائب عن أغلب الناس ولا يعرفه إلَّا الخاصُّ، كما دلَّت عليه الروايات المتقدِّمة، حيث إنَّ أباه عُليَّكِ أخرجه إلى بعض أصحابه بشخصه وعنوانه، أمَّا عن عامَّة الناس فهو غائب عنهم بشخصه وعنوانه، فالغيبتان بالمعنيين المتقدِّمين - غيبة شخص وغيبة عنوان - واقعتان في هذه الفترة الزمنيَّة بحسب اختلاف الأشخاص، فعن عنوان - واقعتان في هذه الفترة الزمنيَّة بحسب اختلاف الأشخاص، فعن

<sup>(</sup>۱) کہال الدِّین (ص ۳٤٦/ باب ۳۳/ ح ۳۲).

<sup>(7)</sup> الكافي (7) ص (7) باب في الغيبة (7)

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) الغيبة للطوسي (ص ٣٤٠ و ٣٤١/ ح ٢٩٠).

الفترة الثانية: وهي الغيبة التامَّة، فقد يقال: إنَّ غيبته فيها عن الناس هي غيبة معنون وشخص، فشخصه وجسمه غائب عن الناس، اعتهاداً على جملة من الروايات، منها ما رواه الشيخ الكليني إلله عن عدَّة من أصحابنا، عن جعفر بن محمّد، عن ابن فضَّال، عن الريَّان بن الصلت، قال: سمعت أبا الحسن الرضا عَلَيْسَكُلْ يقول - وسُئِلَ عن القائم -، فقال: «لا يُرى جسمه، ولا يُسمَّىٰ اسمه»(۱).

وما رواه الشيخ الصدوق إليه ، قال: حدَّ ثنا محمّد بن الحسن عَلِيْك ، قال: حدَّ ثنا سعد بن عبد الله ، قال: حدَّ ثنا أبو جعفر محمّد بن أحمد العلوي ، عن أبي هاشم داود بن القاسم الجعفري ، قال: سمعت أبا الحسن صاحب العسكر عَلَيْك يقول: «الخلف من بعدي ابني الحسن ، فكيف لكم بالخلف من بعد الخلف؟»، فقلت: ولِم جعلني الله فداك؟ فقال: «لأنّكم لا ترون شخصه ولا يحلُّ لكم ذكره باسمه»، قلت: فكيف نذكره؟ قال: «قولوا: الحجّة من آل محمّد هي «۱۰».

وقد يقال: إنَّ غيبته هي غيبة عنوان وهويَّة، أمَّا شخصه وجسمه فموجود بين الناس، وممَّا يدلُّ على هذا القول من الروايات ما رواه الشيخ الصدوق الله بن جعفر قال: حدَّثنا محمّد بن موسى بن المتوكِّل إليه الله عن عقول: «والله إنَّ صاحب الحميري، عن محمّد بن عثمان العمري إليه أن قال: سمعته يقول: «والله إنَّ صاحب هذا الأمر ليحضر الموسم كلَّ سنة فيرى الناس ويعرفهم ويرونه ولا يعرفونه»(").

وقد يقال: إنَّ هذه الطائفة تُقيِّد الأُولىٰ وتُفسِّر معنىٰ الجسم والشخص

<sup>(</sup>١) الكافي (ج 1/ ص  $^{77}$ / باب في النهي عن الاسم/ ح  $^{7}$ ).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٣٨١/ باب ٣٧/ ح ٥).

<sup>(</sup>٣) كهال الدِّين (ص ٤٤٠/ باب ٤٣/ ح ٨).

١٢٢ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

بالعنوان والهويَّة، لأنَّ الثانية صريحة والأُولى ظاهرة، إذ إطلاق الشخص على العنوان عرفي، أمَّا الجسم بقرينة بقيَّة النصوص لا مانع يمنع من استعماله فيه العنوان - وإنْ لم تَقْبَل بالتقييد المذكور يمكن حمل عدم رؤية الجسم على فترة خاصَّة من الغيبة أو جماعة خاصَّة من الناس.

وبذلك يتبيَّن أنَّ من المناسب حمل الغيبة على غيبة العنوان في هذه الفترة الزمنيَّة.

الفترة الثالثة: وهي فترة قد يقال: إنّها من فترات الغيبة، وقد يقال غير ذلك، وهي ما قبل ظهوره العلني في مكّة المكرَّمة وانتقاله من المدينة المنوَّرة إليها وتجمُّع خُلَص الأصحاب حوله، فقد روى الشيخ النعماني إليه عن الإمام الباقر عليلا: «يا جابر، الزم الأرض ولا تُحرِّك يداً ولا رجلاً حتَّىٰ ترىٰ علامات أذكرها لك إنْ أدركتها: ... ويبعث السفياني جيشاً إلى الكوفة وعدَّتهم سبعون ألفاً، فيصيبون من أهل الكوفة قتلاً وصلباً وسبياً، فبينا هم كذلك إذ أقبلت رايات من قِبَل خراسان وتطوي المنازل طيًّا حثيثاً، ومعهم نفر من أصحاب القائم، ثمّ يخرج رجل من موالي أهل الكوفة في ضعفاء فيقتله أمير جيش السفياني بين الحيرة والكوفة، ويبعث السفياني بعثاً إلى المدينة فينفر المهدي منها إلى مكّة، فيبلغ أمير جيش السفياني أنَّ المهدي قد خرج إلى مكّة، فيبعث جيشاً علىٰ أثره فلا يُدركه حتَّىٰ يدخل مكّة خائفاً يترقب علىٰ سُنَة موسىٰ بن عمران عليكلاً ... "(١)، فهي تشبه إلىٰ حدٍ ما الفترة الأُولىٰ.

### خلاصة الدرس (الحادي والعشرين):

تحدَّثنا عن الحكمة الثانية للغيبة لكي لا يكون في عنقه بيعة لأحد، وكذلك

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني (ص ٢٨٨ و٢٨٩/ باب ١٤/ ح ٦٧).

### الدرس الثاني و العشرون أدلّة الغيبة

### ٥ - أدلَّة الغيبة:

الدليل الأوَّل: الملازمة:

عرَّف المناطقة وغيرهم أنَّ اللازم البيِّن بالمعنىٰ الأخصّ هو ما يلزم من تصوُّره بلا حاجة إلىٰ توسُّط شيء آخر.

وفي مقامنا بعد أنْ أقمنا الأدلَّة القطعيَّة على ولادة الحجَّة بن الحسن عَلَيْكُل، وأنَّه آخر الأئمَّة عَلَيْكُم، ومع ذلك لم نشاهده بالوجدان، فلا بدَّ أنْ يكون غائباً عنَّا، فلازم الولادة وأنَّه آخر الأئمَّة عَلَيْكُم، مع عدم مشاهدته، الغيبة.

### الدليل الثاني: السبر والتقسيم:

حيث ثبت أنَّ لكلِّ زمان إماماً، وعدم خلو الناس من رئيس في وقت من الأوقات، ومن شرط الرئيس أنْ يكون مقطوعاً على عصمته، فلا يخلو إمَّا أنْ يكون ظاهراً أو غائباً، ومع علمنا أنَّ كلَّ من يدَّعي الرئاسة ظاهراً ليس بمعصوم، لأنَّ ظاهر أفعالهم ينافيها، قطعنا أنَّ المعصوم غائب مستور (۱).

إنْ قلت: قد ادُّعيت الغيبة لغيره، وممَّن ادَّعاها الكيسانيَّة والناووسيَّة والفطحيَّة والواقفيَّة، وغيرهم.

قلت: ثبت بطلان دعوى هؤلاء مفصَّلاً في الفصل الأوَّل، فراجع.

(١) راجع: الغيبة للطوسي (ص ٣).

الفصل الثالث/ الدرس الثاني والعشرون: أدلَّة الغيبة ..............................

### الدليل الثالث: الإعجاز في الانطباق:

قال الحلبي إليه (... وأمَّا الضرب الثالث من النصِّ، فهو ما ورد عن آبائه (صلوات الله عليهم) من النبيِّ وأمير المؤمنين إلى ابنه الحسن بن عليِّ الله الخبر، من بغيبة الحجَّة قبل وجوده، وصفتها قبل مولده، ووقوع ذلك مطابقاً للخبر، من غير أنْ ينخرم منه شيء...)(۱).

وقال الشيخ الطوسي إلله: (... موضع الاستدلال من هذه الأخبار ما تضمَّن الخبر بالشيء قبل كونه، فكان كما تضمَّنه...)(٢).

فالغيبة مخبَر عنها قبل وقوعها، ووقعت كما جاء بها الخبر.

### الدليل الرابع: الفرعيَّة:

الغيبة المدَّعاة فرعٌ لأُصول - قد صحَّت في محلِّها -، ومع صحَّة تلك الأُصول لا يقع ارتياب في هذا الفرع، قال السيِّد المرتضىٰ إللهُ : (إنَّ الغيبة فرع لأُصول إنْ صحَّت فالكلام في الغيبة أسهل شيء وأوضحه، إذ هي متوقّفة عليها) (")، وهذه الأُصول هي الإمامة والعصمة، وقد تقدَّم ضرورة وجود إمام في كلِّ زمان، وأنْ يكون معصوماً، كما وتقدَّم الدليل على إمامته بالخصوص، فهذه الأُصول تامَّة، فالغيبة تكون تامَّة أيضاً بعين ما قاله السيِّد المرتضىٰ إللهُ.

#### الدليل الخامس: التوقيعات:

التوقيعات مصطلح معروف تقدَّمت الإشارة إليه في الدليل السابع في الدرس الثالث عشر من أدلَّة الولادة، ووجود التوقيعات مفروغ عنه، ودلالته على الغيبة من الواضحات، حتَّىٰ عُرِفَت الجهة التي تصدر منها التوقيعات

<sup>(</sup>١) تقريب المعارف (ص ٤٢٨).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ١٧٣).

<sup>(7)</sup> رسائل الشريف المرتضى (7 - 7) ص (7).

177 ......دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية بالناحية المقدَّسة، كنايةً عن غيبة الإمام ، وأنَّه غير ظاهر للعيان، إلَّا أنَّ هناك جهة تصدر عنها التوقيعات، وهي جنابه المقدَّس.

إِنْ قلت: إِنَّ التوقيع فرع الغيبة، فكيف يصحُّ الاستدلال به عليها؟

قلت: إنَّ الاستدلال به على الغيبة بعد زمان حصولها وثبوتها وكونها من القضايا التي لا خفاء فيها عند الإماميَّة، فإنَّها صادرة من الناحية المقدَّسة لا خفاء فيه.

#### الدليل السادس: السفراء:

إنَّ الضرورة القائمة على وجود سفراء أربعة للإمام على - على ما سيأتي الاستدلال عليه مفصَّلاً - تقتضي لازماً بيِّناً بالمعنى الأخص، في أنَّ هذا النظم لمؤلاء السفراء وأنْ يكونوا واحداً بعد واحد، وأنَّ التوقيعات تصدر في الغالب على يديهم مع تمام دلالتها على كونها من الإمام وتوقيعه على ، تقتضي وجود غيبة له على .

# الدليل السابع: الروايات الدالَّة على الغيبة:

ورد عن أهل البيت الله في غيبة الإمام المهدي الله روايات كثيرة، نذكر منها:

ا - ما رواه الشيخ الكليني إلله السناد معتبر عن أبي عبد الله عليه بمكانه فيها إلّا خاصّة شيعته، والأُخرى لا يعلم بمكانه فيها إلّا خاصّة شيعته، والأُخرى لا يعلم بمكانه فيها إلّا خاصّة مواليه»(١).

٢ - وروى الشيخ الطوسي إليه الساده عن أبي عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله المامر غيبتين إحداهما تطول حتَّىٰ يقول بعضهم: مات، ويقول بعضهم: قُتِل، ويقول بعضهم: دهب، حتَّىٰ لا يبقىٰ على أمره من أصحابه إلَّا

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ٣٤٠/ باب في الغيبة/ ح ١٩).

٣ - وروى إلى أيضاً عن الإمام موسى بن جعفر عليه الله الله أي أيضاً عن الإمام موسى بن جعفر عليه الله الله أي أديانكم، فإنّه لا بدّ لصاحب هذا الأمر من غيبة يغيبها حتّى يرجع عن هذا الأمر من كان يقول به، يا بنيّ إنّا هي محنة من الله امتحن بها خلقه، لو علم آباؤكم وأجدادكم ديناً أصحّ من هذا الدّين لا تَبعوه... (٢).

عن الإمام زين العابدين عَالِيَكُمْ في حديث طويل جاء فيه: «... إنَّ أهل زمان غيبته القائلين بإمامته والمنتظرين لظهوره أفضل من أهل كلِّ زمان...»(٣).

٥ - وروىٰ إللهُ أيضاً عن الإمام الباقر غليلا: «... وأمَّا شبهه من موسىٰ غليتك، فدوام خوفه، وطول غيبته، وخفاء ولادته، وتعب شيعته من بعده ممَّا لقوا من الأذىٰ والهوان إلىٰ أنْ أذن الله ﷺ في ظهوره ونصره وأيَّده علىٰ عدوِّه...»(١٠).

٦ - وروىٰ ﴿ أَيضاً عن الإمام الصادق عَلَيْكَلا: «... لو بقي في غيبته ما بقي نوح في قومه لم يخرج من الدنيا حتَّىٰ يظهر فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت جوراً وظلماً »(٥).

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ١٦١ و١٦٢/ ح ١٢٠).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ١٦٦ و١٦٧/ ح ١٢٨).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٣٢٠/ باب ٣١/ ح٢).

<sup>(</sup>٤) كمال الدِّين (ص ٣٢٧/ باب ٣٢/ ح ٧).

<sup>(</sup>٥) كهال الدِّين (ص ٣٤٢/ باب ٣٣/ ح ٢٣).

١٢٨ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

٧ - وروىٰ ﷺ: «... ذاك الرابع من ولدي، يُغيِّبُه الله في ستره ما شاء...»(١).

والأحاديث في هذا الباب طويلة كما قال الشيخ الطوسي إلله (٢).

# خلاصة الدرس (الثاني والعشرين):

تحدَّثنا في هذا الدرس عن أدلَّة الغيبة، وكان من بينها دليل الملازمة وكيفيَّة دلالته على الغيبة، وكذلك دليل السَّبر والتقسيم والإعجاز في الانطباق، ودليل الفرعيَّة عن أُصول لا شكَّ فيها، ودلالة التوقيعات عليها، ودلالة وجود السفراء على الغيبة، كما وتحدَّثنا في الدليل السابع عن الروايات الدالَّة على الغيبة، وذكرنا سبعة روايات دالَّة على ذلك.

\* \* \*

(۱) كمال الدِّين (ص ٣٧٦/ باب ٣٥/ ح٧).

<sup>(</sup>٢) راجع: الغيبة للطوسي (ص ١٥٨).

### الدرس الثالث والعشرون إثارات حول الغيبة

أثيرت حول غيبة الإمام المهدي الله العديد من الأسئلة والإشكالات منذ زمن الأئمَّة عليه إلى يومنا هذا، ونتناول قدراً منها بها يناسب الحلقة.

### الإثارة الأولى: الغيبة والعدم سواء:

وأشار إليها السيِّد المرتضىٰ عليه أله أله أله أحد وأشار إليها السيِّد المرتضى على الله أحد ولا ينتفع منه البشر، وبين عدم وجوده أصلاً؟

قال إلله أحد ولا ين وجوده غائباً لا يصل إليه أحد ولا ينتفع به بشر وبين عدمه؟ وإلّا جاز إعدامه إلى حين علم الله سبحانه بتمكين الرعيّة له كما جاز أنْ يبيحه الاستتار حتّى يعلم منه التمكين لله فيظهر)(١).

### والجواب عنها:

1 - لا نُسلِّم أنَّه لا يصل إليه أحد، أمَّا في زمان غيبته الصغرى فكان له نوَّاب أربعة يتواصلون معه، وجملة من الوكلاء، وعدد آخر من الموالين، وأمَّا في الغيبة الكبرى فقد أثبت من لا يصحُّ تكذيبهم أنَّ له على عدَّة لقاءات مع أوليائه بالطريقة التي تناسب غيبته، كما أنَّ الروايات التي نُقِلَت سابقاً وتحدَّثت عن تقسيم غيبته تحدَّثت عن وجود لقاءات ووصول بعض مواليه في الغيبتين إليه، فليس العدم ووجوده في الغيبة سواء.

<sup>(</sup>١) رسائل الشريف المرتضىٰ (ج ٢/ ص ٢٩٧).

لو سلَّمنا عدم حصول ذلك أيضاً فلا يلزم الاستواء بين الغيبة والعدم أيضاً، فإنَّ وظائف الإمام الله ليست منحصرة بالهداية الظاهريَّة للأُمَّة، وسيأتي في البحث الثالث الحديث عن وظائف الإمام الله تجاه الأُمَّة في غيبته.

٣ - على أنَّ ذلك كلَّه لو لم نعلمه، كفانا علمنا بإمامته وعصمته للقول بضرورة وجوده وإنْ لم نعلم ذلك تفصيلاً، بل يدفعنا هذا العلم للجزم بأنَّ هناك سبباً راجحاً أوجب غيبته، إذ مع عصمته لا يفعل ما يخلُّ بوظيفة إمامته.

وقد أجاب السيِّد المرتضى بِلَيْنُ بوجوه عديدة ذكرنا جملة من مضامينها وتركنا نقل عبارته بطولها لمناسبة الحديث جانب الاختصار، والمناسب مراجعة كلهاته لما فيها من فوائد عديدة، منها: معرفة طريقة علمائنا المتقدِّمين في الردِّ علىٰ شُبُهات المخالفين.

٤ - أنَّ الإعدام للإمام يصدر من الله، وهو مخالف للطفه سبحانه،
 بخلاف الغيبة، فإنَّها بسبب الظالمين، فلا تكون للعاصين والظالمين حجَّة في قبال الله تعالىٰ.

### الإثارة الثانية: أين حكمتها؟

لا تصحُّ الغيبة ما لم يكن فيها وجه حكمة، فها هو؟

وقد أشار إلى هذه الشبهة الشيخ الطوسي إلله ، إذ قال: (فإنْ قيل: نحن نعترض قولكم في إمامته بغيبته بأنْ نقول: إذا لم يمكنكم بيان وجه حسنها دلَّ ذلك على بطلان القول بإمامته، لأنَّه لو صحَّ لأمكنكم (بيان) وجه الحسن فيه)(۱)، كها ذكر هذا الإشكال غيره.

والجواب عنها:

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٨٦).

الفصل الثالث/ الدرس الثالث والعشرون: إثارات حول الغيبة.......

١ - بالنقض: بوجه الحكمة في كثير من الفرعيّات، فها وجه الحكمة في رمى الجمرات في الحجّ لو سألنا الملحد عن ذلك؟

٢ - أنَّ الكلام في الغيبة فرع علىٰ أُصول تقدَّمت، والحكمة فيها الحكمة في تلك الأُصول، فبعد إمامته وعصمته لا نحتاج لبيان وجه حكمة لغيبته، إذ يكفي أنَّه معصوم.

٣ - لقد ذكرنا في بحث أسباب الغيبة وحِكَمها ما فيه كفاية في دفع هذه الشبهة.

إِنْ قلت: نحن نتكلُّم عن الغيبة بمعزل عن الإمامة، فلا ينجرُّ الكلام إلى الحديث عن عصمته وإمامته (۱).

قلت: لا خيار في ذلك بمقتضىٰ فرعيَّتها.

### الإثارة الثالثة: الغيبة والرفع إلى السماء سواء:

قال الشيخ الطوسي بالله في: (وكذلك قولهم: ما الفرق بين وجوده بحيث لا يصل إليه أحد وبين وجوده في السهاء؟)(٢).

#### والجواب عنها:

السماء كالأرض إذا كان بحيث لا يمنع وجوده في السماء أنْ يُؤدِّي وظيفته المناطة به كما في حالات العروج للنبيِّ الأكرم المناطة به كما في حالات العروج للنبيِّ الأكرم

٢ - دلَّت الأخبار (٣) علىٰ أنَّه مع غيبته هو في الأرض، ويحضر الموسم كلَّ

<sup>(</sup>١) أشار إلى ذلك الشيخ الطوسي إليه في الغيبة (ص ٨٨).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٩٣).

۱۳۲ ........... دروس استدلاليّة في العقيدة المهدويّة / الحلقة الثانية سنة يرى الناس ويرونه لكن لا يعرفونه، فهو غائب غيبة عنوان (روحي فداه)، ويُؤدِّي وظبفته على أتمّها.

#### الإثارة الرابعة: لا بهذا الطول:

إنْ قيل: نُسلِّم لكم الغيبة ولكن لا بهذا الطول، فقد مرَّ علىٰ غيبته إلىٰ الآن (١١٨٦) سنة، ومعها لا وجه لكم للتمسُّك بإمامته وأنَّه يقوم بوظيفته.

#### قلنا:

١ - لا نُفرِّق بين الغيبة الطويلة والقصيرة، فالزمان لا مدخليَّة له، لأنَّ وظيفة الإمام على محفوظة في الجملة، وما دامت محفوظة فلا فرق في الغيبة حينئذٍ. علىٰ أنَّ البصيرة المستحكمة لدىٰ الأتباع لا يضرُّها قصرت الغيبة أم طالت.

٢ – جاءتنا الأخبار – وقد تقدَّم شطر منها في الدليل السابع من الدرس السابق –، والتي لا يسعنا تكذيبها أنَّ له ﷺ غيبتين إحداهما قصيرة والأُخرىٰ طويلة ونحن فيها، بل إنَّ طولها من المعاجز التي أخبر بها أهل العصمة قبل وقوعها.

أمَّا عن كون الغيبة مانعة عن أداء دوره، فسيأتي إنْ شاء الله تعالى الحديث عن جملة من وظائفه على في زمن الغيبة الكبرى.

### الإثارة الخامسة: لا بهذا العمر:

وحيث وصل الكلام إلى ذكر شبهة طول غيبته ودفعها بها تقدَّم، من الحسن أنْ نذكر الشبهة المعروفة حول طول عمر الإمام ، فقد تقدَّم أنَّ مولده سنة (٢٥٥هـ)، فعمره إلى الآن ما يزيد على (١١٨٥) سنة، وإلى حين خروجه ما يناسب ذلك الزمان، وهذا أمر غير معتاد ولا معقول.

الفصل الثالث/ الدرس الثالث والعشرون: إثارات حول الغيبة... الدرس الثالث والعشرون: إثارات حول الغيبة

#### الجواب عن ذلك:

العقل لا يمنع من أنْ يطول عمر الإنسان أو أيّ كائن حي، فطول العمر من الممكنات الذاتيَّة، أمَّا وقوعاً فكذلك، حيث سجَّل التاريخ الكثير ممَّن طالت أعهارهم، وممَّا دلَّ على وقوع طول العمر من الذكر الحكيم قوله تعالىٰ: ﴿ فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَاماً ﴾ (العنكبوت: ١٤).

قال السيِّد المرتضى بِاللهِ : (وزيادة عمر الغائب عَاليَّلًا على المعتاد لا قدح به، لأنَّ العادة قد تنخرق للأئمَّة عَلَيْكُ والصالحين) (١).

وعلَّق الشيخ الطوسي إللَّهُ على عبارة أُستاذه قائلاً: (فأمَّا طول الغيبة وخروجه عن العادة، فلا اعتراض به أيضاً لأمرين:

أحدهما: أنَّا لا نُسلِّم أنَّ ذلك خارق للعادة، لأنَّ من قرأ الأخبار ونظر في أحوال من تقدَّم ووقف على ما سُطِرَ في الكُتُب من ذكر المعمّرين، علم أنَّ ذلك قد جرت العادة بمثله...

والوجه الآخر: أنَّا لو سلَّمنا أنَّ ذلك خارق للعادات كلِّها عاداتنا وغيرها، كان أيضاً جائزاً عندنا، لأنَّ أكثر ما في ذلك أنْ يكون معجزاً، وإظهار المعجزات عندنا يجوز على ما ليس بنبيِّ من إمام أو صالح، وهو مذهب أكثر الأُمّة غير المعتزلة والزيديّة والخوارج، وإنْ سمَّىٰ بعضهم ذلك كرامات لا معجزات، ولا اعتبار بالأسماء، بل المراد خرق العادات)(۱).

٢ - جاءت الروايات لتُبيِّن أنَّ الإمام هي هو صاحب العمر الطويل، وعمَّا ورد فيها ما رواه الشيخ الصدوق إليه بسند صحيح عن الإمام الصادق عليك :
 (عاش نوح غاليك ألفى سنة وخمسائة سنة...) (٣).

<sup>(</sup>١) جُمَل العلم والعمل (ص ٤٥).

<sup>(</sup>٢) شرح جُمَل العلم والعمل (ص ٢٣٤/ مبحث طول الغيبة وزيادة عمر الغائب).

<sup>(</sup>٣) كهال الدِّين (ص ٥٢٣/ باب ٤٦/ ح ١).

١٣٤ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

وفي مقام التشبيه بغيبة نوح عَلَيْكُ يقول الإمام الصادق عَلَيْكُ في الرواية التي نقلها الشيخ الطوسي بِإِنْ : «ما تُنكِرون أنْ يمدَّ الله لصاحب هذا الأمر في العمر كما مدَّ لنوح عَلَيْكُ في العمر »(١).

### خلاصة الدرس (الثالث والعشرين):

تحدَّثنا عن الإشكالات التي أثيرت حول الإمام على، وكانت الأُولىٰ أنَّ الغيبة والعدم سواء، وتمَّ الإجابة عنها بثلاثة أجوبة، وكذلك الثانية تمَّ الإجابة عنها بثلاثة أجوبة، وكان عنوانها: (أين الحكمة من الغيبة؟)، فيها كانت الثالثة أنَّ الغيبة والرفع إلىٰ السهاء سواء، وتمَّ دفعها بجوابين، وكذلك تمَّ دفع الشبهة الرابعة المعنونة: (لا بهذا الطول)، وأمَّا الشبهة الخامسة والتي كان عنوانها: (لا بهذا العمر)، فتمَّ دفعها بجوابين مفصَّلين أيضاً.

\* \* \*

(١) الغيبة للطوسي (ص ٢١١/ ح ٤٠٠).

### الدرس الرابع والعشرون إثارات حول الغيبة

### الإثارة السادسة: أروناه إنْ كان حقًا:

### والجواب عنها:

ا بالنقض: وكما قال الشيخ الصدوق إلى في الإجابة عنها: (إنَّه لا تلزمك حجَّة الله تعالى ذكره لأنَّك لا تراه، ولا تلزمك حجَّة الرسول عليت لأنَّك لم ترَه)(٢).

إِنْ قلت: إِنَّ الملحد لا يعتقد بالله تعالىٰ كي يُنقَض عليه.

قلت: ليس مقصود الشيخ الصدوق إلله إشكالاً وجواباً هو المعنى الاصطلاحي للملحد، وإنَّما يريد به المعنى الأعمّ، وهو الإنكار.

فهل يُلتزم صاحب الشبهة أنَّ كلَّ غائب إذا طُلِبَ حضوره ولم يحضر فهو خرافة؟

٢ - جميع المسلمين يعتقدون بحياة عيسىٰ عَالِيْلًا وأنَّه لم يمت، فهم

<sup>(</sup>١) كمال الدِّين (ص ٨٨).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

١٣٦ ......دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

مطالَبون بأنْ يروناه لكي نؤمن به حسب هذا المنطق، وكذلك الحال في الخضر عُلليَّلًا، فإنَّهم يؤمنون به ويعتقدون بحياته، فهم مطالبون بأنْ يروناه كي نؤمن به.

فإنْ قيل: إنَّ عيسىٰ عَالِينًا ذُكِرَت حياته في القرآن الكريم.

قلنا: إنَّ الإمام المهدي ﷺ ذُكِرَت حياته في السُّنَّة الشريفة القطعيَّة، وهي حجَّة كالقرآن الكريم.

٣ - يعتقد جملة من المسلمين بل أغلبهم بالدجّال، وأنَّه حيُّ وموجود على الأرض، كما يقول الشينة عبد العزيز الراجحي في شرحه لـ (أُصول السُّنَة لأحمد ابن حنبل): (من أُصول السُّنَة عندنا الإيهان بأنَّ... الدجَّال رجلٌ من بني آدم لا بدَّ من الإيهان به، وهو مربوط في جزيرة من جزائز البحر)(۱)، فلِمَ لا يروناه حسب هذا المنطق؟

٤ - ثمّ علىٰ فرض تحقُّق اللقاء مع هؤلاء، فهل سينقلون الحقيقة؟ وهل سيؤمن الآخرون إذا سمعوا منهم أو يُصدِّقونهم؟

تقدَّمت الأدلَّة التي نصَّت علىٰ أنَّ الإمام ﷺ ستقع فيه غيبة، وفي زمان غيبته لا يراه عامَّة الناس، ولا يسعنا إنكار هذه الأدلَّة التي نبعت عن أُصول قطعيَّة.

### الإِثارة السابعة: لِمَ وقعت فيه الغيبة دون من سبق من آبائه الله ؟

قال الشيخ الصدوق الله : (وقد يعترض معترض جاهل بآثار الحكمة...، بأنْ يقول: ما بال الغيبة وقعت بصاحب زمانكم هذا دون من تقدَّم من آبائه الأئمَّة بزعمكم، وقد نجد شيعة آل محمِّد عَلَيْكُ في زماننا هذا أحسن حالاً وأرغد

<sup>(</sup>١) الموقع الرسمي للشيخ عبد العزيز الراجحي.

#### والجواب عن ذلك:

١ - تقدَّم أنَّه ﴿ آخر الأئمَّة عَلَيْكُ ، وهذا يقتضي في حقِّه ما لا يقتضيه في حقِّ غيره من آبائه عَلَيْكُ الذين إنْ عُدِمَ واحد منهم جاء الإمام الذي بعده، بخلافه هو ﴿ فَإِنَّهُ آخر الأئمَّة عَلَيْكُ والمَدَّخر لإقامة دولة العدل.

٢ - تقدَّم أنَّ الأدلَّة دلَّت على وقوع الغيبة فيه به بالخصوص دون غيره من آبائه عليه قبل ولادته وولادتهم، فقد تحدَّث بها رسول الله عليه .

٣ - أنَّ ظهور الأئمَّة اللَّهُ أو استتارهم منوط بهم لا بنا، فهم الأعرف بتكليفهم منَّا، وتقدَّم في طيَّات الأجوبة المتقدِّمة ما يصلح للإجابة هنا أيضاً.

### الإثارة الثامنة: الغيبة توجب الانحراف:

قد يقال: إنَّ الغيبة في الإمام ﷺ قد أوقعت الناس في الحيرة وصارت سبباً للاختلاف في الإمامة، ممَّا أوجب انحراف الناس عن الحقِّ، مع أنَّ وجود الإمام ﷺ لهداية الناس إليه، فكيف هذا(٢٠)؟

### والجواب عنها:

١ - لا نُسلِّم أنَّ الغيبة هي السبب وراء انحراف من انحرف عن الحقّ، بل عدم إيهانه به هو السبب، وهذا يجري في آبائه المَهَا عمَّن انحرف عنهم الناس، فليس وجودهم هو السبب في انحراف الناس، وهل يقال: إنَّ إمامة أمير المؤمنين عَالِئلًا هي سبب في انحراف بعض أفراد الأُمَّة عن الحقِّ؟!

<sup>(</sup>١) كمال الدِّين (ص ٥٥).

<sup>(</sup>٢) أشار إلى هذا الإيراد الشيخ الصدوق إلله في كمال الدِّين (ص ٢٨).

١٣٨ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

إنَّ الانحراف والاستقامة وظيفة المكلَّف، وليست منوطة بوقوع الغيبة أو عدمها.

٢ - دلّت الأخبار وبمضامين مختلفة علىٰ أنّ الغيبة محنة من الله امتحن بها خلقه، وأنّها توجب تولّد الشكوك، وأنّ بعضهم سوف يرتاب فيها وينحرف عن صاحبها ، إلّا أنّه في ذات الوقت امتدح الثابتين عليها والمتمسّكين بإمامته أثناءها حتّىٰ قالت عنهم بعض النصوص أنّهم أفضل من أهل كلّ زمان أن فليس للمتخاذلين والمنحرفين أنْ يلقوا بانحرافهم عن إمامته علىٰ غيبته، فإنّ الأخبار قد نبّهتهم إلىٰ هذا الامتحان الدائم، وحفّزتهم علىٰ تخطيه بها أعطتهم من عظيم المنزلة.

### الإثارة التاسعة: لم لم يعطُ القدرة على المدافعة؟

يقول البعض (٢): لِمَ خلق الله الأعداء؟ وإذا خلقهم لِمَ أعطاهم القدرة على المدافعة؟ على إيذاء الإمام؟ وإذا أعطاهم القدرة لِمَ لم يُعطِ الإمام القدرة على المدافعة؟ والجواب عنها:

انَّ الأنبياء اللَّهُ إلَّا ما ندر قد تعرَّضوا للتشريد والتنكيل والإقصاء، وبعضهم قُتِلَ وصُلِبَ وهجِّر وحورب وما شاكل، فهل يصحُّ أنْ يقال: لِـمَ خلق الله الأعداء؟ وإذا خلقهم لِـمَ لم يُعطِ الأنبياء اللَّهُ القدرة على الانتصار؟

٢ – دلَّتنا الأدلَّة التي لا يُسعنا إنكارها أنَّ للمهدي قدرة، لكنَّها مدَّخرة بأمر الله تعالى وأنَّها فاعلة لا منفعلة، ونحن عباد، قادتنا الأدلَّة لأُصول ثابتة صحيحة، فما يتفرَّع عليها نؤمن به ونُصدِّقه وإنْ لم نعلم الحكمة فيه، وممَّا تقدَّم من الأُصول ضرورة الإمامة في كلِّ زمان، وأنَّ الإمام علينا إلَّا الإذعان والإيهان.

<sup>(</sup>١) كمال الدِّين (ص ٣٢٠/ باب ٣١/ ح ٢)، والرواية مرويَّة عن الإمام عليِّ بن الحسين عَلَيْكُل.

<sup>(</sup>٢) قاله الدهلوي في التحفة الاثنا عشريَّة في ثنايا حديثه عن الإمام المهدي ﷺ (ص ٦٦).

تحدَّثنا عن الإثارة والشبهة السادسة وتمَّ ردُّها بـ (٥) ردود، ثمّ تحدَّثنا عن الشبهة السابعة وتمَّ ردُّها بـ (٣) ردود، ثمّ تحدَّثنا عن الشبهة الثامنة وكان مضمونها أنَّ الغيبة توجب الانحراف وتمَّ ردُّها بردَّين، وانتقلنا بعدها إلىٰ الشبهة التاسعة ورددناها بردَّين.

### الدرس الخامس والعشرون إثارات حول الغيبة

# الإثارة العاشرة: بغيبته غاب الحقُّ وتعطَّلت الحدود:

إنَّا نقول لكم: مع غيبته كيف نصيب الحقَّ ونقيم الحدود؟ وهذا الإيراد مستفاد من كلمات الشيخ الطوسي إللهُ (١) وغيره.

### والجواب عنها:

ا - أنَّ إصابة الحقِّ أو عدم إصابته ليس منوطاً بمشاهدة الإمام ، فلعلَّ بعض من كان في زمان الإمام الصادق عَلَيْكُ وغيره من الأَئمَّة السابقين المَّنَّ وإنْ لم يشاهدوهم أصابوا الحقَّ، فيها أخطأه من شاهدهم.

٢ - أمَّا إقامة الحدود، فالأمر ليس منوطاً بوجود الإمام حتَّىٰ يُشكَل بغيبته، بل منوط ببسط يده، فهذا أمير المؤمنين عَلَيْكُ ومن جاء بعده من ولده الميَّا - باستثناء زمان بسط يدهم -، فهل كانت الحدود تقام على وجهها مع وجودهم؟

٣ - أنَّ الحقَّ الذي غاب والحدَّ الذي تعطَّل هو في رقبة من تسبَّب في غيبة الإمام وعدم بسط يده.

٤ - أَنَّ الشريعة قد خُفِظَت بنَقَلَة الأخبار وما دوَّنته الكُتُب من الآثار، فلا يلزم من حصول الغيبة ضياعها.

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٩٤ - ٩٨).

إِنْ قلت: قد يغيب عن الحفظة أُمور كثيرة، كما أنَّ جملة من الأحكام لم تصل إلينا بسبب تلف الكُتُب أو قصد تضييعها، فكيف حُفِظَت الشريعة بالتدوين؟ علىٰ أنَّ في البين لازم فاسد من كون الحافظ للشريعة نَقَلَة الأخبار وليس الإمام.

قلت: لو كان التلف موجباً لضياع كلِّ الشريعة وتغيير رسمها بحيث لا يبقىٰ منها إلَّا الاسم لوجب عليه أنْ يحفظها إمَّا بظهوره أو إقامة ما به يحصل الحفظ. على أنَّ هذا فرض مجانب للواقع، فإنَّ أهم أُصول الشريعة محفوظة يداً بيد ولم يطرأ عليها التبدُّل والتحريف في أزمان أشدّ من هذه.

إنْ قلت: وكيف تُجيب على ما دلَّ على تبدُّل الإسلام وغربته وانحراف الناس عنه، وعدم بقاء شيء منه سوى الاسم والرسم كقوله الإسلام غريباً وسيعود غريباً كما كان، فطوبي للغرباء "(١٠)؟

قلت: هذا المعنى مسلَّم لكن لا على ما يُفهَم منه أنَّ جميع الإسلام وبكليَّته قد تغيَّر وتبدَّل، والوجدان شاهد على بقاء جملة من أحكامه وآثاره وآدابه وإنْ كان قد انحر ف جملة أُخرى منها وتبدَّلت.

وليس في البين لازم فاسد من كون الحافظ لها هم نَقَلَة الأخبار، إذ هو الحافظ من ورائهم والمؤيِّد بـ «إنَّا غير مهملين لمراعاتكم»(٢)، على ما سيأتي في الاستدلال في بيان وظيفته في الغيبة.

مضافاً إلى أنَّ المقصود من عود الإسلام غريباً هو قلَّة الالتزام بتعاليمه من أو امر ونواهي.

<sup>(</sup>۱) تفسیر العیّاشی (ج ۲/ ص ۳۰۳/ ح ۱۱۸).

<sup>(</sup>٢) الاحتجاج (ج ٢/ ص ٣٢٣).

١٤٢ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

#### الإثارة الحادية عشر: الذنب أوجب الحجب:

قال الشيخ الطوسي إليه : (فإنْ قيل: فيجب على هذا أنْ يكون كلُّ من لم يظهر له الإمام يقطع على أنَّه على كبيرة...)(١).

#### والجواب عنها:

١ - ليس الحجب مُناطاً بكلِّ فرد فرد حتَّىٰ يلحظ المانع جهة الإفراد علىٰ نحو الانحلال.

٢ - قد يظهر الإمام البعض العصاة، كما هو حاصل في قضيَّة جعفر أكثر من مرَّة (٢)، فلا معنى للتوقُّف على الذنب.

٣ - تقدَّم بيان حكم الغيبة، وأنَّها عامَّة وغير مختصَّة ببعض دون بعض،
 وعليه فليس السبب المانع من التشرُّف برؤية الإمام على هو الذنب، كما أنَّه ليس
 الموجب لحصول الغيبة.

### الإثارة الثانية عشر: هل فعلاً غاب في السرداب؟

من الشُّبُهات التي تتردَّد علىٰ ألسنة الكثيرين ومنهم ابن تيميَّة حيث قال: (... كالسرداب الذي بسامرًا الذي يزعمون أنَّه غاب فيه) ".

(١) الغيبة للطوسي (ص ١٠٢).

والمرَّة الأُولىٰ عند الصلاة علىٰ جنازة الإمام العسكري عَلَيْكُل، حيث قال الله لعمَّه: «تأخَّر يا عمّ، فأنا أحقّ بالصلاة علىٰ أبي» (كمال الدِّين: ص ٤٧٥/ باب ٤٣/ ح ٢٥).

والثانية عندما كبسوا دار الإمام العسكري عليه محيث قال الله لعمّه: «يا جعفر، أدارك هي؟» (كال الدِّين: ص ٤٤٢/ باب ٤٣/ ح ١٥).

(٣) منهاج السُّنَّة (ج ١/ ص ٤٤).

<sup>(</sup>٢) روى الكليني بين عن عليًّ، عن أبي عبد الله بن صالح وأحمد بن النضر، عن القنبري - رجل من ولد قنبر الكبير - مولى أبي الحسن الرضا عليه قال: جرى حديث جعفر بن عليًّ فذمَّه، فقلت له: فليس غيره فهل رأيته؟ فقال: لم أرّه، ولكن رآه غيري، قلت: ومن رآه؟ قال: قد رآه جعفر مرَّ تين، وله حديث. (الكافي: ج ١/ ص ٣٣١/ باب في تسمية من رآه عليه لعمّه: «تأخَّر با عمّ، والمَّة الأولى عند الصلاة على حنازة الامام العسك ي عليه عنه قال عليه لعمّه: «تأخَّر با عمّ،

الفصل الثالث/ الدرس الخامس والعشرون: إثارات حول الغيبة ......

والذهبي القائل: (... وهم يدَّعون بقاءه في السرداب من أربعهائة و خمسين سنة، و أنَّه صاحب الزمان)(١).

والغزالي القائل: (... كقول الإماميَّة المنتظرة: إنَّ الإمام مختفٍ في السرداب)(٢).

#### والجواب عنها:

١ - أنَّ السرداب بيت يُتَّخذ تحت الأرض يقي من الحرِّ، وهو أمر رائج في البلدان الحارَّة إلىٰ الآن.

ولا يوجد لدينا نصُّ يقول: إنَّه ﷺ غاب في السرداب، وإنَّه باقٍ فيه وسيخرج منه، وكُتُبنا بين يدي الناس.

٢ - أنّنا نعتقد أنّ الإمام على غاب دون أنْ نعلم بمكانه، وأنّه حينها يخرج ففي مكّة المكرّمة - على ما سيأتي في الفصل الرابع - على ما نصّت عليه الأخبار، فالكلام في السرداب محض افتراء.

أُمَّا احترام الشيعة لسرداب سامرَّاء وإقامة طقوس العبادة والزيارة فيه، فلأنَّه محلُّ سكن وعبادة ثلاثة من المعصومين عَلَمَا الله من هذه الناحية يُتبرَّك به وتُستَحبُّ زيارته.

#### خلاصة الدرس (الخامس والعشرين):

تحدَّثنا في إطار الجواب عن الشبهة العاشرة في أجوبة (٤) عنها، ثمّ انتقل الحديث إلى الجواب عن الشبهة الحادية عشر بـ (٣) أجوبة، وجاء بعدها الجواب عن الشبهة الأخيرة في هذا البحث وهي شبهة السرداب، وذكرنا في مقام دفعها (٣) أجوبة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) تاريخ الإسلام (ج ١٩/ ص ١١٣).

<sup>(</sup>٢) مجموعة رسائل الإمام الغزالي (ص ٢٥٠).

# الدرس السادس والعشرون البحث الثاني: النيابة في الغيبتين

كانت السيرة قائمة على الاتّصال المباشر ورؤية الأئمّة عليه عمّن سبقوا الإمام على، في حين أنّ الغيبة تمنع من ذلك، فصارت النيابة بديلاً عن الاتّصال المباشر، وقد تحدّثنا في تقسيم الغيبة، أنّها تنقسم بلحاظ الاتّصال بالناس إلى ما لا يعلم بمكانه فيها إلّا خاصّة شيعته وهي القصيرة، أمّا الثانية فلا يُدرى أين هو ولا يعلم بمكانه إلّا خاصّة مواليه، وأنّها تطول ويظهر بعدها.

والصغرىٰ منهم استمرَّت من سنة (٢٥٥) أو (٢٦٠) هجريَّة إلىٰ (٣٢٩) هجريَّة على (٣٢٩) هجريَّة، كان له فيها أربعة سفراء.

أمًّا الغيبة الكبرى فهي التامَّة، وأنَّ من ينوب عنه فيها الفقهاء.

# كيف يلتقي الشيعة بالإمام ﷺ؟

إنَّ من كان من المؤمنين يرغب في لقاء الإمام عُللِيَكُ كان بإمكانه ذلك رغم الصعوبات التي تواجه اللقاء خصوصاً بالنسبة للإمامين العسكريَّين عليَّكُا، إلَّا أنَّ الحال اختلف بعد رحيل الإمام العسكري عَلليَكُلْ.

أفضل من يُحدِّثنا عن الأيَّام الأُولىٰ بعد رحيل الإمام العسكري عَاليَّلاً النصوص، فلنُلقي نظرةً ونتعرَّف على الأحداث التي جرت فيها:

# أحداث أيَّام الرحيل:

روىٰ الشيخ الصدوق عِليَّ عن الشيخ العمري وجماعة أنَّ الإمام الحسن

الفصل الثالث/ الدرس السادس والعشرون: البحث الثاني: النيابة في الغيبتين.......... ١٤٥

العسكري عَالَيْكُ عرض عليهم ولده الحجَّة الله وقال لهم: «هذا إمامكم من بعدي، وخليفتي عليكم، أطيعوه ولا تتفرَّقوا من بعدي في أديانكم فتهلكوا، أمَا إنَّكم لا ترونه بعد يومكم هذا»، قالوا: فخرجنا من عنده، فها مضت إلَّا أيَّام قلائل حتَّىٰ مضىٰ أبو محمّد عَاليَكُلان.

وروى بالله عن أبي الأديان، قال: كنت أخدم الإمام الحسن عليه وأحمل كُتُبه إلى الأمصار، فدخلت عليه في علّته التي تُوفّي فيها (صلوات الله عليه)، فكتب معي كُتُباً وقال: «امض بها إلى المدائن، فإنّك ستغيب خسة عشر يوماً وتدخل إلى سُرَّ من رأى في اليوم الخامس عشر وتسمع الواعية...»، فسأله أبو الأديان عن الإمام الذي بعده، فقال عليه الله إلى الأديان: فكان كما أخبر عليه القائم بعدي...»، وذكر له علامات أخرى، يقول أبو الأديان: فكان كما أخبر عليه أخيا فهو القائم فإذا أنا بالواعية في داره، وإذا به عليه المغتسل، وإذا أنا بجعفر بن علي أخيه بباب الدار والشيعة من حوله يُعزُّونه ويُهنونه...، إلى أنْ قال: فلم هم جعفر بالتكبير خرج صبي بوجهه سمرة، بشعره قطط، بأسنانه تفليج، فجبذ برداء جعفر بن علي أ، وقال: «تأخّر يا عمّ، فأنا أحقّ بالصلاة على أبي»، فتأخّر جعفر، وقد أربد وجهه واصفرَّ، فتقدَّم الصبيُّ وصلًى عليه ودُفِنَ إلىٰ جانب قبر أبيه المهاله أنه قال الصبي أبي بصري، هات جوابات الكُتُب التي معك...»(٢).

### الحوادث بعد الشهادة:

وروىٰ عِلَيْهُ أيضاً عن الحسن بن وجناء، عن أبيه، عن جدِّه أنَّه كان في دار الحسن ابن عليٍّ الكذَّاب، واشتغلوا بالنهب ابن عليٍّ الكذَّاب، واشتغلوا بالنهب

<sup>(</sup>۱) كمال الدِّين (ص ٤٣٥/ باب ٤٣/ ح٢).

<sup>(</sup>٢) راجع: كمال الدِّين (ص ٤٧٥ و٤٧٦/ باب ٤٣).

١٤٦ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

والغارة، وكانت همَّتي في مولاي القائم عُلليَّلا، قال: فإذا (أنا) به قد أقبل وخرج عليهم من الباب وأنا أنظر إليه، وهو عُلليَّلا ابن ستّ سنين، فلم يرَه أحد حتَّىٰ غاب)(١).

الجدير بالذكر أنَّ الأخبار في أحداث رحيل الإمام العسكري غَالِئُلُم وأيَّامه الأخيرة وأوائل إمامة الإمام الحجَّة على كثيرة، أخذنا منها هذا المقدار، ومن المناسب قراءتها، ففيها تفاصيل كثيرة وأحداث مهمَّة، فراجع (٢).

#### حوادث تفتيش الدار:

ا - نقلها الشيخ الصدوق إلله ، وممّا جاء فيها: (... حتّى تُوفِي عَالِئِلًا لأيّام مضت من شهر ربيع الأوّل من سنة ستّين ومائتين، فصارت سُرّ من رأى ضجّة واحدة - مات ابن الرضا -، وبعث السلطان إلى داره من يُفتِّشها ويُفتِّش حُجَرها، وختم على جميع ما فيها، وطلبوا أثر ولده، وجاؤوا بنساء يعرفن بالحبل، فدخلن على جواريه...، فلمّا دُفِنَ وتفرق الناس اضطرب السلطان وأصحابه في طلب ولده وكثر التفتيش في المنازل والدور...)(").

٢ - ما رويناه عن الشيخ الصدوق إلله آنفاً وتحت العنوان: (الحوادث بعد الشهادة) حيث ورد فيه: (فكبستنا الخيل وفيهم جعفر بن علي الكذاب، واشتغلوا بالنهب والغارة، وكانت هم تي في مولاي القائم عليه من الباب وأنا أنظر إليه، وهو عليها ابن ست سنين، فلم يره أحد حتى غاب) (١٠).

<sup>(</sup>۱) کہال الدِّین (ص ٤٧٣/ باب ٤٣/ ح ٢٥).

<sup>(</sup>٢) راجع: كمال الدِّين (ص ٤٣٤ فصاَعداً/ باب ٤٣ ذكر من شاهد القائم عَاليَّلًا ورآه وكلَّمه)، وفيه (٢٦) حديثاً.

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٤٣).

<sup>(</sup>٤) كمال الدِّين (ص ٤٧٣/ باب ٤٣/ ح ٢٥).

٣ - ما رواه رشيق صاحب المادراي، قال: (بعث إلينا المعتضد ونحن ثلاثة نفر، فأمرنا أنْ يركب كلُّ واحد منَّا فرساً ونجنب آخر ونخرج متخفِّين لا يكون معنا قليل ولا كثير إلَّا على السرج مصلى، وقال (لنا): الحقوا بسامرَّة، ووصف لنا محلّة وداراً، وقال: إذا أتيتموها تجدون على الباب خادماً أسود، فاكسبوا الدار، ومن رأيتم فيها فأتوني برأسه...)، إلىٰ آخر الخبر الذي سوف يأتي ذكر محلِّ الشاهد فيه (۱).

٤ - وما روي عن رشيق صاحب المادراي مثله أيضاً، وجاء فيه:
 (... فخرج (من) السكَّة التي علىٰ باب السرداب، ومرَّ عليهم، فلمَّا غاب قال الأمير: انزلوا عليه، فقالوا: أليس هو مرَّ عليك؟ فقال: ما رأيت، قال: ولِـمَ تركتموه؟ قالوا: إنَّا حسبنا أنَّك تراه)(٢).

#### التشريد والتنكيل:

### الشيعة بعد الإمام العسكرى عليلا:

ما حصل للشيعة بعد الإمام العسكري غَلْسُكُ كان صعباً جدًّا حتَّىٰ سُمّيت

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٢٤٨ و٢٤٩/ ح ٢١٨).

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار (ج ٥٦/ ص ٥٢ و٥٣/ ح ٣٧).

<sup>(</sup>٣)  $|V_{i}(m)| \leq (7 - 7)^{-3}$ 

وقد تقدَّم في الفصل الأوَّل ردُّ جميع الفِرَق وإثبات الحقِّ مع الفرقة الثابتة، وهي التي تُشكِّل جمهور الشيعة ومشهور الفقهاء والصلحاء منهم، وقوله إلله عفر، ومنهم من تاه، ومنهم من شكَّ، ومنهم من وقف على تحيُّره) لا يعني ذلك كثرتهم ووجاهتهم، بل هم قلّة وانقرضوا، كما تقدَّم إليك كلمات الشيخ المفيد إلله وتصريحه بانقراضهم بأجمعهم في زمانه، حيث قال إلله ما نصُّه: (وليس من هؤلاء الفِرَق التي ذكرناها فرقة موجودة في زماننا هذا وهو من سنة ثلاث وسبعين وثلاثهائة إلّا الإماميَّة الاثنا عشرية القائلة بإمامة ابن الحسن...)(۱).

وممَّا رواه الشيخ الصدوق إلله أيضاً في حكاية محمّد بن جعفر الحميري مع جعفر بعد وفاة الإمام العسكري عليه حيث قال: ... لمَّا قُبِضَ سيّدنا أبو محمّد الحسن بن علي العسكري (صلوات الله عليها) وفد من قم والجبال وفود بالأموال التي كانت تُحمَل على الرسم والعادة، ولم يكن عندهم خبر وفاة الحسن عليه أن وصلوا إلى سُرَّ من رأى سألوا عن سيّدنا الحسن بن علي المن فقيل لهم: إنّه قد فُقِدَ، فقالوا: ومَنْ وارثه؟ فقالوا: أخوه جعفر بن علي فسألوا عنه، فقيل لهم: إنّه قد خرج متنزّها وركب زورقاً في الدجلة يشرب عليّ، فسألوا عنه، فقيل لهم: إنّه قد خرج متنزّها وركب زورقاً في الدجلة يشرب

<sup>(</sup>۱) کہال الدِّین (ص ۲۰۸/ باب ۳۸/ ح ۲).

<sup>(</sup>٢) الفصول المختارة (ص ٣٢١).

الفصل الثالث/ الدرس السادس والعشر ون: البحث الثاني: النيابة في الغيبتين.......... ١٤٩ ومعه المغنُّون، قال: فتشاور القوم، فقالوا: هذه ليست من صفة الإمام، وقال بعضهم لبعض: امضوا بنا حتَّىٰ نردَّ هذه الأموال على أصحابها...، ولكن بعضهم قال: ... قفوا بنا حتَّىٰ ينصر ف هذا الرجل ونختبر أمره بالصحَّة، فلمَّا انصرف دخلوا عليه...، إلى أنْ يقولون بعد وصولهم إليه: ... يا سيِّدنا نحن من أهل قم ومعنا جماعة من الشيعة وغيرها، وكنَّا نحمل إلى سيِّدنا أبي محمّد الحسن ابن عليِّ الأموال...، قال: احملوها إليَّ، قالوا: لا، إنَّ لهذه الأموال خبراً طريفاً...، كنَّا إذا وردنا بالمال على سيِّدنا أبي محمَّد عَاليَّكُ يقول: جملة المال كذا وكذا ديناراً، من عند فلان كذا، ومن عند فلان كذا، حتَّىٰ يأتي علىٰ أسهاء الناس كلِّهم...، فقال جعفر: كذبتم، تقولون علىٰ أخى ما لا يفعله، هذا علم الغيب ولا يعلمه إلَّا الله، قال: فلمَّا سمع القوم كلام جعفر جعل بعضهم ينظر إلىٰ بعض...، إلىٰ أنْ قالوا: لا نُسلِّم المال إلَّا بعلامات...، فدخل جعفر علىٰ الخليفة -وكان بسُرٌّ من رأىٰ -، فاستعدىٰ عليهم...، فقال لهم الخليفة: اعطوها لجعفر، فقالوا له: نحن مستأجرون ولا بدُّ من علامة كنَّا نعرفها وقد جرت العادة بذلك، فسأل الخليفة عن العلامة، فأخبروه، فقال الخليفة لجعفر: القوم رُسُل، وما علىٰ الرسول إلَّا البلاغ المبين، إلىٰ أنْ جاءهم غلام بعد أنْ أُخرجوا خارج أسوار المدينة وقال لهم: أنا عبد مولاكم وهو يدعوكم، فأدخلهم دار الإمام الحسن عُلايتك : ... فإذا ولده القائم سيِّدنا عُلايتك قاعد على سرير...، ثمّ قال: جملة المال كذا وكذا ديناراً حمل فلان كذا...، فحملنا إليه الأموال...(١).

### نقل دار الوكالة إلى بغداد:

إلى أنْ يقول في النصِّ السابق: (... وأمرنا القائم عَلَيْتُكُمْ أَنْ لا نحمل إلى سُرَّ

<sup>(</sup>١) راجع: كمال الدِّين (ص ٤٧٦ - ٤٧٩/ باب ٤٣/ ح ٢٦).

من رأى بعدها شيئاً من المال، فإنَّه ينصب لنا ببغداد رجلاً يُحمَل إليه الأموال ويخرج من عنده التوقيعات...، وكنَّا بعد ذلك نحمل الأموال إلى بغداد إلىٰ النوَّاب المنصوبين بها ويخرج من عندهم التوقيعات).

من هنا بدأت أحداث نقل دار النيابة إلى بغداد، وبدأت ملامح مرحلة جديدة في العلاقة مع الإمام على من خلال النوّاب المنصوبين من قِبَله على.

### المتشرّفون بالرؤية:

ولا بدَّ من التنبيه علىٰ أنَّ من رأى الإمام الله سواء أيَّام إمامة والده عَلَيْكُلًا أو أيَّام غيبته الصغرى جماعة كثيرة من فقهاء الطائفة ومشايخها وغيرهم من سواد الشيعة والناس، وقد ذكر الشيخ الكليني والصدوق والطوسي عَلَيْكُ وغيرهم أبواباً تحت عنوان (باب من رآه عَلَيْكُل) نذكر بعضاً من الأخبار التي ثبتت علىٰ نحو التواتر الإجمالي:

روى الكليني إلى بسند صحيح عن محمّد بن عبد الله ومحمّد بن يحيى جميعاً، عن عبد الله بن جعفر الحميري، قال: اجتمعت أنا والشيخ أبو عمرو إلى عند أحمد بن إسحاق، فغمزي أحمد بن إسحاق أنْ أسأله عن الخلف، فقلت له: يا أبا عمرو، إنّي أُريد أنْ أسأل عن شيء، وما أنا بشاكً فيها أُريد أنْ أسألك عنه...، وقد أخبرني أبو علي أحمد بن إسحاق عن أبي الحسن عليك ، قال: سألته وقلت: من أعامل أو عمّن آخذ وقول من أقبل؟ فقال له: «العمري ثقتي، فها أدّى إليك فعني يُؤدّي، وما قال لك عني فعني يقول، فاسمع له وأطع، فإنّه الثقة المأمون»، وأخبرني أبو علي أنّه سأل أبا محمّد عليك عن مثل ذلك، فقال له: «العمري وابنه وأطعهما فإنّه الثقتان المأمونان»، فهذا قول إمامين قد مضيا فيك، قال: فخرّ أبو

قال الحميري أبو العبَّاس: (فكنَّا كثيراً ما نتذاكر هذا القول ونتواصف جلالة محلِّ أبي عمرو)(٢).

وروى الصدوق بسند صحيح عن محمّد بن موسى المتوكل، عن عبد الله ابن جعفر الحميري، قال: سألت محمّد بن عثمان العمري إليّن ، فقلت له: أرأيت صاحب هذا الأمر؟ فقال: نعم، وآخر عهدي به عند بيت الله الحرام وهو يقول: «اللّهُمّ أنجز ما وعدتني»(٣).

وكذلك رواه الشيخ الطوسي إلله في باب من رآه وفي حديثه عن السفراء، فراجع (١٠).

أمَّا من رآه أو وقف على بعض معجزاته من الوكلاء فقد عُدَّ منهم: من بغداد العمري وابنه وحاجز والبلالي والعطَّار، ومن الكوفة العاصمي، ومن الأهواز محمّد بن إبراهيم بن مهزيار، ومن أهل قم أحمد بن إسحاق، ومن أهل همدان محمّد بن صالح، ومن أهل الريِّ البسَّامي والأسدي، ومن أهل آذربيجان القاسم بن العلاء، ومن أهل نيسابور محمّد بن شاذان، ومن غير الوكلاء جماعة أيضاً، فراجع (٥٠).

### خلاصة الدرس (السادس والعشرين):

تحدَّثنا عن الكيفيَّة التي كان يلتقي بها المؤمنون مع الأئمَّة السُّلاء، وكيف

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ٣٢٩ و ٣٣٠/ باب في تسمية من رآه عليلا/ ح ١).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٥٥٣/ ح ٣١٥).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٤٤٠/ باب ٤٣/ ح ٩).

<sup>(</sup>٤) الغيبة للطوسي (ص ٢٥١ و٣٦٤/ ح ٢٢٢ و٣٣٠).

<sup>(</sup>٥) كمال الدِّين (ص ٤٤٢ و٤٤٣/ باب ٤٣/ ح ١٦).

المتدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية على المحورة ما بعد على المحجَّة في غيبته، وعن أحداث أيَّام الرحيل، وحوادث ما بعد الشهادة، وحوادث تفتيش الدار والتشريد والتنكيل الذي وقع على الشيعة، ومن ثمَّ نقل دار الوكالة إلى بغداد، وتحدَّثنا عمَّن تشرَّف بلقاء الإمام على من فقهاء الشيعة وعلمائها وصلحائها وعامَّة الناس.

## الدرس السابع والعشرون النباية الخاصّة

بعد نقل دار الوكالة إلى بغداد وتنصيب الوكلاء لإدارة شؤون الشيعة فيها تمنع الغيبة الإمام عن مباشرته، بدأ تلقّي الأحكام عن طريق الرسائل التي كان يُوقّع عليها الإمام على بالجواب وبخطّ يشبه خطّ والده عليكا، وهؤلاء الوكلاء هم:

# السفيرالأوَّل: عثمان بن سعيد العمري إليُّ :

هو عثمان بن سعيد المكنَّىٰ بأبي عمرو، وله العديد من الألقاب، منها: السَّان، الزيَّات، العسكري، وغيرها، وفي أسباب ألقابه وجوها ذُكِرَت في محلِّها، ومنها أنَّ وجه تسميته بالسَّان أو الزيَّات، لأنَّه كان يتَّجر بالسمن ليُغطِّي علىٰ أمره، حيث يجعل ما يُحمَل إليه في جراب السمن ويحمله إلىٰ الإمام على المره،

قال الشيخ الطوسي إلى : (فأمًّا السفراء الممدوحون في زمان الغيبة: فأوَّ لهم من نصبه أبو الحسن عليُّ بن محمّد العسكري وأبو محمّد الحسن بن عليٍّ بن محمّد ابنه المهالي وهو الشيخ الموثوق به أبو عمرو عثمان بن سعيد العمري إلي ... وكان الشيعة إذا حملوا إلى أبي محمّد عليلي ، ما يجب عليهم حمله من الأموال، أنفذوا إلى أبي عمرو، فيجعله في جراب السمن وزقاقه ويحمله إلى أبي محمّد علي تقيّةً وخوفاً) (۱).

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٣٥٣ و ٣٥٤).

# أدلَّة تنصيب السفير الأوَّل:

واستُدِلُّ علىٰ ذلك بها يلي:

١ - النصُّ عليه:

أ - في الخبر الذي اجتمع فيه أربعون رجلاً عند الإمام العسكري عليتلا وسألوه عن الحجَّة وأراهم إيَّاه، ثمّ قال: «... فاقبلوا من عثمان ما يقوله، وانتهوا إلى أمره، واقبلوا قوله، فهو خليفة إمامكم والأمر إليه...»(١).

ب - وممَّا ورد فيه عَلِيْكُ أيضاً التوقيع الصادر من الناحية بتعزية ولده محمّد الخلّاني حيث جاء فيه: «... أجزل الله لك الثواب، وأحسن لك العزاء، رُزئت ورُزئنا وأوحشك فراقه وأوحشنا، فسرَّه الله في منقلبه، [و]كان من كهال سعادته أنْ رزقه الله تعالى ولداً مثلك يخلفه من بعده، ويقوم مقامه بأمره...»(٢).

ج - ومضافاً إلى ما تقدَّم من نصِّ علىٰ تعيين العمري وكيلاً عنه ، وما تقدَّم أيضاً في الدرس المتقدِّم من تذاكرهم جلالة قدره.

٢ - إجماع الشيعة على سفارته وتسالمهم على ذلك:

قال الشيخ الطوسي إلله على عنه الله على عدالتها إلى أنْ تُوفِي عثمان بن سعيد (رحمه الله ورضي عنه) (٣٠٠).

٣ - ظهور المعاجز علىٰ يديه:

قال الشيخ الطبرسي إلله : (... ولم تقبل الشيعة قولهم إلَّا بعد ظهور آية معجزة تظهر على يد كلِّ واحدٍ منهم من قبل صاحب الأمر علي الله تدلُّ على صدق مقالتهم، وصحَّة بابيَّتهم)(٤).

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٣٥٧/ ح ٣١٩).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٣٦١/ ح ٣٢٣).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص ٣٥٦/ ح ٣١٨).

<sup>(</sup>٤) الاحتجاج (ج ٢/ ص ٢٩٧).

الفصل الثالث/ الدرس السابع والعشرون: النيابة الخاصَّة ...........................

وممَّا ورد من المعاجز علىٰ يديه كثير، منها:

أ - روىٰ الشيخ الكشِّي إللَهُ عن محمّد بن إبراهيم بن مهزيار، قال: إنَّ أبي ليَّا حضرته الوفاة دفع إليَّ مالاً وأعطاني علامة، ولم يعلم بتلك العلامة أحد إلَّا الله ﷺ وقال: من أتاك بهذه العلامة فادفع إليه المال. قال: فخرجت إلى بغداد ونزلت في خان، فليًا كان اليوم الثاني إذ جاء شيخ ودقَّ الباب، فقلت للغلام: انظر من هذا، فقال: شيخ بالباب، فقلت: أُدخل، فدخل وجلس، فقال: أنا العمري، هات المال الذي عندك، وهو كذا وكذا ومعه العلامة، قال: فدفعت إليه المال (۱).

ب - قصَّته مع الزهري التي ستأتي فيها بعد.

وكذلك ما حكىٰ أبو غالب الزراري، قال: حدَّثني أبو الحسن محمّد بن محمّد بن محمّد بن يحيىٰ المعاذي، قال: كان رجل من أصحابنا قد انضوىٰ إلىٰ أبي طاهر بن بلال بعدما وقعت الفرقة، ثمّ إنَّه رجع عن ذلك وصار في جملتنا، فسألناه عن السبب، قال: كنت عند أبي طاهر بن بلال يوماً وعنده أخوه أبو الطيِّب وابن حرز وجماعة من أصحابه، إذ دخل الغلام فقال: أبو جعفر العمري علىٰ الباب،

<sup>(</sup>۱) اختيار معرفة الرجال (ج ۲/ ص ۸۱۳/ ح ۱۰۱۵).

<sup>(</sup>۲) کہال الدِّین (ص ۵۰۲ / باب ۶۵ / ح ۳۰).

قال الشيخ الطوسي إلله : (وكانت توقيعات صاحب الأمر غليت تخرج على يدي عثمان بن سعيد وابنه أبي جعفر محمّد بن عثمان إلى شيعته وخواصّ أبيه أبي محمّد غللت بالأمر والنهي والأجوبة عمّا يسأل الشيعة عنه إذا احتاجت إلى السؤال فيه، بالخطّ الذي كان يخرج في حياة الحسن غليتك ، فلم تزل الشيعة مقيمة على عدالتهما إلى أنْ تُوفِي عثمان بن سعيد (رحمه الله ورضى عنه))(٢).

### مدفنه خِرْطِيْكُ :

وقبر عثمان بن سعيد في مدينة السلام، قال الشيخ الطوسي الله: (رأيت قبره...، فكنّا ندخل إليه ونزوره مشاهرةً، وكذلك من وقت دخولي إلى بغداد وهي سنة ثمان وأربعائة إلى سنة نيّف وثلاثين وأربعائة...، ويتبرّك جيران المحلّة بزيارته ويقولون: رجل صالح، وربّما قالوا: هو ابن داية الحسين عَالِئُللا،

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٤٠٠ و ٢٠١) ح ٣٧٥).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٥٦ ه و٥٧ / ح ٣١٨).

وقبره الآن في زماننا يقع في وسط مدينة بغداد، بالقرب من السوق المعروف بسوق الزيِّ القريب من شارع المتنبِّي، معروف مشهور فيه مقام كبير يُزار ويُتبرَّك به.

### السفير الثاني: أبو جعفر محمّد بن عثمان العمري الخلاني إلى:

محمّد بن عثمان بن سعيد العمري، ويُكنّىٰ بأبي جعفر، وله عدَّة ألقاب، منها: العمري، العسكري، السمَّان، الأسدى، الخلّاني، وغيرها.

### أدلَّة سفارته:

١ - النصُّ عليه:

أ - ما رواه الشيخ الصدوق إلله عبد الله بن جعفر الحميري: وخرج التوقيع إلى الشيخ أبي جعفر محمد بن عثمان العمري في التعزية بأبيه وقيا: «... وكان من كمال سعادته أنْ رزقه الله على ولداً مثلك يخلفه من بعده، ويقوم مقامه بأمره، ويترحَّم عليه، وأقول: الحمد لله، فإنَّ الأنفس طيبة بمكانك وما جعله الله على وعندك، أعانك الله وقوَّاك وعضدك ووفَّقك، وكان الله لك وليًا وحافظاً وراعياً وكافياً ومعيناً»(٢).

ب - قال الشيخ الطوسي إليه : (فلمَّا مضى أبو عمرو عثمان بن سعيد قام ابنه أبو جعفر محمَّد بن عثمان مقامه بنصِّ أبي محمَّد عَاليَّا عليه ونصِّ أبيه عثمان عليه بأمر القائم عَاليَاللا)(٣).

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٣٥٨).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ١٠٥/ باب ٥٤/ ح ٤١).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص ٣٥٩).

ج - قال عبد الله بن جعفر الحميري: (لـــَّ) مضى أبو عمرو (رضي الله تعالىٰ عنه) أتتنا الكُتُب بالخطِّ الذي كنَّا نكاتب به بإقامة أبي جعفر والله مقامه)(١).

د - وعن محمّد بن إبراهيم بن مهزيار الأهوازي أنَّه خرج إليه بعد وفاة أبي عمرو: «والابن وقاه الله لم يزل ثقتنا في حياة الأب (رضي الله عنه وأرضاه ونضَّر وجهه) يجري عندنا مجراه، ويسدُّ مسدَّه، وعن أمرنا يأمر الابن، وبه يعمل، تولَّه الله، فانته إلىٰ قوله: وعرِّف معاملتنا [معاملينا] ذلك»(٢).

هـ - وعن إسحاق بن يعقوب: «... وأمَّا محمد بن عثمان العمري (رضي الله عنه وعن أبيه من قبل) فإنَّه ثقتى وكتابه كتابي "".

٢ - إجماع الشيعة وتسالمهم على سفارته:

ذكر الشيخ الطوسي إلى ما يدلُّ على ذلك حيث قال: (... لم تزل الشيعة مقيمة على عدالة عثمان بن سعيد ومحمّد بن عثمان...، وجعل الأمر كلَّه مردوداً إليه، والشيعة مجتمعة على عدالته وثقته وأمانته...، والتوقيعات تخرج على يده إلى الشيعة في المهمَّات طول حياته بالخطِّ الذي كانت تخرج في حياة أبيه عثمان، لا يعرف الشيعة في هذا الأمر غيره، ولا يرجع إلى أحد سواه...، ومعجزات الإمام ظهرت على يده...، وهي مشهورة عند الشيعة...)(1).

ففي هذا المقطع اجتمعت دلالة الإعجاز والضرورة والإجماع والشهرة كلِّها علىٰ نيابة الابن.

<sup>(1)</sup> الغيبة للطوسي (ص 777/ - 778).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٣٦٢/ ح ٣٢٥).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص ٢٩١/ ح ٢٤٧).

<sup>(3)</sup> الغيبة للطوسي (ص 777 و777/ ح 779).

وبلغ الأمر من وضوحه عند الشيعة أنَّ المنازعات إذا حصلت فإنَّما تحلُّ بالرجوع إلى الشيخ أبي جعفر العمري، فقد روى الشيخ الطوسي إلى بسنده عن أحمد الدلَّال القمِّي أنَّ جماعة من الشيعة اختلفوا في بعض المسائل العقائديَّة، فقال بعضهم: (... ما بالكم لا ترجعون إلى أبي جعفر محمّد بن عثمان العمري فتسألونه عن ذلك فيُوضِّح لكم الحقَّ فيه؟ فإنَّه الطريق إلى صاحب الأمر هم فرضيت الجماعة بأبي جعفر وسلَّمت...)(١).

٣ - المعجزات التي ظهرت علىٰ يديه، ومنها:

أ – ما تقدَّم في النصِّ السابق من شيخ الطائفة بِإللَّهُ حيث قال: (... ومعجزات الإمام ظهرت علىٰ يديه...).

ب - منها ما روي في معرفته وقت وفاته بالتحديد، روى الشيخ الطوسي الله بسنده إلى على بن أحمد الدلاًل، قال: (دخلت على أبي جعفر محمّد ابن عثمان على يوماً لأسلّم عليه، فوجدته وبين يديه ساجة ونقاش ينقش عليها ويكتب آياً من القرآن وأساء الأئمَّة على على حواشيها، فقلت له: يا سيّدي، ما هذه الساجة؟ فقال لي: هذه لقبري تكون فيه أُوضَع عليها - أو قال: أسند إليها -، وقد عرفت منه، وأنا في كلّ يوم أنزل فيه فأقرأ جزءاً من القرآن فيه فاصعد، وأظنته قال: فأخذ بيدي وأرانيه، فإذا كان يوم كذا وكذا من شهر كذا وكذا من سنة كذا وكذا صرت إلى الله ربي ودُفنت فيه وهذه الساجة (معي)، فلمَّا خرجت من عنده أثبتُ ما ذكره، ولم أزل مترقبًا به ذلك، فها تأخّر الأمر حتَّى اعتلَّ أبو جعفر، فهات في اليوم الذي ذكره من الشهر الذي قاله من السنة التي ذكرها، ودُفِنَ فيه) (٢).

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٢٩٣ و٢٩٤/ ح ٢٤٨).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص  $378 e^{77} / 777$ ).

### مدفنه يَوْلِيْكُ :

مات العمري في سنة (٤٠٣) أو (٣٠٥) هجريَّة، وكان يتولَّىٰ أمر النيابة ما يقارب (٥٠) سنة، وأنَّ قبره كما قال أبو نصر هبة الله: (إنَّ قبر أبي جعفر محمّد بن عثمان عند والدته في شارع باب الكوفة في الموضع الذي كانت دوره ومنازله (فيه)، وهو الآن في وسط الصحراء وَاللَّيُ اللَّهُ )(١٠).

أمَّا في زماننا الآن فيقع قبره في وسط مدينة بغداد في منطقة الخلَّاني، وعلى قبره قبَّة شامخة، ومقامه عامر يتَّصل به مسجد تُقام فيه الصلوات.

# خلاصة الدرس (السابع والعشرين):

تحدَّثنا في هذا الدرس عن النيابة الخاصَّة بعد نقل دار الوكالة إلى بغداد وتسلُّم السفير الأوَّل عثمان بن سعيد العمري وَاللَّيُ مقاليد السفارة عن الإمام في وأدلَّة تنصيبه من الأخبار، وقد ذكرنا منها ثلاثة نهاذج، وإجماع الشيعة عليه، من ثَمَّ وفاته ومدفنه ومحلُّ مرقده.

<sup>(</sup>١) كمال الدِّين (ص ٥٠١ و ٥٠٠/ باب ٥٥/ ح ٢٨).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٣٦٦).

الفصل الثالث/ الدرس السابع والعشرون: النيابة الخاصَّة .....

كما وتحدَّثنا عن سفارة السفير الثاني أبو جعفر محمَّد بن عثمان الخلَّاني، وأنَّ أُدلَّة سفارته من الأخبار والروايات، وذكرنا منها خمس روايات، وكذلك الإجماع الشيعي، كما وذكرنا نهاذج من المعجزات التي ظهرت علىٰ يديه في إثبات سفارته.

\* \* \*

### الدرس الثامن والعشرون النياية الخاصية

## السفير الثالث: أبو القاسم الحسين بن روح النوبختي إليُّ:

هو الحسين بن روح بن بحر النوبختي، يُكنَّىٰ بأبي القاسم، وله عدَّة ألقاب، منها: الروحي، النوبختي، القمِّي، القيني أو القسي(١).

### بدايات النوبختي:

<sup>(</sup>١) يراجع لذلك: تاريخ الإسلام (ج ٢٤/ ص ١٩٠).

<sup>(</sup>۲) الغيبة للطوسي (ص 770 و770/ ح 770).

وروي في تمهيد أبي جعفر لأبي القاسم عن أُمِّ كلثوم بنت أبي جعفر وَاللَّهُ : (كان أبو القاسم الحسين بن روح وَاللَّهُ وكيلاً لأبي جعفر وَاللَّهُ سنين كثيرة ينظر له في أملاكه، ويُلقي بأسراره الرؤساء من الشيعة، وكان خصِّيصاً به حتَّىٰ إنَّه كان يُحدِّثه بها يجري بينه وبين جواريه لقربه منه وأُنسه...، فحصَّل في أنفس الشيعة محصلاً جليلاً، لمعرفتهم باختصاص أبي إيَّاه وتوثيقه عندهم...)(۱).

وعن جعفر بن أحمد بن متيل القمّي يقول: (... كان محمّد بن عثمان أبو جعفر العمري على الله لله من يتصرّف له ببغداد نحو من عشرة أنفس، وأبو القاسم ابن روح على في فيهم...، فلمّا كان وقت مضيّ أبي جعفر على وقع الاختيار عليه، وكانت الوصيّة إليه) (١٠).

#### الانقياد والطاعة:

ومن جميل التقديرات الإلهيّة ما نقله الشيخ الطوسي إلله عن المشايخ، قال: (وقال مشايخنا: كنّا لا نشكٌ أنّه إنْ كانت كائنة من [أمر] أبي جعفر لا يقوم مقامه إلّا جعفر بن أحمد بن متيل أو أبوه...، فلمّا كان عند ذلك ووقع الاختيار على أبي القاسم سلّموا ولم يُنكِروا، وكانوا معه وبين يديه كما كانوا مع أبي جعفر إليك )(").

هؤلاء هم جملة من الأعيان والعظماء والفقهاء، لاحظ الطاعة والانقياد والإجماع.

وعن عليِّ بن محمّد بن متيل، عن عمِّه جعفر بن أحمد بن متيل، قال: (لـــَّا حضرت أبا جعفر محمّد بن عثمان العمري عليات الوفاة كنت جالساً عند رأسه أسأله وأُحدِّثه، وأبو القاسم بن روح عند رجليه، فالتفت إليَّ ثمّ قال: أُمرت أنْ

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٣٧٢/ ح ٣٤٣).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٣٦٨ و٣٦٩/ ح ٣٣٦).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص ٣٦٩/ ح ٣٣٧).

١٦٤ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

أُوصي إلى أبي القاسم الحسين بن روح)، قال: (فقمت من عند رأسه وأخذت بيد أبي القاسم وأجلسته في مكاني وتحوَّلت إلى عند رجليه)(١).

### التنصيص عليه:

١ - عمّا دلّ على سفارته النصّ عليه، وقد جاء ذلك ضمن أخبار كثيرة،
 منها:

أ - عن أحمد بن إبراهيم وعبد الله بن إبراهيم وجماعة من بني نوبخت أنَّ أبا جعفر العمري للَّا اشتدت حاله اجتمع جماعة من وجوه الشيعة...، فدخلوا علىٰ أبي جعفر علىٰ أبي جعفر علىٰ أبي بعفر علىٰ أبي بعفر علىٰ أبي بعفر الذوبختي القائم مقامي، والسفير بينكم أبو القاسم الحسين بن روح بن أبي بحر النوبختي القائم مقامي، والسفير بينكم وبين صاحب الأمر عليه والوكيل [له]، والثقة الأمين، فارجعوا إليه في أموركم وعوِّلوا عليه في مههَّاتكم، فبذلك أُمرت وقد بلَّغت) (٢)، وغيره مثله أو قريب منه.

ب - ما رواه الشيخ الطوسي إلله بسنده عن جعفر بن محمّد المدائني المعروف برابن قزدا) في حديث طويل - جاء فيه - عن الشيخ محمّد بن عثمان العمري ونصبته منصبي ...) (٣).

ج - ما رواه الشيخ الطوسي إلله بسنده عن جعفر بن أحمد بن متيل فيها يرويه عن الشيخ محمّد بن عثمان العمري والله عن حضرته الوفاة وهو جالس عند رأسه، قال الشيخ العمري والله : (أُمرت أنْ أُوصي إلىٰ أبي القاسم الحسين بن روح)(1).

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٣٧٠/ ح ٣٣٩).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٣٧١ و٣٧٢/ ح ٣٤٢).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص ٣٦٧ و٣٦٨/ ح ٣٣٥).

<sup>(3)</sup> الغيبة للطوسي (ص (4) ح (4)).

الفصل الثالث/ الدرس الثامن والعشرون: النيابة الخاصَّة ..........

د - وما رواه إلله أيضاً بسنده إلى محمّد بن همّام، عن أبي جعفر العمري، جاء فيه: (... إنْ حدث عليّ حدث الموت فالأمر إلى أبي القاسم الحسين بن روح النوبختي، فقد أُمِرْتُ أنْ أجعله في موضعي بعدي، فارجعوا إليه وعوّلوا في أموركم عليه)(١).

٢ - تسالم الشيعة ووجوهها وفقهائها علىٰ سفارته:

وممَّا جاء في هذا ما رواه شيخ الطائفة إلله بسنده عن أُمِّ كلثوم بنت أبي جعفر ولم ين في أمره ولم يشكّ في حديث طويل محلُّ الشاهد منه: (... فلم يختلف في أمره ولم يشكّ فيه أحد إلَّا الجاهل بأمر أبي أوَّلاً، مع ما لست أعلم أنَّ أحداً من الشيعة شكَّ فه)(٢).

### ٣ - ظهور المعاجز على يديه:

وهي كثيرة، منها ما رواه الشيخ الطوسي الله عن الصفواني، قال: وافي الحسن بن علي الوجناء النصيبي سنة سبع وثلاثهائة ومعه محمّد بن الفضل الموصلي، وكان رجلاً شيعيًّا غير أنّه يُنكِر وكالة أبي القاسم بن روح ولي الوجناء ويقول: إنّ هذه الأموال تخرج في غير حقوقها. فقال الحسن بن علي الوجناء لمحمّد بن الفضل: يا ذا الرجل، اتّق الله فإنّ صحّة وكالة أبي القاسم كصحّة وكالة أبي جعفر محمّد بن عثمان العمري، وقد كانا نزلا ببغداد على الزاهر، وكنا حضرنا للسلام عليهما، وكان قد حضر هناك شيخ لنا يقال له: أبو الحسن بن ظفر وأبو القاسم بن الأزهر، فطال الخطاب بين محمّد بن الفضل وبين الحسن بن علي فقال محمّد بن الفضل للحسن: من لي بصحّة ما تقول وتثبت وكالة الحسين ابن روح؟ فقال الحسن بن علي الوجناء: أُبين لك ذلك بدليل يثبت في نفسك،

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٧٧١/ ح ٣٤١).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٣٧٢/ ح ٣٤٣).

وكان مع محمّد بن الفضل دفتر كبير فيه ورق طلحي مجلّد بأسود فيه حسباناته، فتناول الدفتر الحسن وقطع منه نصف ورقة كان فيه بياض، وقال لمحمّد بن الفضل: أبروا لي قلماً، فبرى قلماً، واتَّفقا علىٰ شيء بينهما لم أقف أنا عليه وأطلع عليه أبا الحسن بن ظفر، وتناول الحسن بن عليٍّ الوجناء القلم، وجعل يكتب ما اتَّفقا عليه في تلك الورقة بذلك القلم المبري بلا مداد، ولا يُؤثِّر فيه حتَّىٰ ملا الورقة. ثمّ ختمه وأعطاه لشيخ كان مع محمّد بن الفضل أسود يخدمه، وأنفذ بها إلى أبي القاسم الحسين بن روح ومعنا ابن الوجناء لم يبرح، وحضرت صلاة الظهر فصلينا هناك، ورجع الرسول فقال: قال لي: امض فإنَّ الجواب يجيء، وقدً معتلى المؤلمة فنحر بن الفضل وجهه ولم يتهنَّا بطعامه، وقال لابن الوجناء: فصل فصل، فلطم محمّد بن الفضل وجهه ولم يتهنَّا بطعامه، وقال لابن الوجناء: قم معي، فقام معه حتَّىٰ دخل علىٰ أبي القاسم بن روح ويفي يبكي ويقول: يا سيِّدي أقانى أقالك الله، فقال أبو القاسم: يغفر الله لنا ولك إنْ شاء الله (۱).

# الحكمة في تدبير الأُمور:

ومن جميل ما ورد في حسن تدبيره واستعماله التقيَّة والحكمة ما روي عن أبي أحمد درانويه: (... كنت أنا وإخوتي ندخل إلى أبي القاسم...، ونحن مثلاً عشرة تسعة نلعنه وواحد يُشكِّك، فنخرج من عنده بعدما دخلنا إليه تسعة نتقرَّب إلى الله بمحبَّته وواحد واقف...)(٢).

قال ابن نوح: (وسمعت جماعة من أصحابنا بمصر يذكرون أنَّ أبا سهل النوبختي سُئِلَ، فقيل له: كيف صار هذا الأمر إلى الشيخ أبي قاسم الحسين بن روح دونك؟ فقال: هم أعلم وما اختاروه، ولكن أنا رجل ألقي الخصوم

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٣١٥ - ٣١٧/ ح ٢٦٤).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٣٨٦/ ح ٣٤٩).

الفصل الثالث/ الدرس الثامن والعشرون: النيابة الخاصَّة ......

وأُناظرهم، ولو علمت بمكانه كما علم أبو القاسم وضغطتني الحجَّة (علىٰ مكانه) لعلي كنت أدلُّ علىٰ مكانه، وأبو القاسم فلو كانت الحجَّة تحت ذيله وقُرِّض بالمقاريض ما كشف الذيل عنه - أو كما قال -)(١).

### مدفنه رَوْلِيْكُ :

قال الشيخ إلله : قال لي أبو نصر: مات أبو القاسم الحسين بن روح وَالله في شعبان سنة ستّ وعشرين وثلاثهائة...، وقبره في النوبختيَّة في الدرب الذي كانت فيه دار عليِّ بن أحمد النوبختي (٢).

وهو اليوم في وسط مدينة بغداد في المنطقة المعروفة بالشورجة، وله بناء كبير وشامخ، ومزار عظيم يُزار ويُتبرَّك به.

# السفيرالرابع: أبو الحسن عليُّ بن محمّد السمري عليُّ:

هو عليُّ بن محمّد السمري، أبو الحسن، وقيل: الصيمري(٣).

وكانت مدَّة نيابته قليلة بالقياس إلى من سبقه من النوَّاب اللهُ حيث استمرَّت ثلاث سنوات.

وممَّا دلَّ علىٰ سفارته أُمور:

١ - النصُّ عليه كما جاء في الأخبار، ومنها:

ما رواه الشيخ الطوسي إلى بسنده عن عبد الله محمّد بن أحمد الصفواني، قال: (أوصىٰ الشيخ أبو القاسم إلى أبي الحسن عليّ بن محمّد السمري إلى فقام بها كان إلى أبي القاسم)(٤).

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٣٩١/ ح ٣٥٨).

<sup>(</sup>٢) راجع: الغيبة للطوسي (ص ٣٨٦ و٣٨٧/ ح ٣٥٠).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص ٣٩٣).

<sup>(</sup>٤) الغيبة للطوسي (ص ٣٩٤/ ح ٣٦٣).

١٦٨ ......دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

٢ - المعاجز والوضوح، وممَّا روي في ذلك:

أ - ما روي في ذكره لحادثة وفاة والد الشيخ الصدوق إلى حيث روى الشيخ الطوسي إلى بسنده عن أحمد بن إبراهيم بن محلد، قال: (حضرت بغداد عند المشايخ على ، فقال الشيخ أبو الحسن علي بن محمد السمري وَالَيْ ابتداءً منه: رحم الله علي بن الحسين بن بابويه القمي، قال: فكتب المشايخ تاريخ ذلك اليوم، فورد الخبر أنّه تُوفِي في ذلك اليوم) (۱).

ب - وذكر الشيخ الطوسي إلله قائلاً: (قد ذكرنا جملاً من أخبار السفراء والأبواب في زمان الغيبة، لأنَّ صحَّة ذلك مبنيُّ على ثبوت إمامة صاحب الزمان عليلًا، وفي ثبوت وكالتهم وظهور المعجزات على يديهم دليل واضح على إمامة من انتموا إليه، فلذلك ذكرنا هذا)(٢).

و (لـمَّا حضرته الوفاة حضرت الشيعة عنده، وسألته عن الموكَّل بعده ولمن يقوم مقامه، فلم يُظهِر شيئاً من ذلك، وذكر أنَّه لم يُؤمَر بأنْ يُوصي إلىٰ أحد بعده في هذا الشأن)(٣).

روى الشيخ الصدوق إلله ، قال: حدَّثنا أبو محمّد الحسن بن أحمد المكتِّب، قال: كنت بمدينة السلام في السنة التي تُوفِّي فيها الشيخ عليُّ بن محمّد السمري (قدَّس الله روحه)، فحضرته قبل وفاته بأيَّام، فأخرج إلى الناس توقيعاً نسخته:

# التوقيع الأخير للسفير الرابع عَلِيْكُ :

﴿بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ، يَا عَلِيَّ بْنَ مُحَمَّدٍ اَلسَّمُرِيَّ، أَعْظَمَ اَللهُ أَجْرَ إِنْ فَعَوَانِكَ فِيكَ، فَإِنَّكَ مَيِّتٌ مَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ سِتَّةِ أَيَّامٍ، فَاجْمَعْ أَمْرَكَ وَلَا تُوصِ إِلَىٰ إِنْ سُتَّةِ أَيَّامٍ، فَاجْمَعْ أَمْرَكَ وَلَا تُوصِ إِلَىٰ

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٣٩٤/ ح ٣٦٤).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٤١٤ و٤١٥).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص 38 % %

الفصل الثالث/ الدرس الثامن والعشرون: النيابة الخاصَّة .........

أَحَدٍ يَقُومُ مَقَامَكَ بَعْدَ وَفَاتِكَ، فَقَدْ وَقَعَتِ الْغَيْبَةُ اَلثَّانِيَةُ، فَلَا ظُهُورَ إِلَّا بَعْدَ إِذْنِ اللهِ وَخَلِكَ بَعْدَ طُولِ اَلْأَمَدِ...»، قال: فنسخنا هذا التوقيع وخرجنا من عنده، فليًا كان اليوم السادس عدنا إليه وهو يجود بنفسه، فقيل له: من وصيُّك من بعدك؟ فقال: لله أمر هو بالغه، ومضى عَلَيْكُ ، فهذا آخر كلام سُمِعَ منه (۱).

وفي نسخة الشيخ الطوسي إلله : «... فَقَدْ وَقَعَتِ اَلْغَيْبَةُ اَلتَّامَّةُ... » (٢). وسند الخبر تامُّ على ما يأتي.

وقبره في الشارع المعروف بشارع الخلنجي قريب من شاطئ نهر أبي عتاب (٣)، وهو اليوم في وسط مدينة بغداد في الشارع المعروف بشارع النهر، قرب مرقد الشيخ الكليني إلله في أوله مزار يقصده الناس للتبرُّك.

يقول الشيخ الطبرسي إلله الله عليه عليه الأولى وهي زمان السفارة أربعاً وسبعين سنة، منها خمس سنين مع أبيه عليه الله وتسع وستُّون سنة بعد أبيه، قد كان يُعرَف فيها أخباره ويُقتفى آثاره ويُهتدى إليه بوجود سفير بينه وبينهم وباب قد دلَّ الدليل القاطع على صدقه وصحَّة بابيَّته وسفارته، وهي المعجزة التي كانت تظهر على يد كلِّ واحد من الأبواب، وعدد الأبواب وهم السفراء أربعة)(1).

وبذلك تنتهي مدَّة الغيبة الصغرى، وتبدأ مرحلة الغيبة الثانية كما هو صريح التوقيع الأخير.

ربًّما يرد استفهام من المؤمنين ومن الخصوم استشكال مفاده:

<sup>(</sup>١) كمال الدِّين (ص ١٦٥/ باب ٤٥/ ح ٤٤).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٣٩٥/ ح ٣٦٥).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص ٣٩٦/ ح ٣٦٧).

<sup>(</sup>٤) تاج المواليد (ص ٦٥ و٦٦).

١٧٠ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

هل أنَّ السفير يلتقي الإمام ، أم تصل الرسائل والتوقيعات إليه دون الرؤية؟

والجواب عن ذلك:

ليس بالضرورة أنْ يكون التواصل مباشراً تسلُّم وتسليم التوقيعات المباركة دائها، فقد يكون هناك لقاء حين كها في النقاط التالية، وقد لا يكون هناك لقاء مباشر.

١ - قصَّة الزهري وأنَّ العمري أراه الإمام علي في صبيحة غده (١٠).

٢ - تقدَّمت جملة من النصوص أنَّه يرى الإمام ، فقد سأله الحميري:
 أنت رأيت الخلف من بعد أبي محمّد غليسلا؟ فقال: إي والله ورقبته مثل ذا - وأوما بيده - (١).

٣ - في (تهذيب الأحكام) زيارة الأبواب منسوبة إلى الشيخ أبي القاسم الحسين بن روح عَلِيْكُ : (إنَّ الله اختصَّك بنوره حتَّىٰ عاينت الشخص فأدَّيت عنه وأدَّيت إليه...) (").

٤ - أنَّ الفقهاء كابن بابويه شيخ الفقهاء في زمانه سأل (أبا القاسم الروحي أنْ يسأل مولانا صاحب الزمان علي أنْ يدعو الله على أنْ يرزقه ولدا ذكراً...، ثمّ أخبرني بعد ذلك بثلاثة أيَّام أنَّه قد دعا لعليِّ بن الحسين...) (أ)، وهي ظاهرة في السؤال المباشر، لأنَّ ابن بابويه سأل أبا القاسم أنْ يسأل مولانا، ثمّ أخبره بعد الثلاثة أنَّه دعا له، والضمير عائد على الإمام على كما هو ظاهر من سياق الكلام.

<sup>(</sup>۱) راجع هامش (ص ۱۷۲).

 <sup>(</sup>۲) الكافي (ج ١/ ص ٣٢٩ و ٣٣٠/ باب في تسمية من رآه عليك / ح ١).

<sup>(</sup>٣) تهذيب الأحكام (ج ٦/ ص ١١٨).

<sup>(</sup>٤) كمال الدِّين (ص ٥٠٢م/ باب ٥٥/ ح ٣١).

الفصل الثالث/ الدرس الثامن والعشرون: النيابة الخاصَّة.....

### عظمة مقام السفراء را

ممَّا ينبغي الالتفات إليه أنَّ معرفة حال السفراء شكّلت جزءاً من المنظومة العقائديّة لدى الشيعة حتّى غدا الشكُّ فيهم مدعاة للوقوع في الزلل والخطل العظيم، كما حدث مع محمّد بن الفضل الموصلي، وكان رجلاً شيعيًّا غير أنّه يُنكِر وكالة أبي القاسم بن روح علي ويقول: إنَّ هذه الأموال تخرج في غير حقوقها، فحدثت له كرامة مع أبي القاسم علي لي المرجوع عمّا هو فيه، فقال مخاطباً له: أقلني أقالك الله (۱).

### الوكالة عن السفير:

الظرف العصيب الذي مرَّت به سفارة أبي القاسم دعته أنْ يجعل بديلاً عنه في بعض الحالات، كما نلاحظ ذلك في هذين النصَّين، فعن أبي غالب الرازي: (... في أيَّام الشيخ أبي القاسم الحسين بن روح بين واستتاره، ونصبه أبا جعفر محمّد بن عليِّ المعروف بالشلمغاني، وكان مستقياً لم يظهر منه ما ظهر (منه) من الكفر والإلحاد، وكان الناس يقصدونه ويلقونه لأنَّه كان صاحب الشيخ أبي القاسم الحسين بن روح سفيراً بينهم وبينه في حوائجهم ومهيَّاتهم، فقال لي صاحبي: هل لك أنْ تلقىٰ أبا جعفر وتُحدِث به عهداً فإنَّه المنصوب اليوم للطائفة فإني أُريد أنْ أسأله شيئاً من الدعاء يكتب به إلىٰ الناحية...)(٢)، وفي هذا النصِّ عدَّة دلالات، منها وضوح مصطلح الناحية، وفي نصِّ آخر الحضرة حيث ورد أنَّ الصدوق الأب كتب إلىٰ الشيخ أبي القاسم أنْ (يسأل الحضرة أنْ يدعو ورد أنَّ الصدوق الأب كتب إلىٰ الشيخ أبي القاسم أنْ (يسأل الحضرة أنْ يدعو الله أنْ يرزقه أو لاداً فقهاء)(٣) إلَّا أنَّ مصطلح الناحية المقدَّسة أكثر شيوعاً.

<sup>(</sup>١) راجع: الغيبة للطوسي (ص ٣١٥ - ٣١٧/ ح ٢٦٤).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٣٠٢ - ٣٠٤/ ح ٢٥٦).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص ٣٠٨ و٣٠٩/ ح ٢٦١).

١٧٢ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

وممَّا ابتُلي به الشيخ الحسين بن روح وَ فِي زمانه تجلّي ظاهرة الادّعاء، وسنتحدّث عنها، وتعرُّضه رغم تقيَّه وشدَّة حكمته إلى الكثير من المضايقات من السلطة رغم العلاقة الجيِّدة مع بني فرات...، على ما يأتي ذكره في دراسة أوسع.

# اللقاء بالإمام ، بتوسُّط السفير:

وممَّا قد يُستفاد منه دوام الاتِّصال بالحجَّة وسرعته، القصَّة التي تُروىٰ عن طلب الزهري للإمام طلباً حثيثاً حتَّىٰ أنفق في ذلك مالاً صالحاً وعظيهاً، ثمّ لازم العمرى وطلب اللقاء، فحصل له ما أراد (۱).

### خلاصة الدرس (الثامن والعشرين):

تحدَّثنا في هذا الدرس عن سفارة السفير الثالث الحسين بن روح النوبختي رَافِي ، وكيفيَّة بدايات سفارته، وحالة الانقياد الكبيرة لرجال الطائفة مع السفير عن الإمام ، والتنصيص عليه بالأخبار والتسالم.

ثمّ تحدَّثنا عن سفارة آخر السفراء عليِّ بن محمَّد السمري ﴿ إِلَيْكُ ، وما دلَّ على سفارته، والتوقيع الأخير الصادر من الناحية المقدَّسة.

<sup>(</sup>۱) الغيبة للطوسي (ص ۲۷۱/ ح ٢٣٦): وروى محمّد بن يعقوب رفعه، عن الزهري، قال: طلبت هذا الأمر طلباً شاقًا حتَّىٰ ذهب لي فيه مال صالح، فوقعت إلى العمري وخدمته ولزمته، وسألته بعد ذلك عن صاحب الزمان عليه فقال لي: ليس إلى ذلك وصول، فخضعت، فقال لي: بكّر بالغداة، فوافيت، فاستقبلني ومعه شابٌ من أحسن الناس وجهاً، وأطيبهم رائحةً بهيأة التُّجَّار، وفي كُمَّه شيء كهيأة التُّجَّار. فلمَّا نظرت إليه دنوت من العمري، فأوماً إليَّ، فعدلت إليه وسألته، فأجابني عن كلِّ ما أردت، ثمّ مرَّ ليدخل الدار – وكانت من الدور التي لا يُكتَرث لها –، فقال العمري: إنْ أردت أنْ تسأل سَلْ، فإنَّك لا تراه بعد ذا، فذهبت لأسأل فلم يسمع ودخل الدار، وما كلَّمني بأكثر من أنْ قال: «ملعون ملعون من أخَّر العشاء إلىٰ أنْ تشتبك النجوم، ملعون ملعون من أخَّر العنداة إلىٰ أنْ تنقضي النجوم»، ودخل الدار.

\* \* \*

# الدرس التاسع والعشرون الغيبة الكبرى

وممَّا دلَّ علىٰ وجودها:

الروايات المتقدِّمة التي قسَّمت الغيبة إلى قسمين، وتقدَّمت في الدرس العشرين.

٢ - لو كان لبان، مع كثرة الابتلاء فلو كان ثَمَّة استمرار للغيبة الصغرى بنفس الكيفيَّة أو كيفيَّة أُخرىٰ لها خصائص معيَّنة، لبان.

٣ - ما نقله الشيخ الطوسي إلي بسنده عن الشيخ جعفر بن محمد بن قولويه شيخ الطائفة في زمانه: (... لأنَّ عندنا أنَّ كلَّ من ادَّعىٰ الأمر بعد السمري إليه فهو كافر منمِّس ضالً مضلًّ ...)(١).

٤ - التوقيع المتقدِّم حيث نصَّ على وقوع «الغيبة التامَّة»، أو بعبارة الشيخ الصدوق علي المقلد وقعت الغيبة الثانية».

إنْ قلت: إنَّ سند التوقيع المتقدِّم فيه كلام من جهة الحسن بن أحمد المكتِّب.

قلت:

أ - في بعض الموارد المضمون كافٍ لإثبات صدقه، فالتوقيع موافق لما وقع وما ذكرته الروايات.

(١) الغيبة للطوسي (ص ٤١٢/ ح ٣٨٥).

ب - المكتِّب نظير إبراهيم بن هاشم القمّي، فإنَّه - المكتِّب - وإنْ لم يُنَصَّ علىٰ وثاقته إلَّا أنَّ إكثار الثقات، بل الأجلاء عنه، وترحُّم الصدوق عليه مكرَّراً بل تعظيمه له، حتَّىٰ عُبِّرَ عنه أنَّه من أجلَّة مشايخ الصدوق(١١)، كاشف عنها.

# أدلَّة نيابة الفقهاء عن الإمام ﷺ في الغيبة الكبرى:

الدليل الأوَّل: الأدلَّة القرآنيَّة:

ونذكر منها ثلاثة:

١ - آية النفر:

قوله تعالىٰ: ﴿فَلَوْ لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ۞ (التوبة: ١٢٢).

بتقريب: أنَّ التفقَّه ثمَّ الإنذار غائي لأجل الحذر عند القوم، سواء حصل العلم من إنذار المنذرين أم لا، فتفيد وجوب التعبُّد بقول الفقيه مطلقاً، والحذر إنَّم المتحفُّظ عن الوقوع في ما يوجب المهالك لا لنفسه، فهو عنوان للعمل (٢٠).

إِنْ قلت: إِنَّ الفقاهة في زمن الآية غيرها الآن، فالموضوع مختلف.

قلت: الآية أخذت العنوان - ليتفقَّهوا - وهو صادق على أفراده وإنْ حصل اختلاف في بعض مصاديقه من حيث الشدَّة والضعف لاختلاف الزمان، فإنَّ الفقاهة في زمان الشيخ الطوسي بيه هي هي في زماننا، إلَّا أنَّ المقدّمات للوصول إليها قد توسَّعت بسبب توسُّع العلوم والحاجة وغير ذلك.

علىٰ أنَّنا لا نُسلِّم أنَّ معنىٰ الفقاهة مختلف، بل واحد في جميع الأعصار، لأنَّها عبارة عن معرفة الحكم بالأدلَّة، وهي هي في كلِّ زمان، نعم قد يكون سهلاً في زمان دون آخر، وهذا لا يوجب تغاير الموضوع.

<sup>(1)</sup> أعيان الشيعة (ج 0/ ص 113/ الرقم 100/).

<sup>(</sup>٢) يُراجَع: الاجتهاد والتقليد للسيِّد الخوئي (ص ٨٥).

١٧٦ ...... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

والآية مطلقة من حيث الحضور والغيبة، بل فيها - الغيبة - أولى إذ مع وجود الإمام وحضوره غليتلا عمل الأصحاب بها، فكيف مع عدم الحضور.

### ٢ - آية السؤال:

قوله تعالىٰ: ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ١٤٣).

بتقريب: أنَّها دالَّة على وجوب السؤال عند الجهل بالحكم، وهو مقدِّمة للعمل به، وبذلك تدلُّ على وجوب رجوع الجاهل للعالم للعمل بها يُفتي (١).

لا يقال: إنَّه من قبيل الحثِّ على التعلُّم للعمل بالعلم.

فإنّه يقال: إنّ أمثال هذا الخطاب هو لبيان الوظيفة عند عدم العلم للعمل به، نظير العمل على قول الطبيب، وليس الغرض من سؤال الطبيب أنْ يصير المريض طبيباً، فالطبيب له ولاية عقلائيّة بمقدار حاجة المريض للتشخيص والشفاء من مرضه.

إنْ قلت: أهل الذكر مختصٌّ بأهل البيت السُّلام.

قلت: لا وجه للاختصاص، وهم أكمل أفراده، والآية تضمَّنت كبرى الرجوع للعالم.

## ٣ - آية الاتِّباع:

قوله تعالىٰ: ﴿ يَا أَبَتِ إِنِّي قَدْ جَاءَنِي مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَّبِعْنِي أَهْدِكَ صِرَاطاً سَوِيًّا ۞ (مريم: ٤٣).

بتقريب: أنَّها دالَّة علىٰ وجوب طاعة الفقيه ومتابعته، لعلمه.

### خلاصة الدرس (التاسع والعشرين):

تحدَّثنا عن تقسيم الغيبة إلى قسمين، وذكرنا عدداً من الأدلَّة على وقوع

<sup>(</sup>١) يُراجَع: الاجتهاد والتقليد للسيِّد الخوئي (ص ٨٨).

\* \* \*

# الدرس الثلاثون أدلَّة نيابة الفقيه في الغيبة الكبرى

# الدليل الثاني: السيرة العقلائيّة:

القائمة على رجوع الجاهل للعالم، حيث استقرَّت سيرتهم في جميع الأعصار والأمصار من جميع الأُمَم والمذاهب على ذلك، فهم يرجعون للخبير المتخصِّص إذا كان ثقةً مأموناً.

وهي ممضاة من قِبَل الشارع، ودلالتها على الرجوع للفقهاء في زمن الغيبة إنْ لم يكن أولىٰ فلا فرق فيه بينهما.

## الدليل الثالث: روايات الإرجاع:

الروايات التي أرجعت الشيعة إلى بعض أصحاب الأئمَّة عَلَيْكُمْ كالعمري وابنه، عن عبد الله بن جعفر الحميري، قال: «... وما قالا لك فعنِّي يقولان، فاسمع لهما وأطعهما، فإنَّهما الثقتان المأمونان»(۱)، فهي بصدد التعليل بكبرى مرتكزة في الأذهان من الرجوع إلى فتوى الثقة المأمون إذا كان المكلَّف غير مؤهَّل لها.

وكيونس بن عبد الرحمن، فعن الإمام الرضا عَلَيْكُما: «خذ عن يونس بن عبد الرحمن» (٢٠).

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ٣٣٠/ باب في تسمية من رآه عَلَيْكُ / ح١).

<sup>(</sup>٢) رجال النجاشي (ص ٤٤٧/ الرقم ١٢٠٨).

الفصل الثالث/ الدرس الثلاثون: أدلَّة نيابة الفقيه في الغيبة الكبرى .................. ١٧٩

وما روي عن محمّد بن عيسى، عنه على أيضاً: ... لا أكاد أصل إليك أسألك عن كلِّ ما أحتاج إليه من معالم ديني، أفيونس بن عبد الرحمن ثقة آخذ عنه ما أحتاج إليه من معالم ديني؟ فقال: «نعم»(۱)، ودلالته واضحة على المقصود، إذ المدار فيها على الثقة لكي يأخذ عنه معالم الدِّين، إذ لو كان يريد يونس بمعزل عن وثاقته لما كان قيَّد بها، ومع التقييد بها لا خصوصيَّة له إلَّا أنَّه من أوضح مصاديقها أو أقربها وأسهلها وصولاً إلى السائل.

وكالحارث بن المغيرة الذي ورد فيه عن أبي عبد الله عَاليَّالا: «... ما يمنعكم من الحارث بن المغيرة النضري»(٢).

وكزكريا بن آدم القمّي الذي ورد فيه عن علي بن المسيّب، عن الرضا عَالِيًلا: ... فممَّن آخذ معالم ديني؟ فقال: «من زكريا بن آدم القمّي المأمون علىٰ الدِّين والدنيا...»(٣).

وكبريد وأبي بصير وزرارة ومحمّد بن مسلم حيث سُمِعَ فيهم عن أبي عبد الله عُلَيْتُلا: «... بريد بن معاوية العجلي، وأبو بصير ليث بن البختري المرادي، ومحمّد بن مسلم، وزرارة، أربعة نجباء أُمناء الله علىٰ حلاله وحرامه، لولا هؤلاء انقطعت آثار النبوّة واندرست»(ن).

وفي نصِّ آخر عنه غَلَيْتُلا: «... ولولا هؤلاء ما كان أحد يستنبط هذا، هؤلاء حُفَّاظ الدِّين وأُمناء أبي غَلَيْتُلا علىٰ حلال الله وحرامه...»(٥).

<sup>(</sup>۱) اختيار معرفة الرجال (ج ۲/ ص ۷۸۶/ ح ٩٣٥).

<sup>(</sup>٢) اختيار معرفة الرجال (ج ٢/ ص ٦٢٨/ ح ٦٢٠).

<sup>(</sup>۳) اختیار معرفة الرجال (ج  $\Upsilon$ / ص ۸۵۸/ ح  $\Upsilon$ ۱۱۱۲).

<sup>(</sup>٤) اختيار معرفة الرجال (ج ١/ ص ٣٩٨/ ح ٢٨٦).

<sup>(</sup>٥) اختيار معرفة الرجال (ج ١/ ص ٣٤٨/ ح ٢١٩).

وكأبان بن تغلب حيث ورد فيه عن الإمام الباقر عليه الله: «... اجلس في مسجد المدينة وافت الناس، فإنّي أُحِبُّ أَنْ يُرىٰ في شيعتي مثلك»(١)، فمع حضور الإمام عليه ووجوده في المدينة أمره بالجلوس في مسجد رسول الله وإفتاء الناس، فكيف بمن كان فقيهاً في زمان الغيبة؟

وغيرها من الأخبار.

إِنْ قلت: إِنَّ هذه الروايات خاصَّة بمن ذُكِرَ فيها.

قلت: هي بصدد التعليل بكبرى مرتكزة في الأذهان من الرجوع إلى فتوى الثقة المأمون إذا كان المكلَّف غير مؤهَّل لها.

## الدليل الرابع: المقبولة:

مقبولة عمر بن حنظلة، عن أبي عبد الله عَلَيْكُلا: «... ينظران [إلى] من كان منكم ممَّن قد روى حديثنا ونظر في حلالنا وحرامنا وعرف أحكامنا، فليرضوا به حكماً، فإنِّي قد جعلته عليكم حاكماً...»(٢).

محمّد بن عيسىٰ ثقة عين بنصِّ النجاشي، فلا يضرُّ قول الشيخ فيه بالضعف، لأنَّه معلَّل.

أمًّا داود بن حصين، فلا يضرُّ وقفه بعد قول النجاشي عنه: ثقة.

أمَّا عمر بن حنظلة، فقد يقال بتوثيقه بناءً على رواية تدلُّ على ذلك جاء فيها: «... إذن لا يكذب علينا»(")، إلَّا أنَّ فيها يزيد بن خليفة المجهول.

نعم كثرة روايته (عمر بن حنظلة) قد تُعَدُّ أمارة توثيقه. على أنَّ جملة من

<sup>(</sup>١) رجال النجاشي (ص ١٠/ الرقم ٧).

<sup>(</sup>٢) الكافي (ج ١/ ص ٦٧/ باب اختلاف الحديث/ ح ١٠).

<sup>(7)</sup> تهذیب الأحکام (7 / 0 - 7 / 5 / 0).

علىٰ أنَّ يونس يروي عنه، وهو من أصحاب الإجماع.

ولو غُضَّ النظر عن كلِّ ذلك، فالرواية معمول بها مركون إليها عند الأصحاب حتَّىٰ عُرفَت بـ (المقبولة).

تقريب دلالتها: أنَّ الإمام عَلالتك قد جعل الفقيه حاكماً.

إنْ قلت: إنَّ هذا في زمن الحضور دون الغيبة.

قلت: لا نحتمل الخصوصيَّة، فالإطلاق الأزماني محكَّم، فحضوره أو عدمه بعد إطلاق الجعل لا نحتمل خصوصيَّته. علىٰ أنَّه لو كان مراداً لنُبُّه عليه.

إنْ قلت: إنَّ مورد الرواية ما إذا رضيا به فإنَّ الإمام يجعله دون ما لم يرضيا.

قلت: إنَّ الرضا هنا ليس قضيَّة وجدانيَّة شخصيَّة، وإنَّما الرضا المتفرِّع على الضوابط، لذلك قال عُللِئلا: «ونظر في حلالنا وحرامنا وعرف أحكامنا». على أنَّه عَللئلا أمر بالرضا به، أي من كان مؤهَّلاً للنظر في الحلال والحرام هو المرضي وهو المجعول من قِبَل الإمام عُللئلاً.

# خلاصة الدرس (الثلاثين):

وانتقل الكلام بعدها إلى الدليل السادس على نيابتهم، وهو المقبولة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الرعاية في علم الدراية (ص ١٣١).

<sup>(</sup>٢) سماء المقال للكلباسي (ج ٢/ ص ١٤٥).

# الدرس الحادي والثلاثون أدلَّة نيابة الفقيه في الغيبة الكبرى

#### الدليل الخامس: الارتكاز المتشرعى:

فإنّه من المركوز في الذهنيّة الشرعيّة من زمان النبيّ الأكرم والأئمّة الله رجوع الناس في مسائلهم الشرعيّة إلى المنصوبين من قِبَل الأئمّة الله في زمان حضورهم، وفي البلدان التي يتواجدون فيها، ولا نحتمل الخصوصيّة لذلك الزمان.

## الدليل السادس: الأولويَّة:

# الدليل السابع: رواة الحديث خلفاء النبيِّ هي:

<sup>(</sup>۱) من لا يحضره الفقيه (ج ٤/ ص ٤٢٠/ ح ٥٩١٩)؛ هذا ولكنَّه ﷺ رواه في سائر كُتُبه مسنداً، فراجع.

الفصل الثالث/ الدرس الحادي والثلاثون: أدلَّة نيابة الفقيه في الغيبة الكبرى ............. ١٨٣

وتقريب الدلالة: أنَّ من مهمَّات النبيِّ ﴿ التي ترحَّم علىٰ من يخلفه فيها هو بيان الأحكام الشرعيَّة.

ونوقش بعدَّة مناقشات في محلِّها تأتي في دراسة أوسع إنْ شاء الله تعالىٰ.

## الدليل الثامن: وراثة الأنبياء السلا:

منها: صحيح القدَّاح عن أبي عبد الله عليك الذي جاء فيه: «من سلك طريقاً يطلب فيه علماً...»، إلى أنْ يقول: «... العلماء ورثة الأنبياء»(١٠).

بتقريب: أنَّ من مهامِّ الأنبياء اللهُ بيان الأحكام ورجوع الناس إليهم، فكذلك العلماء، إذ قد ورثوا الأنبياء اللهُ .

إِنْ قلت: إِنَّ العلماء مصطلح خاصٌّ بالأئمَّة عَلَيْكُمْ.

قلت: لا دليل على الاختصاص بهم فهم الكاملون من العلماء. على أنَّ الحديث يقول: «من سلك طريقاً» أي فيها يرتبط بالعلوم الكسبيَّة لا اللدنّيَّة.

نعم، هو ليس في مقام الجعل والإنشاء، وإنَّما حكاية عن طُرُق انتقال العلم، أو هو لبيان مقام العلماء ومنزلتهم لا من جهة الرجوع إليهم.

#### الدليل التاسع: الحوادث الواقعة:

توقيع إسحاق بن يعقوب: «... وأمَّا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا، فإنَّهم حجَّتي عليكم وأنا حجَّة الله عليهم (''). وقد يُوجَّه إمكان اعتبار الطريق (").

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ٣٤/ باب ثواب العالم والمتعلِّم/ ح ١).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٤٨٤/ باب ٥٥/ ح٤).

<sup>(</sup>٣) رواه الشيخ الصدوق عليه عن محمّد بن محمّد بن عصام الكليني عليه ، قال: حدَّثنا محمّد بن يعقوب الكليني، عن إسحاق بن يعقوب، قال: سألت محمّد بن عثمان العمري عليه ...، ومحمّد بن عقوب الكليني، عن إسحاق بن يعقوب، قال: سألت محمّد بن عثمان العمري عليه المحمّد بن عصّد بن عثمان العمري عليه المحمّد بن عصّد بن

أمَّا الدلالة: فبعد تجاوز كون المراد بالرواة النقلة بل نظرهم، إذ قال: «إنَّهم حجَّتي»، ولم يقل: رواياتهم.

قال في (جامع المدارك): (فإنَّه إنَّما يناسب الأُمور التي يكون المرجع فيها الرأي والنظر...)(١).

كما أنَّ التعليل بكونهم الحجَّة علىٰ الناس يناسب ذلك.

إنْ قلت: لعلَّ الحوادث إشارة إلى حوادث معيَّنة تضمَّنها التوقيع أو عليها عهد خاصُّ، فلا إطلاق.

قلت: فضلاً عن كونه مجرَّد احتمال، فإنَّ التعليل يدفعه.

## الدليل العاشر: الإجماع والتسالم:

قال الشيخ الجواهري إلى الله الكركي في المحكي من رسالته التي ألَّفها في صلاة الجمعة: اتَّفق أصحابنا علىٰ أنَّ الفقيه العادل الأمين الجامع لشرائط الفتوىٰ المعبَّر عنه بالمجتهد في الأحكام الشرعية نائب من قِبَل أئمَّة الهدىٰ عَلَيْسُا في حال الغيبة...)(٢).

وقال السيِّد بحر العلوم عليه أمَّا ثبوتها للفقيه، ولو في الجملة، فمَّا لا كلام فيه بعد الإجماع عليه بقسميه...) (٣).

ح محمّد بن عصام روىٰ عنه الصدوق الله كثيراً وترضَّىٰ عنه، فمن يقبل هذا الطريق يعتمد الرجل. والكليني أشهر من أنْ يُوثَّق. أُمَّا إسحاق بن يعقوب، فإنْ قيل: إنَّ هذا التوقيع يدلُّ علىٰ جلالته فهو، وإلَّا فلاعتباد الكليني إلله عليه، وكذلك الصدوق والطوسي بالله علىٰ نظر.

<sup>(</sup>١) جامع المدارك للخوانساري (ج ٣/ ص ٩٩).

<sup>(</sup>٢) جواهر الكلام (ج ٢١/ ص ٣٩٦).

<sup>(</sup>T) بلغة الفقيه (T) ص (T).

استمرَّ حديثنا عن أدلَّة النيابة للفقهاء في عصر الغيبة الكبرى، وكان ممَّا استدللنا عليه في هذه الحصَّة الدراسيَّة الدليل السابع المعبَّر عنه بالارتكاز، ثمّ الثامن المعبَّر عنه بالأولويَّة، يليه التاسع ثمّ العاشر ثمّ الحادي عشر، وآخرها الثاني عشر، وكان الإجماع المحكي عن جملة من الفقهاء.

# الدرس الثاني و الثلاثون البحث الثالث: الانتفاع بالإمام ﷺ في عصر الغيبة

يختلف زمن الغيبة عن الحضور خصوصاً في الكبرى، وهذا الاختلاف اقتضى اختلافاً في توزيع الوظائف وتجدُّد أُخرى، والبحث تارةً في التكليف والوظائف في جانب الإمام وقد يُعبَّر عنها بفوائد وجوده المبارك في عصر الغيبة الكبرى، وأُخرى في تكاليف ووظائف المكلَّفين فيها.

قد يرد: كيف يُنتَفع منه وهو غائب؟

قلت: قد أجاب رسول الله عن ذلك بقوله: «... إنَّهم يستضيئون بنوره وينتفعون بولايته في غيبته كانتفاع الناس بالشمس وإنْ تجلَّلها سحاب...»(۱).

وعن سليان بن مهران الأعمش، عن الإمام الصادق عَلَيْكُل: ... قال سليان: فقلت للصادق عَلَيْكُل: فكيف ينتفع الناس بالحجَّة الغائب المستور؟ قال: «كما ينتفعون بالشمس إذا سترها السحاب»(٢).

وقال هو عن ذلك في توقيعه المشهور إلى إسحاق بن يعقوب: «... وأمَّا وجه الانتفاع بي في غيبتي، فكالانتفاع بالشمس إذا غيَّبها عن الأبصار السحاب...»(").

<sup>(</sup>۱) كهال الدِّين (ص ۲۵۳/ باب ۲۳/ ح ۳).

<sup>(</sup>۲) كمال الدِّين (ص ۲۰۷/ باب ۲۱/ ح ۲۲).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٤٨٣ - ٤٨٥/ باب ٥٥/ ح٤).

الفصل الثالث/ الدرس الثاني والثلاثون: البحث الثالث: الانتفاع بالإمام على في عصر الغيبة...... ١٨٧

والانتفاع بالشمس الغائبة خلف السحاب مدرَك بالوجدان والضرورة.

البحث الأوّل: من آثار وفوائد ومهام مترتّبة على وجود الإمام في عصر الغيبة الكبرى، حيث دلّت العديد من الروايات على أنَّ لوجود الإمام عَلَيْئُلُم وإنْ كان غائباً لا يُرى عدَّة فوائد في غاية الأهمّيَّة نشير إليها ضمن نقاط:

#### ١ - وجوده ضرورة لمعرفة الله تعالى وعبادته:

في عدَّة روايات منها عن أبي جعفر الباقر عَلَيْكُلا: «إنَّمَا يعرف الله عَلَى ويعبده من عرف الله عَلَى والله عرف الله وعرف إمامه من أهل البيت، ومن لا يعرف الله ضَّلَا لاً يعرف الإمام منَّا أهل البيت فإنَّما يعرف ويعبد غير الله، هكذا والله ضُلَّا لاً»(١).

فوجود الإمام عَلَيْتُكُم موجب لمعرفة الله تعالىٰ وعبادته والخروج من الضلال.

#### ٢ - معرفته شرط لقبول الأعمال:

فقبول الأعمال منوط بمعرفة الإمام عَلَيْكُل - وليس حضوره، كما ربَّما قد يُتوهَّم -، عن أبي عبد الله عَلَيْكُل في قول الله عَلَيْكَ (وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا) [الأعراف: ١٨٠]، قال: «نحن والله الأسماء الحسنى التي لا يقبل الله من العباد عملاً إلَّا بمعرفتنا»(٢).

## ٣ - وجود الإمام لمعرفة الحقِّ من الباطل:

وممَّا دل على ذلك ما رواه أبو بصير عن أحدهما عَلَيْهَ الله لم يدع الأرض بغير عالم، ولو لا ذلك لم يُعرَف الحقُّ من الباطل»(")، وهي صريحة في أنَّ وجود الإمام عَلَيْكُ لمعرفة الحقِّ من الباطل.

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ١٨١/ باب معرفة الإمام والردِّ إليه/ ح ٤).

<sup>(</sup>٢) الكافي (ج ١/ ص ١٤٣ و١٤٤/ باب النوادر/ ح ٤).

<sup>(</sup>٣) الكافي (ج ١/ ص ١٧٨/ باب أنَّ الأرض لا تخلو من حجَّة/ ح ٥).

## ٤ - وجوده لمعرفة الحلال والحرام:

وممَّا روي في ذلك عدَّة روايات، منها: عن أبي عبد الله عَلَيْكِل: «ما زالت الأرض إلَّا ولله فيها حجَّة، يعرف الحلال والحرام، ويدعو الناس إلى سبيل الله»(١).

بتقريب: أنَّ وجود الحجَّة وإنْ كان غائباً ممَّا له أثر في حفظ الشريعة ومعرفة الحلال والحرام والدعوة إلى سبيل الله تعالى وإنْ لم نعرف كيفيَّة ذلك تفصيلاً، فالغيبة لا تمنع من ممارسة دوره المناط به بالكيفيَّة المتناسبة مع الغيبة.

## ٥ - وجوده لحفظ الشريعة من الزيادة أو النقصان:

وممَّا ورد في ذلك عدَّة روايات، منها: عن أبي عبد الله عَلَيْتُلا: «إنَّ الأرض لا تخلو إلَّا وفيها إمام، كيما إنْ زاد المؤمنون شيئاً ردَّهم، وإنْ نقصوا شيئاً أتمَّه لهم»(٢).

وتقريبه: بها تقدَّم فإنَّ وجود الإمام عُلاَيَا في حفظ الدِّين من الزيادة والنقصان في الجملة ممَّا لا شكَّ فيه.

نعم، ليس بيدنا طريقة حفظه للدِّين، كما ليس بيدنا طريقة حفظ الله تعالىٰ للدِّين ونصرة المؤمنين وتسيير أُمور الكون وما إلىٰ ذلك.

#### ٦ - وجوده للشهادة علىٰ أعمال الناس:

روى الكليني إلله عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن بريد العجلي، عن أبي جعفر علي الله الله الشهداء على الناس، فمن صدَّق يوم القيامة صدَّقناه، ومن كذَّب كذَّبناه»(٣).

<sup>(</sup>۱) الكافي (ج ١/ ص ١٧٨/ باب أنَّ الأرض لا تخلو من حجَّة / ح ٣).

<sup>(</sup>٢) الكافي (ج ١/ ص ١٧٨/ باب أنَّ الأرض لا تخلو من حجَّة / ح ٢).

<sup>(</sup>٣) الكافي (ج ١/ ص ١٩١/ باب أنَّ الأئمَّة شهداء الله عَلَىٰ علىٰ خلقه/ ح ٤).

الفصل الثالث/ الدرس الثاني والثلاثون: البحث الثالث: الانتفاع بالإمام ﷺ في عصر الغيبة...... ١٨٩

# ٧ - وجوده لضرورة المعيَّة مع القرآن الكريم في كلِّ زمان:

فعن أمير المؤمنين عَالَيْكُا: «... وجعلنا مع القرآن وجعل القرآن معنا، لا نفار قه و لا يفار قنا»(۱).

بتقريب: أنَّ معيَّة الإمام عَالِيَتُلا مع القرآن حتَّىٰ في غيبته ضرورة لحفظ القرآن من التحريف، وهو ممَّا نصَّ عليه حديث الثقلين المتواتر.

## ٨ - وجوده لأجل هداية الناس:

فعن أبي عبد الله عَالِئلا: «... كلَّ إمام هادٍ للقرن الذي هو فيهم» (١٠)، وفي الخبر الذي بعده: «... ولكلِّ زمان منَّا هادٍ يهديهم...، ثمّ الهداة من بعده عليٌّ، ثمّ الأوصياء واحد بعد واحد» (١٠).

وإنْ كان بنحو الهداية التكوينيَّة.

# ٩ - مسك السهاء والأرض بالإمام، وبه ينزل الغيث وتُنشَر الرحمة:

فعن الإمام الرضا عليه: «نحن حُجَج الله في خلقه، وخلفاؤه في عباده، وأُمناؤه على سرِّه، ونحن كلمة التقوى، والعروة الوثقى، ونحن شهداء الله وأعلامه في بريَّته، بنا يُمسِك الله السهاوات والأرض أنْ تزولا، وبنا يُنزِل الغيث وينشر الرحمة، ولا تخلو الأرض من قائم منَّا ظاهر أو خافٍ، ولو خلت يوماً بغير حجَّة لماجت بأهلها كما يموج البحر بأهله»(نه).

#### ١٠ - وجوده لأجل نزول الرزق:

فعن أبي عبد الله عَالِيًلا: «... بنا أثمرت الأشجار، وأينعت الثار، وجرت

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ١٩١/ باب أنَّ الأئمَّة شهداء الله ركا على خلقه رح ٥).

<sup>(</sup>٢) الكافي (ج ١/ ص ١٩١/ باب أنَّ الأئمَّة اللَّهُ هم الهداة/ ح ١).

<sup>(</sup>٣) الكافي (ج ١/ ص ١٩١ و١٩٢/ باب أنَّ الأئمَّة اليُّك هم الهداة/ ح ٢).

<sup>(</sup>٤) كمال الدِّين (ص ٢٠٢ و٢٠٣/ باب ٢١/ ح ٦).

١٩٠ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

الأنهار، وبنا ينزل غيث السهاء، وينبت عشب الأرض، وبعبادتنا عُبِدَ الله، ولو لا نحن ما عُبدَ الله»(١).

## ١١ - وجوده لأجل دفع البلاء وخروج البركات:

عن أبي محمّد الحسن بن عليِّ عَلَيْكُلا: «... يا أحمد بن إسحاق، إنَّ الله تبارك وتعالىٰ لم يخل الأرض منذ خلق آدم عَلَيْكُلا، ولا يخليها إلىٰ أنْ تقوم الساعة من حجَّة لله علىٰ خلقه، به يدفع البلاء عن أهل الأرض، وبه يُنزل الغيث، وبه يُخرج بركات الأرض...»(۱).

## ١٢ - وجوده لأجل استجابة الدعاء:

فعن أبي جعفر غلل عن رسول الله في حديثه مع أمير المؤمنين غلل الله فعن أبي جعفر غلل عن رسول الله في حديثه مع أمير المؤمنين غلل الله عنهم الله عنهم وجم يصرف الله عنهم البلاء، وجم تنزل الرحمة من السهاء، وهذا أوّلهم - وأوما بيده إلى الحسن غلل تم أوما بيده إلى الحسن غلل الله عنه أوما بيده إلى الحسين غلل -، ثم قال غللك : الأئمة من ولده (").

اتَّضح أنَّ فائدة وجوده لا تقتصر على حضوره ، فوجوده بين الناس ضرورة لا يمنع منها خفاء عنوانه وعدم معرفته في غيبته، وهناك وظائف وفوائد أُخرى تأتي في دراسة أوسع إنْ شاء الله تعالىٰ.

# خلاصة الدرس (الثاني والثلاثين):

تحدَّثنا في آثار وفوائد وجود الإمام ، فوجوده ضرورة لمعرفة الله تعالى وعبادته، وشرط لقبول الأعمال ولمعرفة الحقّ من الباطل والحلال من الحرام وحفظ الشريعة من الزيادة والنقصان، والشهادة على الأعمال، والمعيَّة مع القرآن

<sup>(1)</sup>  $(7 - 1)^{-1}$  (1)  $(7 - 1)^{-1}$  (1)  $(7 - 1)^{-1}$ 

<sup>(</sup>٢) كهال الدِّين (ص ٣٨٤/ باب ٣٨/ ح ١).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٢٠٦ و٢٠٧/ باب ٢١/ ح ٢١).

الفصل الثالث/ الدرس الثاني والثلاثون: البحث الثالث: الانتفاع بالإمام في في عصر الغيبة....... ١٩١ الكريم في كلِّ زمان، وبوجوده هداية الناس، ومسك السهاء والأرض، وعرفنا أنَّ من فوائد وجوده المبارك – وإنْ كان غائباً – نزول الغيث والبركة والرحمة والرزق ودفع البلاء واستجابة الدعاء.

\* \* \*

# الدرس الثالث والثلاثون الوظيفة تجاه الإمام ﷺ في الغيبة

# أ - ضرورة معرفة الإمام في كلّ زمان بشخصه ونعته:

ففي صحيح زرارة، قال: قال أبو عبد الله عَلَيْكُلا: «اعرف إمامك فإنَّك إذا عرفت لم يضرّك تقدَّم هذا الأمر أو تأخَّر»(١).

وقد ورد في الدعاء: «... اللَّهُمَّ عرِّ فني حجَّتك فإنَّك إنْ لم تُعرِّ فني حجَّتك ضللت عن ديني... (١٣)، وهو من الأدعية في زمن الغيبة، وبهذه المعرفة اللَّازمة تحصل النجاة من الميتة الجاهليَّة (١٠).

#### ب - الطاعة للإمام:

في صحيح زرارة عن أبي جعفر غلي ، قال: «ذروة الأمر وسنامه ومفتاحه

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ٣٧١/ باب أنَّه من عرف إمامه لم يضرّه تقدَّم هذا الأمر أو تأخَّر/ ح ١).

<sup>(</sup>٢) الكافي (ج ١/ ص ٣٧١/ باب أنَّه من عرف إمامه لم يضرّه تقدَّم هذا الأمر أو تأخَّر / ح ٢).

<sup>(</sup>٣) الكافي (ج ١/ ص ٣٣٧/ باب في الغيبة/ ح ٥).

<sup>(</sup>٤) راجع: الكافي (ج ١/ ص ٣٧٦/ باب من مات وليس له إمام من أئمَّة الهدىٰ).

الفصل الثالث/ الدرس الثالث والثلاثون: الوظيفة تجاه الإمام ﷺ في الغيبة .....١٩٣

وباب الأشياء ورضا الرحمن تبارك وتعالى، الطاعة للإمام بعد معرفته»، ثمّ قال: «إنَّ الله تبارك وتعالىٰ يقول: ﴿مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ [النساء: ٨٠]»(١).

وعن أبي بصير، عن أبي عبد الله عَالِيَكُم، قال: سألته عن الأئمَّة، هل يجرون في الأمر والطاعة مجرى واحد؟ قال: «نعم»(٢)، وتقدَّم تفصيل الكلام في أدلَّة إمامته في الفصل الأوَّل.

ومن الوظائف التي نصَّت عليها الأدلَّة والتي ينبغي مراعاتها بأعلىٰ الدرجات في خصوص الإمام المهدي على الله هي:

#### ١- الانتظار والتسليم وعدم الاستعجال:

وعن الإمام موسى بن جعفر عليه الله المتمسّكين بحبلنا في غيبة قائمنا، الثابتين على موالاتنا والبراءة من أعدائنا، أُولئك منّا ونحن منهم، قد رضوا بنا أئمّة، ورضينا بهم شيعة، فطوبى لهم، ثمّ طوبى لهم، وهم والله معنا في درجتنا يوم القيامة»(٤).

وعن أمير المؤمنين عليه : «للقائم منّا غيبة أمدها طويل، كأنّي بالشيعة يجولون جو لان النّعَم في غيبته، يطلبون المرعى فلا يجدونه، ألا فمن ثبت منهم على دينه ولم يقس قلبه لطول أمد غيبة إمامه، فهو معي في درجتي يوم القيامة»(٥٠).

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ١٨٥ و١٨٦/ باب فرض طاعة الأئمَّة/ ح ١).

<sup>(</sup>٢) الكافي (ج ١/ ص ١٨٧/ باب فرض طاعة الأئمَّة/ ح ٩).

<sup>(</sup>٤) كمال الدِّين (ص ٣٦١/ باب ٣٤/ ح٥).

<sup>(</sup>٥) كمال الدِّين (ص ٣٠٣/ باب ٢٦/ ح ١٤).

وعن الإمام الرضا عَلَيْكُلا: «... فينتظر خروجه المخلصون، ويُنكِره المرتابون، ويستهزئ بذكره الجاحدون، ويكذب فيها الوقّاتون، ويهاك فيها المستعجلون، وينجو فيها المسلّمون»(۱).

وعدَّته - الانتظار - جملة من الروايات من أفضل الأعمال وأحبَّها إلى الله تعالىٰ، بل وأفضل العبادة "، ويترتَّب علىٰ ذلك عدم اليأس من ظهوره، فإنَّه قد عُدَّ من ضر ورات المذهب.

# ٢ - الشوق إليه و التأسُّف و الحزن و البكاء على فراقه:

فعن أبي عبد الله عَلَيْكُل : «... أمَا والله ليغيبنَّ إمامكم سنيناً من دهركم...، ولتدمعنَّ عليه عيون المؤمنين...»(١٠).

وعن الإمام الرضا عَالِين الله الله الله عند فقدان الشيعة الثالث من ولدي، يبكي عليه أهل السماء وأهل الأرض...، كم من حرَّىٰ مؤمنة، وكم من مؤمن متأسِّف حيران حزين عند فقدان الماء المعين (٥٠).

وعن الشيخ العمري إللهُ: (... فإنَّ أَيَّام الغيبة تشتاق إليه، ولا تسأل الاجتهاع معه...)(١).

<sup>(</sup>۱) کہال الدِّین (ص ۳۷۸/ باب ۳٦/ ح ۳).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للنعماني (ص ٢٠٧/ باب ١١/ ح ١٦).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٢٧٨/ باب ٢٥/ ح٦).

 $<sup>(\</sup>xi)$  الكافي (ج 1/ ص 7 $7<math>^{\prime}$  باب في الغيبة / ح  $(\xi)$ 

<sup>(</sup>٥) الإمامة والتبصرة (ص ١١٤/ ح ١٠٢).

<sup>(</sup>٦) المزار لابن المشهدي (ص ٥٨٥).

الفصل الثالث/ الدرس الثالث والثلاثون: الوظيفة تجاه الإمام على في الغيبة ......١٩٥

#### ٣ - مبايعته والدعاء له:

ففي توقيع إسحاق بن يعقوب المشهور: «... وأكثِروا الدعاء بتعجيل الفرج، فإنَّ ذلك فرجكم»(١).

وفي دعاء العهد: «... اللَّهُمَّ إِنِّي أُجدِّد في صبيحة يومي هذا وما عشت فيه من أيَّام حياتي عهداً وعقداً وبيعةً له في عنقي...»(٢).

#### ٤ - عدم جواز ذكر اسمه:

على خلافٍ في ذلك بين العلماء في اختصاص الحرمة بزمن الغيبة الصغرى، أو عند الخوف عليه، أو في محفل من الناس، أو مطلقاً، فعن أبي عبد الله عَلَيْكُل: «صاحب هذا الأمر لا يُسمِّيه باسمه إلَّا كافر»(")، وهذا ما سنتحدَّث عنه مفصَّلاً في الدرس القادم.

#### ٥ - القيام عند ذكر اسمه:

تعظيماً عند سماع هذا الاسم المبارك، وهو ممَّا قامت عليه السيرة لدى الإماميّة أعزّهم الله تعالى، وقد ذكر مستند ذلك في سؤال موجّه لزعيم الطائفة السيّد الخوئي إلله حيث ذكر في مقام الجواب أنّه في (مرآة الكمال) للعلّامة المامقاني أنّ الإمام الرضا علي وضع يده على رأسه وتواضع قائماً ودعا له بالفرج (أ)، كما أنّ هناك رواية في (النجم الثاقب) بذلك الصدد عن الإمام الصادق عليتلانه).

<sup>(</sup>۱) كمال الدِّين (ص ٤٨٥/ باب ٥٥/ ح٤).

<sup>(</sup>٢) المصباح للكفعمي (ص ٥٥١).

<sup>(</sup>٣) الكافي (ج ١/ ص ٣٣٣/ باب في النهي عن الاسم/ ح ٤).

<sup>(</sup>٤) صراط النجاة (ج ١/ ص ٤٦٥/ سؤال ١٣٠٥).

<sup>(</sup>٥) النجم الثاقب (ج ٢/ ص ٤٧٤).

١٩٦ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

#### ٦ - تكذيب المشاهدة والتوقيت لظهوره في زمان غيبته:

حيث ورد في آخر توقيع على يد السفير الرابع: «... وسيأتي شيعتي من يدَّعي المشاهدة، ألا فمن ادَّعىٰ المشاهدة قبل خروج السفياني والصيحة فهو كاذب مفتر »(۱).

قال أبو عبد الله عَلَيْتُلا: «... من أخبرك عنَّا توقيتاً فلا تهابنَّ أنْ تُكذِّبه، فإنَّا لا نُوقِّت لأحدٍ وقتاً»(٢)، وسيأتي بحثه مفصَّلاً في الدرس السابع والثلاثون.

#### ٧ - زيارته ﷺ:

وله ﷺ عدَّة زيارات، وممَّا ورد في بعضها: «... السلام عليك يا وعد الله الذي ضمنه...» (٣).

وهناك الكثير من الآداب والمسنونات التي ينبغي القيام بها كوظائف تجاه الإمام على في عصر الغيبة.

#### خلاصة الدرس (الثالث والثلاثين):

تحدَّثنا عن الوظائف اللَّازمة على المكلَّفين تجاه الإمام عَلْشِكْل، وذكرنا منها ضرورة معرفته والطاعة له، ثمّ انتقلنا في الحديث إلى الوظائف التي ينبغي القيام بها تجاهه على كالتسليم له، وعدم الاستعجال، والانتظار، والشوق له، والبكاء والتأسُّف عليه وعلى غيبته، ومبايعته، والدعاء له، وغيرها.

\* \* \*

(١) كمال الدِّين (ص ١٦ه/ باب ٥٤/ ح ٤٤).

<sup>(</sup>۲) الغيبة للنعماني (ص ۳۰۰/ باب ۱۲/ ح ۳).

<sup>(</sup>٣) المزار لابن المشهدي (ص ٥٦٩).

# الدرس الرابع والثلاثون حكم تسمية الإمام على

نذكر في هذا الدرس حكم تسمية الإمام عليه في نقاط:

## ١ - الأقوال في حكم تسمية الإمام ﷺ عديدة:

منها:

أ - الجواز، قال به الشيخ المفيد والسيِّد المرتضىٰ والمحقِّق والعلَّامة والسيِّد الموتضىٰ والمحقِّق والعلَّامة والسيِّد الخوئي عِلْهُ وجماعة (١).

ب - عدم الجواز، قال به الشيخ الصدوق والعلَّامة المجلسي بَاللَّهُمُ وَجِمَاعة (٢).

ج - الجواز ما لم يكن في البين مانع، قال به الشيخ الحرُّ العاملي بِللهُ وجماعة (٣).

## ٢ - الروايات في المسألة:

وهي على طوائف ثلاثة:

الطائفة الأُولىٰ: ما دلَّ علىٰ المنع مطلقاً، وهي روايات عديدة، منها ما رواه

<sup>(</sup>۱) وسائل الشيعة (ج ۲۱/ هامش ص ۲٤٦) حيث نقل رهي الساء من قال بالجواز، منية السائل للسيِّد الخوئي (ص ۲۲۲).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٣٠٧)، مرآة العقول (ج ٤/ ص ١٦ و١٧).

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة (ج ١٦/ ص ٢٣٧).

الشيخ الصدوق بِإِلَيْ بسنده عن الإمام الصادق عَلَيْتَكَلَّم: «... الخامس من ولد السابع، يغيب عنكم شخصه ولا يحلُّ لكم تسميته»(١).

الطائفة الثانية: ما دلَّ على المنع مقيَّداً، والقيود المذكورة عديدة، فبعضها قُيِّد بالمنع إلى زمان الظهور كما في صحيح الشيخ الكليني إليَّهُ عن أبي جعفر الثاني عَلَيْكُا: «... وأشهد على رجل من ولد الحسن لا يُكنَّىٰ ولا يُسمَّىٰ حتَّىٰ يظهر أمره فيملأها عدلاً كما مُلِئَت جوراً...»(۱).

وبعضها قُيِّد بالمنع بسبب الخوف والطلب، ومنها ما رواه الشيخ الكليني إلله أيضاً وبسند تامِّ عن عبد الله بن جعفر الحميري عندما اجتمع هو وأحمد بن إسحاق عند السفير الثاني وسألاه عدَّة أسئلة منها الاسم حيث جاء فيه: (... قلت: فالاسم؟ قال: محرَّم عليكم أنْ تسألوا عن ذلك...، وإذا وقع الاسم وقع الطلب...)(٣).

فيها قيَّدت طائفة ثالثة المنع إذا كان أمام الناس، ومنها ما رواه الشيخ الصدوق بِلِيْنِيُ بإسناده عن الشيخ محمَّد بن عثمان العمري بِلِيْنِيُ : «... من سمَّاني في مجمع من الناس باسمي فعليه لعنة الله»(٤).

إِنْ قلت: إِنَّ مصطلح الناس في لسان أهل البيت اللَّهُ هم غير الإماميَّة، فلا يدلُّ المنع إلَّا من خصوص طائفة من الناس.

قلت: ليس دائماً ويختلف باختلاف الموارد ويحتاج إلى قرينة عامَّة أو خاصَّة، وموضع الغيبة وعدم الخوف من طائفة بعينها يكشف عن أنَّ المراد من

<sup>(</sup>١) كمال الدِّين (ص ٣٣٣/ باب ٣٣/ ح ١)؛ والخبر يمكن القول بتماميَّة سنده.

<sup>(</sup>٢) الكافي (ج ١/ ص ٥٢٥ و٥٢٥/ باب ما جاء في الاثني عشر والنصِّ عليهم اللَّهُ / ح١).

<sup>(</sup>٣) الكافي (ج ١/ ص ٣٢٩ و ٣٣٠/ باب في تسمية من رآه عليلا/ ح ١).

<sup>(</sup>٤) كمال الدِّين (ص ٤٨٣/ باب ٥٥/ ح٣)؛ والخبر يمكن القول بتماميَّة سنده.

الفصل الثالث/ الدرس الرابع والثلاثون: حكم تسمية الإمام ، المناسلة المناسلة على المنع عن التسمية شامل الناس هو الأعمُّ من ذلك، وبالتالي فدلالة الحديث على المنع عن التسمية شامل للجميع.

الطائفة الثالثة: ما دلَّ على الجواز، وقد قيل بتواترها(١)، ومن أخبار هذه الطائفة ما رواه الشيخ الصدوق الله بسنده عن الشيخ العمري محمّد بن عثمان بن سعيد يقول: سمعت أبي يقول: سُئِلَ أبو محمّد الحسن بن عليٍّ عله الله نمن الحجة والإمام بعدك؟ فقال: «ابني محمّد، هو الإمام والحجّة بعدي...»(١).

#### ٣-وجوه الجمع:

ذُكِرَ للجمع بين هذه الطوائف عدَّة وجوه، نذكر منها:

١ - أَنْ نقول بالجواز ونحمل روايات المنع على حالة الخوف، ونُقيِّد بها ما دلَّ على المنع، ففي كلِّ زمان لا خوف فيه على الإمام يصحُّ فيه ذكر اسمه.

٢ - أنْ نحمل روايات المنع مقيّدة كانت أو مطلقة على الكراهة بقرينة
 روايات الجواز.

٣ - أنْ نحمل روايات المنع على جماعة خاصَّة من الناس «في مجمع من الناس» يُخاف منهم على الإمام ، وهو ما يناسب أنْ يكون المنع مختصًّا بالغيبة الصغرى.

٤ - أنّنا نحمل روايات المنع على اسم أحمد والجواز على محمّد بقرينة شاهد روائي يصلح للجمع بين الطوائف المتقدِّمة من الروايات، فقد روي عن الإمام الباقر عُلَيْئُلا: «... يخرج رجل من ولدي في آخر الزمان...، له اسهان: اسم يُعلَن، فأمّا الذي يُغفىٰ فأحمد، وأمّا الذي يُعلَن فمحمّد...»(٣).

<sup>(</sup>١) القائل هو الشيخ الحرُّ العاملي إللهُ في كتابه القيِّم كشف التعمية (ص ٨٦).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٤٠٩/ باب ٣٨/ ح ٩)؛ والسند تامُّ إنْ تجاوزنا الإشكال في ابن إسحاق.

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٦٥٣/ باب ٥٧/ ح ١٧).

روس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية وهذا الوجه ذكره الشيخ الحُرُّ بِاللهُ (۱).
وهذا الوجه ذكره الشيخ الحُرُّ بِاللهُ (۱).
وهناك وجوه أُخرى سنتعرَّض لها في دراسة أوسع إنْ شاء الله تعالىٰ.

# خلاصة الدرس (الرابع والثلاثين):

تحدَّثنا عن حكم تسمية الإمام ، وذكرنا في المسألة بعضاً من الأقوال فيها، وطوائف الروايات وكانت ثلاثة، ثمّ تطرَّقنا إلى وجوه الجمع بين هذه الطوائف.

\* \* \*

(١) كشف التعمية (ص ١٠٤).

# الدرس الخامس و الثلاثون البحث الرابع: علامات الظهور

#### ما هي العلامة ومن أين جاءت؟

ذُكِرَ لمعرفة ظهور الإمام عدَّة علامات، وجاءت الأخبار بذكرها، قال الشيخ المفيد إلله: (قد جاءت الأخبار بذكر علامات لزمان قيام القائم المهدي عليه وحوادث تكون أمام قيامه وآيات ودلالات، فمنها: خروج السفياني، وقتل الحسني...)، ثمّ ذكر العشرات من العلامات إلى أنْ قال: (كما جاءت بذلك الأخبار، ومن جملة هذه الأحداث محتومة ومنها مشترطة، والله أعلم بما يكون، وإنَّما ذكرناها على حسب ما ثبت في الأصول وتضمَّنها الأثر المنقول)(۱).

كما وذكر الشيخ الطبرسي إلله عين عبارته المتقدِّمة (٢).

قال الشيخ النعماني إليه (هذه العلامات التي ذكرها الأئمَّة الله مع كثرتها واتِّصال الروايات وتواترها واتِّفاقها موجبة ألَّا يظهر القائم عَلَيْلًا إلَّا بعد مجيئها وكونها، إذ كانوا قد أخبروا أنْ لا بدَّ منها، وهم الصادقون، حتَّى إنَّه قيل لهم: نرجو أنْ يكون ما نؤمل من أمر القائم عَلَيْلًا ولا يكون قبله السفياني، فقالوا: «بلى والله، إنَّه لمن المحتوم الذي لا بدَّ منه»، ثمّ حقَّقوا كون العلامات الخمس التي أعظم الدلائل والبراهين على ظهور الحقِّ بعدها، كما أبطلوا أمر التوقيت، وقالوا: «من روى لكم عنَّا توقيتاً فلا تهابوا أنْ تُكذِّبوه كائناً من كان،

<sup>(</sup>١) الإرشاد (ج ٢/ ص ٣٦٨ - ٣٧٠).

<sup>(</sup>۲) تاج المواليد (ص ۷۰ – ۷٤).

٢٠٢ ...... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

فإنَّا لا نُوقِّت»، وهذا من أعدل الشواهد على بطلان أمر كلِّ من ادَّعيٰ أو ادُّعي له مرتبة القائم ومنزلته، وظهر قبل مجيء هذه العلامات...)(١)(١).

فها أدقُّها من عبارة، وأخصره من تعبير عن أُمور عديدة.

وبذلك يتبيَّن لنا أنَّ معنىٰ العلامات وماهيَّتها في كونها حوادث تكون قبل قيام الإمام ﷺ وتكون دالَّة علىٰ ظهوره.

جملة من روايات العلامات، وفيها:

#### تقسيم العلامات إلى المحتوم وغير المحتوم:

ذكرت الروايات عدَّة تقسيمات للعلامات من أهمَّها انقسامها إلى المحتومة وغير المحتومة، وممَّا دلَّ علىٰ ذلك:

ما روي عن المعلَّلُ بن خنيس، قال: سمعت أبا عبد الله عَاليَّلُم يقول: «من الأمر محتوم، ومنه ما ليس بمحتوم، ومن المحتوم خروج السفياني في رجب» (٣).

وفي نصِّ آخر عن حمران بن أعين، عن أبي جعفر محمّد بن عليٍّ عَللِيْلِا في قوله تعالىٰ: ﴿ أُمَّ قَضَىٰ أَجَلاً وَأَجَلُ مُسَمَّى عِنْدَهُ ﴾ [الأنعام: ٢]، فقال: ﴿ إنَّهَا أَجِلان: أجل محتوم، وأجل موقوف ﴾، فقال له حمران: ما المحتوم؟ قال: ﴿ الذي لله فيه المشيئة ﴾، قال حمران: إنِّي لأرجو أنْ يكون أجل السفياني من الموقوف، فقال أبو جعفر عَللِيْلا: ﴿ لا والله إنَّه لمن المحتوم ﴾ ''.

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني (ص ٢٩١ و٢٩٢).

<sup>(</sup>٢) من أجمل ما تمتاز به المهدويَّة أنَّ الاستدلال عليها متعدِّد الجوانب أو الجهات، وتُعَدُّ روايات العلامات قبل قيام الإمام ﷺ من أدلَّة صحَّتها.

<sup>(</sup>٣) الغيبة للنعماني (ص ٣١٠ و٣١١/ باب ١٨/ ح ٢).

<sup>(</sup>٤) الغيبة للنعماني (ص ٣١٢ و٣١٣/ باب ١٨/ ح ٥)؛ هذا ولكن الصحيح ما ورد في بحار الأنوار (ج ٥٢/ ص ٢٤٩/ ح ١٣٣) عن الغيبة للنعماني، وفيه: قال له حمران: ما المحتوم؟ قال: «الذي لا يكون غيره»، قال: وما الموقوف؟ قال: «هو الذي لله فيه المشيّة...»، فراجع.

وتلاحظ تعريف الإمام عليلا للمحتوم بأنَّه لا بدَّ منه، وقسمه على كون السفياني منه.

#### العلامات المحتومات:

ا - روى الشيخ الصدوق بِإِنْ بسند تامِّ عن عمر بن حنظلة، قال: سمعت أبا عبد الله يقول: «قبل قيام القائم خمس علامات محتومات: اليهاني، والصيحة، وقتل النفس الزكيَّة، والخسف بالبيداء»(٣).

٢ - وروى الشيخ الطوسي إليه عن أبي حمزة الثمالي، قال: قلت لأبي عبد الله عليت إلى المعتوم، والنداء الله عليت إلى أبا جعفر عليت كان يقول: «خروج السفياني من المحتوم، والنداء من المحتوم، وطلوع الشمس من المغرب من المحتوم»، وأشياء كان يقولها من المحتوم، فقال أبو عبد الله عليت (واختلاف بني فلان من المحتوم، وقتل النفس الزكية من المحتوم...»(١٠).

ومنه يظهر أنَّ عدد المحتوم أكثر ممَّا في النصِّ السابق.

٣ - وذكرت عدَّة مصادر وعدَّة روايات بأسانيد مختلفة: «إنَّ بين يدي هذا الأمر انكساف القمر لخمس تبقَّىٰ، والشمس لخمس عشرة، وذلك في شهر رمضان، وعنده يسقط حساب المنجِّمين»(٥).

<sup>(</sup>۱) الغيبة للنعماني (ص ٣١٣/ باب ١٨/ ح ٦).

<sup>(</sup>٢) سوىٰ الحسين بن الحسن بن أبان، ويمكن توثيقه بعدَّة وجوه ذُكِرَت في محلِّها. أمَّا عمر بن حنظلة فقد تقدَّمت وجوه توثيقه، فراجع.

<sup>(</sup>٣) كهال الدِّين (ص ٢٥٠/ باب ٥٧/ ح٧).

<sup>(</sup>٤) الغيبة للطوسي (ص ٤٣٥/ ح ٤٢٥).

<sup>(</sup>٥) الغيبة للنعماني (ص ٢٨٠/ باب ١٤/ ح ٤٦)، كمال الدِّين (ص ٢٥٥/ باب ٥٧/ ح ٢٥).

وفي نصِّ آخر أنَّها آية لم تكن منذ أهبط الله آدم عَلَيْكُ أبداً، حتَّىٰ إنَّ بعضهم أراد أنْ يُصحِّح للإمام عَلَيْكُ فقال: ... يا بن رسول الله، تنكسف الشمس في آخر الشهر والقمر في النصف؟! فقال الإمام عَلَيْكُ : "إنِّي أعلم ما تقول، ولكنَّها آيتان لم تكونا منذ هبط آدم عَلَيْكُ »(۱).

وهذا اللسان قد يدخل في الحتميَّات.

٤ - روى الشيخ النعماني إلله بسند تامِّ عن عبد المَلِك بن أعين، قال: كنت عند أبي جعفر عَلَيْكُم، فجرى ذكر القائم عَلَيْكُم، فقلت له: أرجو أنْ يكون عاجلاً ولا يكون سفياني، فقال: «لا والله إنَّه لمن المحتوم الذي لا بدَّ منه»(٢).

٥ - وعن أبي عبد الله عليه النه عليه النه عليه المحتوم، والسفياني من المحتوم، واليهاني من المحتوم، واليهاني من المحتوم، وقتل النفس الزكيَّة من المحتوم، وكف يطلع من السهاء من المحتوم»، قال: «وفزعة في شهر رمضان توقظ النائم، وتفزع اليقظان، وتُخرج الفتاة من خدرها» (٣)، هنا جاء وصف (المحتوم) للعلامات.

٦ - وعن أبي الحسن الرضا عليتك أنَّه قال: «قبل هذا الأمر السفياني والمرواني وشعيب بن صالح، فكيف يقول هذا هذا هذا (١٠٠٠)!»(٥٠).

بتقريب: عدم صحَّة ادِّعاء ظهور الإمام على قبل الجزم بوقوع العلامات.

# هل يبدو لله تعالى في المحتوم؟

روى الشيخ النعماني إلله عن شيخه محمّد بن همَّام، عن محمّد بن أحمد بن

<sup>(</sup>۱) الكافي (ج  $\Lambda$ / ص 117/ ح 100).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للنعماني (ص ٣١٢/ باب ١٨/ ح ٤).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للنعمإني (ص 771 و777/ باب / ح 11).

<sup>(</sup>٤) أي كيف يقول محمّد بن إبراهيم بن إسهاعيل المعروف بابن طباطبا: إنّي القائم؟

<sup>(</sup>٥) الغيبة للنعماني (ص ٢٦٢/ باب ١٤/ ح ١٢).

الفصل الثالث/ الدرس الخامس والثلاثون: البحث الرابع: علامات الظهور ............ ٢٠٥

عبد الله الخالنجي، قال: حدَّثنا أبو هاشم داود بن القاسم الجعفري، قال: كنَّا عند أبي جعفر محمّد بن عليِّ الرضا عَلَيْكُل، فجرىٰ ذكر السفياني، وما جاء في الرواية من أنَّ أمره من المحتوم، فقلت لأبي جعفر عَلَيْكُل: هل يبدو لله في المحتوم؟ قال: «نعم»، فقلنا له: فنخاف أنْ يبدو لله في القائم، فقال: «إنَّ القائم من الميعاد، والله لا يخلف الميعاد»(۱).

وقد وقع هذا النصُّ محلاً للنقاش، وهل يقع في الحتم البداء؟ فما هي فائدته وتميُّزه عن غيره إنْ وقع البداء فيه؟

والجواب عن هذه الإثارات:

١ - أنَّ هذا النصَّ هو الوحيد في بابه، وهو ضعيف بالخالنجي، ولا معنىٰ لتقيُّد ما صحَّ من روايات العلامات المحتومات به.

٢ - على أنَّه لو سلَّمنا اعتباره سنداً، فهو مفسّر معارض بها يُشكّل سُنّة قطعيّة عمّاً دلّ على أنَّه من العلامات الحتميّة، وأنَّ الحتم هو الذي لا بدّ منه.

٣ - اللسان في النصوص المتقدِّمة آبي عن التقيُّد، ومعارضها ساقط.

٤ - يمكن تأويل وقوع البداء في الحتم بها لا يُخرجه عن حتميَّته، كها لو
 كان يقع في مقدّمات المحتوم أو زمان وقوعه أو بعض خصوصيَّاته إنْ كانت له.

# لا تُطبِّق ما لم تجزم بالعلامة:

تقدَّم في الحلقة السابقة في الدرس السابع عشر الحديث مفصَّلاً عن التطبيق والتوقيت الخاطئ والممنوع، فراجع.

وممَّا ورد عن أهل البيت اللهم في مقام تعجُّبهم ممَّن يقوم بتطبيق الأشخاص والأولياء والأحداث خطأً، ما روي عن الإمام الرضا عُللمَثِلًا أنَّه قال:

<sup>(</sup>۱) الغيبة للنعماني (ص ۳۱۶ و ۳۱۵/ باب ۱۸/ ح ۱۰).

٢٠٦ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

«قبل هذا الأمر السفياني واليهاني والمرواني وشعيب بن صالح، فكيف يقول هذا وهذا؟!»(١)، وذكر المحقِّق في هامش الحديث تفسيراً له: (أي كيف يقول محمّد ابن إبراهيم بن إسهاعيل المعروف بابن طباطبا: إنِّ القائم؟).

## خلاصة الدرس (الخامس والثلاثين):

تحدَّثنا عن العلامات الدالَّة على الظهور، وتعريفها، وانقسامها إلى المحتوم وغيره، وإشكاليَّة البداء، ودلالة بعض النصوص على أنَّه يُقوَّض في العلامات الحتميَّة، كما وعرفنا عدداً من العلامات الحتميَّة كاليماني والسفياني والصيحة والخسف بالبيداء وقتل النفس الزكيَّة.

\* \* \*

(١) الغيبة للنعماني (ص ٢٦٢/ باب ١٤/ ح ١٢).

## الدرس السادس و الثلاثون علامة الصبحة

الصيحة من العلامات الحتميَّة، وغاية في الأهمَّيَّة في الكشف عن الظهور، ومن الروايات التي ذكرتها:

#### خصائص الصيحة:

في (الغيبة) للشيخ النعماني إلى عن أحمد بن محمّد بن سعيد بن عقدة، عن أحمد بن يوسف بن يعقوب أبو الحسن الجعفي من كتابه، قال: حدَّثنا إسماعيل ابن مهران، قال: حدَّثنا الحسن بن عليِّ بن أبي حمزة، عن أبيه ووهيب بن حفص، عن أبي بصير، عن أبي جعفر محمّد بن عليٍّ عليليلا أنَّه قال: «إذا رأيتم ناراً من المشرق شبه الهردي(١) العظيم تطلع ثلاثة أيَّام أو سبعة(١) فتوقَّعوا فرج آل محمّد عليه الله عن إنْ الله عزيز حكيم».

ثمّ قال: «الصيحة لا تكون إلَّا في شهر رمضان، لأنَّ (٣) شهر رمضان شهر الله، والصيحة فيه هي صيحة جبرائيل إلى الخلق».

<sup>(</sup>١) أي خضراء مائلة إلىٰ الحمرة.

<sup>(</sup>٢) الترديد في الرواية لعلَّه ناشئ من التوقُّف علىٰ أُمور وعناصر متغيِّرة إنْ حصلت كان ثلاثة وإنْ لم تحصل كان سبعة أو بالعكس، ومثله لا يضرُّ بالعصمة بلا شكًّ.

<sup>(</sup>٣) التعليل بشهر رمضان لعلَّه لبيان الحكمة وليس العلَّة الحقيقيَّة، لأنَّ الصيحة كما تقع فيه تقع في غيره كما يأتي، ولعلَّه لبيان فضله.

ثمّ قال: «ينادي منادٍ من السهاء باسم القائم علين فيسمع من بالمشرق ومن بالمغرب، لا يبقى راقد إلَّا استيقظ، ولا قائم إلَّا قعد، ولا قاعد إلَّا قام على رجليه فزعاً من ذلك الصوت، فرحم الله من اعتبر بذلك الصوت فأجاب، فإنَّ الصوت الأوَّل هو صوت جبرئيل الروح الأمين علين الله الموت الأوَّل هو صوت جبرئيل الروح الأمين علين الله على الموت المؤَّل هو صوت بالله على الموت المؤَّل هو صوت بالله المؤَّل هو صوت بالله المؤَّل هو صوت بالله المؤلّل المؤلّل

ثمّ قال عَلَيْكا: «يكون الصوت في شهر رمضان في ليلة جمعة ليلة ثلاث وعشرين، فلا تشكُّوا في ذلك، واسمعوا وأطيعوا، وفي آخر النهار صوت الملعون إبليس اللعين ينادي: ألا إنَّ فلاناً قُتِلَ مظلوماً، ليُشكِّك الناس ويفتنهم، فكم في ذلك اليوم من شاكِّ متحيِّر قد هوى في النار، فإذا سمعتم الصوت في شهر رمضان فلا تشكُّوا في أنَّه صوت جبرئيل، وعلامة ذلك أنَّه ينادي باسم القائم واسم أبيه عَيْمَا حتَّىٰ تسمعه العذراء في خدرها فتُحرِّض أباها وأخاها علىٰ الخروج».

وقال: «لا بدَّ من هذين الصوتين قبل خروج القائم عَلَيْكُلا، صوت من السياء وهو صوت جبرئيل باسم صاحب هذا الأمر واسم أبيه، والصوت الثاني من الأرض هو صوت إبليس اللعين ينادي باسم فلان أنَّه قُتِلَ مظلوماً، يريد بذلك الفتنة، فاتَّبعوا الصوت الأوَّل، وإيَّاكم والأخير أنْ تفتنوا به»(۱).

والحديث طويل وتامُّ سنداً على بعض المباني<sup>(۲)</sup>، ويحمل جملة دلالات مهمَّة تساعد في تشكيل صورة لملامح ما قبل ظهور الإمام ﷺ.

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني (ص ٢٦٢ و٢٦٣/ باب ١٤/ ح ١٣).

<sup>(</sup>٢) الحسن بن عليِّ توجد وجوه لتوثيقه: من أنَّ له أصلاً، ورواية الثقات عنه، وأنَّ الطائفة عملت برواياته، ورواية أصحاب الإجماع عنه كابن أبي عمير والبزنطي، وصدر في حقِّه: «وأبوه أوثق منه» (رجال ابن الغضائري: ص ٥١/ الرقم ٣٣/ ٢).

أمًّا والده عليُّ بن أبي حمزة، فيمكن توثيقه لما تقدَّم في ابنه، وأنَّه من رواة كامل الزيارات والقمّي، وقول الشيخ الطوسي إليهُ فيه من عمل الطائفة برواياته، وبذلك تكون الرواية تامَّة سنداً.

الفصل الثالث/ الدرس السادس والثلاثون: علامة الصيحة ......

كما ولا يخفىٰ أنَّ جملة من العلامات في النصِّ لم نوردها وهي من غير الحتميَّات، بل قد تكون وقعت فيما مضىٰ، كما ويمكن أنْ يُقصَد منها صورة أُخرىٰ في المستقبل.

# الصوت يسمعه كلُّ أهل لغة بلغتهم:

والشطر الثاني من الحديث قد يكون هو مورد وقوع البداء في بعض العلامات، حيث قلنا هناك: إنَّ من وجوه الإجابة على رواية تعلُّق البداء بالحتم تعلُّقه بمقدّماته أو شرائطه أو ما أُنيط به، فإنْ فهمنا أنَّ حصول الصيحة منوط بذهاب تسعة أعشار الناس أمكن إعطاء مثال التوجيه المتقدِّم.

#### صيحة شهر رمضان:

في (الغيبة) للشيخ النعماني إليه عن أحمد بن محمّد بن سعيد، قال: حدَّثني علي بن الحسن، عن علي بن مهزيار، عن حمَّاد بن عيسى، عن الحسين بن مختار، عن عبد الرحمن بن سيابة، عن عمران بن ميثم، عن عباية بن ربعي الأسدي (٢)، قال: دخلت على أمير المؤمنين عليك وأنا خامس خمسة وأصغر القوم سنَّا...، إلى المؤمنين عليك وأنا خامس خمسة وأصغر القوم سنَّا...، إلى

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني (ص ٢٨٢ و٢٨٣/ باب ١٤/ ح ٥٥).

<sup>(</sup>٢) والسند تامُّ إلَّا ما قيل في عبد الرحمن بن سيابة، ويمكن توثيقه لورود روايات تدلُّ علىٰ حسنه، وكونه من رواة كامل الزيارات. وكذلك عباية الأسدي، علىٰ أنَّه من خواصً أصحاب أمير المؤمنين عَلَيْكُل، وعليه فالسند تامُّ.

أَنْ يقول: قال: «قتل نفس حرام، في يوم حرام، في بلد حرام، عن قوم من قريش، والذي فلق الحبَّة وبرئ النسمة ما لهم ملك بعده غير خمس عشرة ليلة»، قلنا: هل قبل هذا أو بعده من شيء؟ فقال: «صيحة في شهر رمضان تفزع اليقظان، وتُوقِظ النائم، وتُخرج الفتاة من خدرها»(١).

## مصداق الصوت الثاني:

في (الغيبة) للشيخ النعماني إلله عن أبي عبد الله عليه جاء فيه: «... إذا سمعوا الصوت من السماء: ألا إنَّ الحقّ في عليِّ بن أبي طالب عليه وشيعته»، قال: «فإذا كان من الغد صعد إبليس في الهواء حتَّىٰ يتوارىٰ عن أهل الأرض ثمّ ينادي: ألا إنَّ الحقّ في عثمان بن عفّان وشيعته، فإنّه قُتِلَ مظلوماً فاطلبوا بدمه»، قال: «فيُثبّت الله الذين آمنوا بالقول الثابت علىٰ الحقّ، وهو النداء الأوّل...»(")، والحديث تامُّ سنداً.

وذكر النعماني الحديث الذي بعده بسند تامِّ أيضاً وبنفس لفظه، قال: (مثله سواء بلفظه).

والصوت الوارد بقرينة ما تقدَّم من كونه مسموعاً من كلِّ الناس وكلِّ أهل لغة بلغتهم فهو صوت عرفي، ويُحمَل على معانيه العرفيَّة المفهومة لدىٰ الناس عامَّة، لكي يناسب أنَّه آية عامَّة واضحة وكاشفة عن الأحداث الجارية ومدىٰ مطابقتها للواقع. علىٰ أنَّ المتبادر منه هو المعنىٰ العرفي.

فالتصريح أنَّ الصيحة الأُولىٰ من السماء والأُخرىٰ من الهواء أو الأرض يمنع يد التلاعب فيها.

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني (ص ٢٦٦ و٢٦٧/ باب ١٤/ ح ١٧).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للنعماني (ص ٢٦٧/ باب ١٤/ ح ١٩).

وردت نصوص بمفاد أنَّ الناس يُعيِّرونا ويقولون: إنَّكم تزعمون أنَّه سيكون صوت من السهاء(١)، وأنَّها نداءان، فأيُّها الصادق من الكاذب(٢)?

حتَّىٰ ورد أنَّ بعض من يسمع الصوت الأوَّل يقول: (هذا سحر الشيعة وحتَّىٰ يتناولونا)(٣).

فيأتي الجواب على لسان أهل البيت الملافي:

في موثَّقة عبد الله بن بكير، عن زرارة، عن أبي عبد الله عَالِئلا: ... قال: «يعرفه الذين كانوا يروون حديثنا ويقولون: إنَّه يكون قبل أنْ يكون، ويعلمون أنَّهم هم المحقُّون الصادقون»(٤٠).

وفي نصِّ ثالث تامُّ سنداً أيضاً عن هشام بن سالم: ... فقلت: وكيف تُعرَف هذه من هذه؟ فقال الإمام الصادق عَللَيْك : «يعرفها من كان سمع بها قبل أنْ تكون»(١).

وفي نصِّ رابع عن الجريري، قال: قلت لأبي عبد الله عَالِيُّلا: إنَّ الناس

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني (ص ٢٦٩/ باب ١٤/ ح ٢٠)، عن أبي عبد الله الصادق عَلَيْكًا.

<sup>(</sup>٣) الغيبة للنعماني (ص ٢٦٩/ باب ١٤/ ح ٢٠)، عن أبي عبد الله الصادق عَلَيْكًا.

<sup>(3)</sup> الغيبة للنعماني (ص 777 و777/ باب 11/ - 77).

<sup>(</sup>٥) الغيبة للنعماني (ص ٢٧٣/ باب ١٤/ ح ٣٠).

<sup>(7)</sup> الغيبة للنعماني (ص 70% و 70%/ باب 10% ح 10%).

وفي نصِّ خامس عن أبي جعفر الباقر عَلَيْكُمْ أَنَّهُ قال: «اسكنوا ما سكنت السهاوات والأرض، أي لا تخرجوا على أحد فإنَّ أمركم ليس به خفاء، إلَّا أنَّها آية من الله عَلَى ليست من الناس، إلَّا أنَّها أضوأ من الشمس لا تخفىٰ علىٰ برِّ ولا فاجر، أتعرفون الصبح؟ فإنَّها كالصبح ليس به خفاء»(٢).

إِنَّ هذا النصَّ في غاية البيان والوضوح أنَّ آية السماء لن تخفى على أحد وهي عامَّة للجميع، والنصُّ من شدَّة وضوحه لا يحتاج إلىٰ توضيح.

بل إنَّ أهل البيت عَلَيْ رجَّحوا استبقاء النفس لصاحب الزمان عَلَيْ حتَّىٰ لو كان إذهاب النفس في سبيل الحقِّ والشهادة، كما في رواية الشيخ النعماني إلى بسنده عن أبي جعفر عَلَيْكُلا: «كأنِّ بقوم قد خرجوا بالمشرق يطلبون الحقَّ فلا يُعطَونه، فإذا رأوا ذلك وضعوا سيوفهم على عواتقهم، فيعطَونه، ثمّ يطلبونه فلا يُعطَونه، فإذا رأوا ذلك وضعوا اليوفهم على عواتقهم، فيعطون ما سألوه فلا يقبلونه حتَّىٰ يقوموا، ولا يدفعونها إلَّا إلىٰ صاحبكم،

<sup>(</sup>۱) الغيبة للنعماني (ص ۲۷٤/ باب ۱٤/ ح ٣٢)؛ وفي سنده محمّد بن خالد، وهو مشترك بين جماعة، منهم الأصمُّ والبرقي المتقاربان طبقةً، فإنْ استظهرنا الثقة فبها، وإلَّا فيمكن التعويض بطريق الكليني (ج ٨/ ص ٢٠٨/ ح ٢٥٢)، فإنَّه لا يمرُّ بمحمّد بن خالد، إلَّا أنَّ المشكلة تبقىٰ من جهة عبد الرحمن بن مسلمة الجريري لم يذكروه.

<sup>(</sup>٢) الغيبة للنعماني (ص ٢٠٧ و٢٠٨/ باب ١١/ ح ١٧).

#### خلاصة الدرس (السادس والثلاثين):

تحدَّثنا فيه عن علامة الصيحة، وبيَّنَا خصائصها روائيًّا، وأنَّ الصوت فيها يسمعه كلُّ أهل لغة بلغتهم، وأنَّ الصيحة تحصل قبل عدد من العلامات كذلك بعدها، وأنَّها عبارة عن صوتين أحدهما للحقِّ وهو الإمام والثاني للباطل، وقد بيَّنت الروايات مصداق هذا الصوت الثاني، ثمّ تطرَّقنا إلىٰ بحث مهمٍّ في كيفيَّة تمييز الصيحة.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) الغيبة للنعماني (ص ۲۸۱ و ۲۸۲/ باب ۱۶/ ح ٥٠)؛ والسند لا مشكلة فيه إلَّا من جهة أبي خالد الكابلي، ويمكن توثيقه علىٰ الأصحّ. والحسين بن موسىٰ الذي لم يُوثَق، إلَّا أنَّ ابن أبي عمير قد روىٰ عنه، لمن يقبل ذلك.

# الدرس السابع والثلاثون البحث الخامس: أدعياء المهدويّة

فيها يخصُّ الادِّعاء في المهدويَّة فقد رُصِدَت دعاوىٰ النيابة عن الإمام عِلَهُ مبكِّراً، وممَّن ادَّعيٰ ذلك:

# ١ - أبو محمّد الحسن الشريعي وهو أوَّل المدّعين:

وهو من أصحاب الإمام الهادي ثمّ الإمام الحسن المنه الهمال (وهو أوَّل (۱) من الدَّعلى مقاماً لم يجعله الله فيه، ولم يكن أهلاً له، وكذب على الله وعلى حُجَجه الله الله عليه الله الشيعة وتبرَّأت منه، وخرج توقيع الإمام عليت لله بلعنه والبراءة منه) (۱).

# ٢ - ابن بابا مدَّعى النبوَّة عن الإمام:

وهو الحسن بن محمّد المعروف بـ (ابن بابا القمِّي)، كان من أصحاب الإمام الهادي والإمام العسكري علينالا، وادَّعيٰ أنَّه باب الإمام العسكري علينالا، بل ادَّعیٰ أنَّه بعله نبيًا، فصدر في حقّه توقيع منه علينالا بتكذيبه جاء فيه: «أبرأ إلىٰ الله من الفهري، والحسن بن محمّد بن بابا القمّي، فابرأ منها، فإنِّي محذّرك وجميع مواليَّ، وإنِّي ألعنها عليها لعنة الله، مستأكلين يأكلان بنا الناس، فتَّانين مؤذيين

<sup>(</sup>١) لعلَّ المقصود من الأوَّل في زمن الغيبة، وإلَّا فمن ادَّعىٰ النيابة عن الأئمَّة اللَّهُ والوكالة أو المهدويَّة كُثر، وقد تقدَّم بعضهم في الفصل الأوَّل.

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٣٩٧/ ح ٣٦٨).

هكذا بأشد العبارات يُوجِّه الإمام عَالينا كلامه للمدَّعي.

## ٣ - ابن العزاقر الشلمغاني:

وهو محمّد بن علي الشلمغاني، كان مستقياً فقيها متقدّماً في أصحابنا إلّا الحسد لأبي القاسم الحسين بن روح بي همله على ترك المذهب، فخرجت فيه توقيعات بذمّه ووصفه: «... ارتد عن الإسلام وفارقه، وألحد في دين الله وادّعى ما كفر معه بالخالق (جلّ وتعالى)، وافترى كذباً وزوراً...، ولعنّاه عليه لعائن الله...، وعلى من شايعه وتابعه أو بلغه هذا القول منّا وأقام على تولّيه بعده...»(۳).

وكان يقول: إنَّ روح رسول الله التقلت إلى محمّد بن عثمان، وروح أمير المؤمنين عَلَيْكُ انتقلت إلى الشيخ ابن روح، وروح الزهراء عَلَيْكُ انتقلت إلى ابنة الشيخ العمري، وحكايته مع بنى بسطام معروفة (١٠٠٠).

## ٤ - العبرتائي الكرخي:

وهو أحمد بن هلال، وُلِدَ سنة (١٨٠هـ) وتُوفِّي سنة (٢٦٧هـ)، من أصحاب الإمامين الهادي والعسكري المُملكا، روىٰ أكثر أُصول أصحابنا، حجَّ

<sup>(</sup>١) محمّد العبيدي من أصحاب الإمام العسكري غلالله.

<sup>(</sup>٢) اختيار معرفة الرجال (ج ٢/ ص ٨٠٥/ ح ٩٩٩).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص ٢١١/ ح ٣٨٤).

<sup>(</sup>٤) راجع: الغيبة للطوسي (ص ٤٠٣ - ٤٠٥/ ح ٣٧٨).

٢١٦ .....دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

أربعاً وخمسين حجَّة، عشرون منها على قدميه، ولشدَّة تأثيره في الأصحاب للمَّ خرج توقيع في ذمِّه أنكروا ذلك، فحملوا الوكيل القاسم بن العلاء على المراجعة في أمره، فخرج إليه: «قد كان أمرنا نفذ إليك في المتصنِّع ابن هلال لا رحمه الله بها قد علمت، لم يزل - لا غفر الله له ذنبه ولا أقال عثرته - يداخل في أمرنا بلا إذن منًا ولا رضا، يستبدُّ برأيه...، لا يمضي من أمرنا إلَّا بها يهواه ويريد، أرداه الله بذلك في نار جهنَّم...»(۱).

ولكن مع ذلك فقد ثبت قوم على إنكار ما خرج فيه، فعاوده فيه، فخرج: «لا شكر الله قدره، لم يدع المرء ربَّه بأنْ لا يزيغ قلبه بعد أنْ هداه، وأنْ يجعل ما منَّ به عليه مستقرًّا ولا يجعله مستودعاً، وقد علمتم ما كان من أمر الدهقان (٢) عليه لعنة الله و خدمته و طول صحبته، فأبدله الله بالإيمان كفراً حين فعل ما فعل ... (٣).

كان يفترض أنْ يمنعه علمه وعبادته عن الزيغ في أمر النيابة عن الإمام ﷺ، والله المستجار وهو المستعان.

## ٥ - النميري:

وهو محمّد بن نصير من أصحاب الإمامين الهادي والعسكري اليَّهُ الله الم

<sup>(</sup>۱) اختيار معرفة الرجال (ج ۲/ ص ۸۱٦/ ح ۱۰۲۰).

<sup>(</sup>٢) الدهقان: عروة بن يحيى النخّاس من أصحاب الإمامين الهادي والعسكري المبنيان خرج فيه توقيع من الإمام العسكري عليه باللعنة والدعاء عليه، وممّا تُرجِم به: قال علي بن سليهان بن رشيد العطّار البغدادي: كان يلعنه أبو محمّد عليه ، وذكر أنّه كانت لأبي محمّد عليه خزانة، وكان يليها أبو عليّ بن راشد، فشلّمت إلى عروة فأخذ منها لنفسه ثمّ أحرق باقي ما فيها يغايظ بذلك أبا محمّد عليه . وممّا ورد فيه قول الإمام عليه : «جلست لربيّ ليلتي هذه كذا وكذا جلسة، فها انفجر عمود الصبح ولا انطفأ ذلك النار حتَّىٰ قتل الله عروة لعنه الله » (راجع: معجم رجال الحديث: ج ١٢/ ص ١٥٣ و ١٥٥/ الرقم ٧٦٨).

<sup>(</sup>٣) اختيار معرفة الرجال (ج ٢/ ص ٨١٦ و١٠٢/ ح ١٠٢٠).

الفصل الثالث/ الدرس السابع والثلاثون: البحث الخامس: أدعياء المهدويّة ................ ادَّعَىٰ أَنَّه نبيُّ رسول، وأنَّ عليَّ بن محمّد العسكري عَلَيْكُ أرسله، وكان يقول بالغلوِّ والربوبيَّة في أبي الحسن عَلَيْكُ، ويقول بإباحة المحارم، ويُحلِّل نكاح الرجال بعضهم بعضاً لأنَّه من الطيّبات والله تعالى لم يُحرِّم الطيّبات، ورؤي وغلام على ظهره معلِّلاً ذلك بالتواضع، فلمَّا تُوفِي أبو محمّد عَلَيْكُ ادَّعَىٰ البابيَّة لصاحب الزمان عِنِّ، وافترق أصحابه بعده إلىٰ ثلاث فِرَق، لا زال منهم من يتغنَّىٰ به كالنصيريَّة والنميريَّة وغيرهم.

من مقالات هذه الفرقة: (إنَّ الْيهود على الحقِّ ولسنا منهم، وأنَّ النصارى على الحقِّ ولسنا منهم)، وقد أباحوا ترك العبادات، واستحلُّوا المنهيَّات والمحرَّ مات (۱).

قال أبو طالب الأنباري: (لـهَا ظهر محمّد بن نصير بها ظهر لعنه أبو جعفر عَلَيْكُ وتبرّأ منه)(٢).

#### ٦ - الحسين بن منصور الحلاج:

ادَّعيٰ أنَّه وكيل صاحب الزمان، وكان يُغرِّر بالجُهَّال والبسطاء من الشيعة، ومُحَّن كان يصانعهم ويراسلهم أبا سهل إسهاعيل بن عليِّ النوبختي والله ليستميل الناس بذلك، فقال له أبو سهل: إنِّي أسألك أمراً يسيراً يخفُّ مثله عليك - يريد بذلك أنَّ ما تدَّعيه شيء عظيم - ... وتجعل لحيتي سوداء، فإنِّي طوع يديك...، فلمَّا سمع ذلك الحلَّاج من قوله وجوابه علم أنَّه أخطأ في مراسلته...، وكان هذا الفعل سبباً لكشف أمره وتنفرُّ الجهاعة عنه "".

<sup>(</sup>۱) معجم رجال الحديث (ج ۱۸/ ص ۳۱۷ - ۳۱۹/ الرقم ۱۱۹۳۱)، نقلاً عن الكشّي والشيخ والطبرسي وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٣٩٨/ ح ٣٧٠).

<sup>(</sup>٣) راجع: الغيبة للطوسي (ص ٤٠١ و ٤٠٢/ ح ٣٧٦).

ثم إنَّه صار إلى قم، وكاتب جماعة منهم فقيه زمانه ابن بابويه، وكانت بينهما مراسلة واجتماع في السوق، فأمر ابن بابويه غلام له وقال له: يا غلام برجله وبقفاه، فخرج من الدار العدوُّ لله ولرسوله، ثمّ قال له: أتدَّعي المعجزات عليك لعنة الله؟ ولم يُرَ بعدها بقم(١٠).

فلاحظ موقف الفقهاء من الأدعياء وطُرُقهم في إبطال دعاويهم.

## ٧ - عليّ محمّد رضا الشيرازي:

مؤسّس البابيَّة، ويمكن أنْ يقال عن هذه الدعوة التي تطوَّرت فأصبحت الآن ديناً من الأديان - البهائيَّة -، إنَّها صناعة بشريَّة بامتياز، يعتقدون أنَّ الله تعالىٰ لم يخلق الأشياء بل خلق الباب، وهو المبدأ الذي خرجت عنه جميع الأشياء، كان عليّ محمّد في بادئ أمره مهتمًّا بالسحر والعلوم الغريبَّة، ومنغمساً بالرياضات وتسخير الأرواح، ودرس عند السيِّد كاظم الرشتي في كربلاء، ثمّ حصلت له بسبب ما يقوم به انطواء على نفسه وترك الدرس وترك كربلاء وهاجر إلى عدَّة مُدُن، منها رشت وأصفهان وغيرهما.

أوَّل ادِّعائه أنَّه الباب للإمام المهدي الله من تطوَّرت ادِّعاءاته، أُعدم الباب سنة (١٢٦٦هـ) في مدينة تبريز، ولا زال أتباع هذا الدِّين منتشرين في بلدان عديدة، دون القدرة على تقديم توجيه وأدلَّة مقنعة عن ديانتهم (٢٠).

سجلَّ الادِّعاء لا يقف عند حدٍّ، وهو مليء بالمدَّعين من مختلف المذاهب والأديان.

<sup>(</sup>١) راجع: الغيبة للطوسي (ص ٤٠٢ و٢٠٠ ح ٣٧٧).

<sup>(</sup>٢) يُراجَع عدَّة مصادر، منها: فِرَق معاصرة لغالب عواجي (ج ٢/ ص ٦٤٣)، ومذكِّرات كينيازي د الكوري (ص ٦٣ وما بعدها)، وحقيقة البابيَّة والبهائيَّة لمحسن عبد الحميد.

تحدَّثنا عن الادِّعاء في المهدويَّة والنيابة، وذكرنا أحوال الحسن الشريعي، وابن بابا القمّي، وابن العزاقر الشلمغاني، والعبرتائي الكرخي، والنميري، والحلَّاج، وما صدر في حقّهم من توقيعات تُبيِّن حالهم ومدىٰ انحرافهم عن خطِّ الهداية، كما وتناولنا إجمالاً دعوىٰ محمّد عليّ الشيرازي ومؤسِّس دين البهائيَّة ووضوح بطلانها.

#### الدرس الثامن والثلاثون

## تصنيف أدلَّة أدعياء السفارة الخاصَّة في زمن الغيبة الكبرى:

إذا أجرينا تتبُّعاً لمن يدَّعي السفارة الخاصَّة في زمن الغيبة الكبرى نجدهم يُقدِّمون عدَّة أدلَّة لإثبات مدَّعياتهم لا تخرج عن العناوين التالية:

- ١ الرؤى والأحلام، وهو من أهم أدلَّة أهل الادّعاء والضلال بشكلٍ
   عامً.
- ٢ ادِّعاء امتلاك المعرفة بعلم التوسُّم وعلم الحروف والجفر والعلوم الغريبة التي لا تتوفَّر أدواتها وإثبات صدق مدَّعيها من كذبه.
  - ٣ ادِّعاء امتلاك النور الذي يُقذَف في القلب، وأنَّه علم بلا تعلُّم.
    - ٤ ادِّعاء إقامة المعجزات والإتيان ببعض الخوارق والكرامات.
- الاستخارة بالقرآن الكريم أو غيره، والتفاؤل بضرب الرمل وقراءة الكفل وما شاكلها.
- ٦ ادِّعاء الاتِّصال المباشر بالإمام المهدي الله بطُرُق مختلفة وأشكال متعدِّدة.
- ٧ ادِّعاء التأييد بعالم الملكوت والقدرات التكوينيَّة الخارقة كادِّعاء تأييد جبرائيل وميكائيل وإسرافيل وغيرهم من الملائكة.
  - ٨ ادِّعاء التأييد بأرواح الأنبياء أو الأئمّة عليه أو السفراء هي.
- ٩ ادِّعاء انطباق الأوصاف والعلامات الواردة في النصوص من صفات البدن أو الأخلاق أو النَّسَب أو الألقاب المكانيَّة أو الزمانيَّة، كالياني والقائم وغيرها.

• ١٠ - تقطيع النصوص الروائيَّة وتطبيقها على الأدعياء دون الرجوع إلى الضوابط العقلائيَّة والشرعيَّة في الاعتباد على النصوص، ومحاولة إسقاط الموازين والأُصول المعتبرة عند مخالفتها للنصوص محلَّ الاستدلال، واعتبارها علوماً مختلقة.

١١ - ادِّعاء المعرفة بعظائم الأُمور التي لم يعرفها من سبقهم حتَّىٰ
 الأدعياء السابقين عليهم.

١٢ - دعوىٰ المباهلة مع المخالفين لهم واللجوء إلى الأيمان والأقسام غير الشرعيَّة كقسم البراءة من الذات المقدَّسة وغيرها.

١٣ - ادِّعاء انكشاف الحقائق والاطلاع عليها بواسطة النقر في القلب والقرع فيه أو ما يُعرَف بالكشف والشهود.

1٤ - ادِّعاء الزهد بالدنيا والابتعاد عن زخارفها واتِّهام الخصوم والمخالفين وحتَّىٰ المُطالِبين بالأدلَّة أنَّهم من أهل الدنيا وإلصاق التُّهَم بهم بسرعة كبيرة، فيما يُلاحَظ أيضاً الجرأة الكبيرة والألفاظ القاذعة والقاسية تجاه محالفيهم مصحوبة بالتصعيد والتهويل.

١٥ - ادِّعاءات جزئيَّة أُخرىٰ تختصُّ ببعض الأدعياء، يمكن الاطِّلاع عليها من خلال مراجعة مدَّعياتهم طيلة فترة قرون من الادِّعاء.

### تقسيم المدّعي:

من يدَّعي أنَّه سفير ونائب عن الحجَّة بن الحسن الله فادِّعاؤه على نحوين:

١ - أَنْ يدَّعي أَنَّه نائب عامٌ عنه وليس سفيراً خاصًا، وإثبات ذلك له طريقه الخاصُ وموازينه المعروفة والمحدَّدة في الحوزة العلميَّة وتخضع لضوابط واضحة في إثبات الفقاهة والنيابة العامَّة عنه ١٠٠٠.

٢٢٢ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

٢ - أَنْ يدَّعي أَنَّه نائب خاصٌّ وسفير مباشر عنه في عصر الغيبة الكبرى، وهذا على نحوين:

أ - إمَّا أَنْ يدَّعي السفارة مع القول بعدم انقطاعها بعد السفير الرابع، وعليه هنا أَنْ يأتينا بأسهاء السفراء واحداً بعد واحد بين السفير الرابع إلى أَنْ يصل الأمر إليه - أي المدَّعي-، ثمّ يُشِت ذلك لنا، ولو كان ثَمَّة مثل هذا حقًا لبان.

ب - أو يدَّعي ذلك مع القول بانقطاعها - أي السفارة - بعد السفير الرابع ثمّ بدأت به مرَّة ثانية، فهو هنا يُسلِّم بانقطاع السفارة، وللتسليم منَّا ببدئها لا بدَّ من دليل قاطع علىٰ ذلك، إذ مع ما تقدَّم من أدلَّة قاطعة علىٰ انتهائها وتسليمه بذلك أنَّىٰ له إثبات مثل هكذا دعوىٰ، ولكن مع ذلك فقد ادَّعاها بعض، وهذا هو محلُّ كلامنا.

فالأصل في المسألة: عدم التصديق لأيِّ مدعٍ للنيابة الخاصّة في زمان الغيبة الكريٰ.

وكيف كان فقد ادُّعي وجود أدلَّة ذكرنا آنفاً أهمّها، وسوف ننقاشها في الدروس الآتية إنْ شاء الله تعالىٰ.

### خلاصة الدرس (الثامن والثلاثين):

تناولنا أدلَّة المدَّعين في زمن الغيبة الكبرى، وذكرنا (١٦) ادِّعاء، بل أكثر، يتمسَّك بها أهل الادِّعاء لإثبات مدَّعياتهم، ثمّ قسَّمنا المدَّعي وموارد ادِّعائه، وانتقلنا إلىٰ بيان الأصل في الادِّعاء.

## الدرس التاسع والثلاثون أدلَّة أدعياء السفارة ومناقشتها

الدليل الأول: الأحلام ودلالتها على دعوى السفارة الخاصّة في زمن الغيبة الكبرى:

لعلَّ دليل الأحلام هو أقوىٰ أدلَّة أدعياء السفارة وأشمله في الدلالة وأكثره استعمالاً منهم ودوراناً علىٰ ألسنتهم، ولأجل ذلك قلَّما نجد مدَّعياً - بل لم نجد - لم يعتمد علىٰ الأحلام والرؤيا في تثبيت دعاواه.

يقول أحد الأدعياء: (وقصَّة هذا اللقاء أنِّي كنت في ليلة من الليالي نائمًا فرأيت رؤيا في المنام كأنَّ الإمام المهدي ﷺ بالقرب من ضريح سيِّد محمَّد وأمرني بالحضور للقائه، وبعد ذلك استيقظت وكانت الساعة الثانية ليلاً)(١).

## مَّا استدلُّوا به علىٰ حجّيَّة الرؤيا:

١ - أمَّا من القرآن الكريم فالآيات متعدِّدة، منها:

أ - قوله تعالىٰ: ﴿فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ يَا بُنَيَّ إِنِّي أَرَىٰ فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ ﴾ (الصافَّات: ١٠٢).

ب - قوله تعالىٰ: ﴿إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَا أَبَتِ إِنِّي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَباً وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِي سَاجِدِينَ ﴾ (يوسف: ٤).

ج - قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَالَ الْمَلِكُ إِنِّي أَرَىٰ سَبْعَ بَقَرَاتٍ ﴾ (يوسف: ٤٣). وغيرها من الآيات.

<sup>(</sup>١) أحمد إسماعيل كاطع السلمي/ قصَّة اللقاء، منشورة تفاصيلها في موقعه.

وتقريب دلالتها: أنَّ هذه الآيات صريحة في وقوع الرؤيا من إبراهيم ويوسف عَلَمُ الله وفرعون أيضاً، كما وأثَّها في نفس الوقت قد تحقَّقت، فدلالة الرؤيا في المنام وكونها حجَّة ممَّا لا شكَّ فيه، حتَّىٰ عدَّه بعضهم من أهم طُرُق العلم بخروج القائم الله على ما يدَّعون.

٢ - أمَّا من الروايات فذكروا عدَّة روايات، عمدتها:

أ – عن الإمام الرضا عليه من رسول الله ولا في منامه فقد رآني لأنَّ الشيطان لا يتمثَّل في صورتي ولا في صورة أحد من أوصيائي ولا في صورة واحد من شيعتهم، وإنَّ الرؤيا الصادقة جزء من سبعين جزءاً من النبوَّة»(٢).

ب - ما رواه محمّد بن بحر الشيباني عن بشر بن سليمان النخّاس حيث ورد فيه على لسان السيّدة نرجس عليه الله كأنَّ المسيح والشمعون وعدَّة من الحواريِّين قد اجتمعوا في قصر جدِّي...، فلمَّ استيقظت من نومي أشفقت أنْ أقصَّ هذه الرؤيا على أبي وجدِّي مخافة القتل...)، إلى أنْ تقول: (... فرأيت أيضاً بعد أربع ليال كأنَّ سيِّدة النساء قد زارتني ومعها مريم بنت عمران وألف وصيفة...)، إلى أنْ تقول: (... فلمَّ كانت الليلة القابلة جاءني أبو محمّد عليه في منامي فرأيته...) "، والرواية ظاهرة الدلالة في حجيَّة المنام، وأنَّها رتَّبت آثاراً عظيمة على هذه الرؤيا.

<sup>(</sup>١) جامع الأدلَّة لعبد الرزاق هاشم الديراوي (ص ١٤٠).

<sup>(</sup>٢) من لا يحضره الفقيه (ج ٢/ ص ٥٨٥ و٥٨٥/ ح ٣١٩١).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٤١٧ - ٤٢٣/ باب ٤١/ ح ١).

الفصل الثالث/ الدرس التاسع والثلاثون: أدلَّة أدعياء السفارة ومناقشتها ........... ٢٢٥

وهناك عدد من الروايات استدلَّ بها الأدعياء على حجّيَّة الأحلام ولزوم الباعها(١):

## ويردُّها:

أَوَّلاً: أَنَّ مَا ذُكِرَ مِن آيات قرآنيَّة وروايات خاصَّة بالمعصوم عَلَيْكُلاً على مستوى الرؤيا أو التفسير لرؤيا الآخرين كرؤيا المَلِك أو ما ورد في الروايات، فادِّعاء التعميم يحتاج إلى دليل في إثبات حجيَّة رؤيا غير المعصوم إذا فُسِّرت من غير المعصوم، وهو مفقود، بل الدليل موجود على العدم كما سيأتي.

إِنْ قلت: إِنَّ الحجِّيَة للرؤيا والأحلام ذاتيَّة، فإمَّا أَنْ تكون حجَّة وللجميع وإمَّا أَنْ لا تكون حجَّة وللجميع، مع أَنَّ القرآن الكريم أثبت كما الروايات حجيَّتها، فالتعميم مستبطن بنفس الأدلَّة المتقدِّمة.

قلت: إنَّنا ندَّعي أنَّ المميِّز والذي به التفصيل هو العصمة، فمتى وُجِدَت ثبتت الحجّيَّة مطلقاً رؤيا أم غيرها، وأمَّا مع عدم العصمة فالحجّيَّة محدَّدة بدائرة ضيِّقة إمَّا القطع والرؤيا ليست منه، أو ما قام الدليل على حجّيَّته، والرؤيا لم يقم دليل على حجّيَّتها مطلقاً.

إِنْ قلت: إِنَّهُم يدَّعُونَ أَنَّ الدليل على التعميم موجود وهو الرواية الأُولى التي تقدَّمت وجاء فيها: «من رآني في منامه فقد رآني لأنَّ الشيطان لا يتمثَّل في صورتي ولا في صورة أحد من أوصيائي...».

قلت: إنَّ هذه الرواية وأمثالها لا تدلُّ على مدَّعاهم من وجوه عديدة، منها:

١ - لا بدَّ من ملاحظة متعلَّق المنام والرؤيا إنْ كان حكماً عقائديًا، فالمستند في المسائل العقائديَّة هو القطع حصراً كما دلَّت عليه الأدلَّة المتنوِّعة في محلِّه، وإنْ

<sup>(</sup>١) راجع: الرؤيا في مفهوم أهل البيت البين النافي المناء الأنصاري الزيدي (ص ٣٤ و ٤٥).

كان حكماً فرعيًّا فالضرورة قائمة على أنَّ المستند في مسائل فروع الدِّين هو الأدلَّة الأربعة أو ما يقوم مقامها، وليس منها الأحلام كما ستقف عليه في عبارات علمائنا، وإنْ كان غير ذلك فلا حجّيَّة له أصلاً ولا إلزام فيه.

٢ - أنَّ هذه الرواية وأمثالها تحتاج إلى تتبُّع سندي، لأنَّها خبر واحد، وهو ليس بحجَّة ما لم يقم عليه دليل، ولو سلَّمنا حجَيَّته سنداً فإنَّ معناه دلالةً: أنَّ من كانت له مشاهدة حقيقيَّة للنبيِّ أو الأئمَّة اللَّهُ ثمّ يراهم في المنام فإنَّ الشيطان لا يتمثَّل بهم، أمَّا من لم يسبق له ذلك، فالقضيَّة علىٰ حدِّ السالبة بانتفاء الموضوع.

٣ - نسأل: ما هو المقصود من حجّيّة الرؤيا؟ هل هي دليل مستقلٌ من الأدلَّة كما لو قلنا: الاستصحاب دليل، البراءة دليل، وهكذا، فإنْ كان كذلك فلا بدَّ من بحث الأدلَّة على حجّيَّة الأحلام وحدود حجّيَّتها، وتقدَّم في النقطة الأُولىٰ عدم ذلك، وإنْ كان المقصود من الحجّيَّة شيئاً آخر فلا بدَّ من بيانه، فلا حكم علىٰ مجهول.

إنْ قلت: إنَّ المقصود من الحجَّيَّة هو التشخيص في الانطباق، فهي من أدوات صحَّة انطباق المفاهيم أو العناوين على الخارج.

قلت: لا حاجة بنا إلى الأحلام لإثبات صحَّة الانطباق، لأنَّه من القضايا الوجدانيَّة أو التي قياساتها معها، وقد بُحِثَ في المنطق آليَّات الكشف عن المطابقة، ولم يبحثوا أنَّ منها الأحلام.

٤ - لو تنزَّلنا وفرضنا أنَّ للأحلام حجّيَة بنحو من الأنحاء، فإنَّها لا تعدو أنْ تكون على غرار خبر الواحد، والذي لا بدَّ من النظر فيه إلى الطريق ووثاقة الناقل، فإنْ تحت لا بدَّ أنْ لا يكون معارضاً بغيره وإلَّا فإنَّ حجّيتَه تسقط عن الاعتبار. وبعبارة ثانية فإنَّ التسليم بالحجّيَّة لا يعني الأخذ بها مطلقاً، بل لا بدَّ أنْ تخضع لضوابط الحجّيَّة بشكل عامٍّ.

الفصل الثالث/ الدرس التاسع والثلاثون: أدلَّة أدعياء السفارة ومناقشتها .....٧٢٧

إنْ قلت: إنَّ السيِّدة نرجس اللَّهَ تَحرَّكت بناءً على ما رأته في منامها، فكيف تنفون الحجّيَّة عن المنامات؟

قلت: أنْ تكون تحرَّكت بناءً على المنام فقط دون أنْ تكون لديها أمارة أخرى توجب الاطمئنان لها، هذا ما لا يمكن التسليم به، والخبر الدالُّ على ذلك فيه مناقشات دلاليَّة وسنديَّة. على أنَّ تصرُّ فها كان في زمان حضور المعصوم، ولعلَّه كان عندها علامات توجب الاطمئنان فتحرَّكت على ضوئها. مضافاً إلىٰ أنَّ تصرُّ فها ليس حجَّة علينا.

فكلَّ ما ورد من أحداث أو تصرُّ فات حصلت بسبب المنامات وكانت في زمان وجود الأنبياء والمعصومين اللَّهُ فإنَّنا نطمئنُّ أنَّ التصرُّف والحديث ليس معلولاً للمنام وحجّيته، وإنَّما لإمضاء المعصوم وحجّيته، فإنَّ الحجَّة عندنا بنحو مطلق هو قول المعصوم وفعله وتقريره دون سواه.

إِنْ قلت: نُسلِّم أَنَّ الرؤى المتعلِّقة بالأُمور الشخصيَّة ليست حجَّة مطلقاً، أمَّا ما كان المتعلَّق فيها الأُمور العامَّة فهي لا تختصُّ بالرائي، والحال فيها هو الحال في دعوى السفارة عن الإمام على فحيث إنَّها عامَّة فعلى الناس التصديق بها والإذعان.

#### قلت:

١ - لا نُسلِّم هكذا تقسيم، فإنَّ عهدته علىٰ مدَّعيه.

٢ - لو سلَّمناه، فلا نُسلِّم أنَّ مجرَّد عموم الرؤيا يوجب حجّيتها علىٰ الآخرين، لأنَّ مناط الحجّيَّة علىٰ ما تقدَّم هو الأدلَّة الأربعة فقط، أو لنَقُل: هو المعصوم وما يصدر عنه.

٣ - لو سلَّمنا أنَّها حجَّة فلا تعدو كونها خبر آحاد يحتاج إلى موازين إثبات صدقه من التي بُحِثَت في باب حجّيَّة خبر الواحد.

٤ - لو تنزَّلنا، فهي ليست قطعيَّة دلالةً، وكيف السبيل إلى الاعتهاد على دلالتها ولا يوجد ميزان به نضبط مضمونها فنُصدِّق ما هو صادق ونُكذِّب ما هو كاذب؟ فالرؤيا صورة من عالم آخر غير مشاهد بالحواس، وذاك العالم لا نعرف موازين الصدق والمطابقة فيه مع عالمنا، فنحن لا نضمن سلامة المنام من أضغاث الأحلام وإلقاء الشياطين وتحكُّم تلك العوالم في هذه الصورة، كما لا نعلم مقدار دقَّة نقل الناقل لهذه الصورة، فإنَّ الحجيَّة للكلام عند العقلاء هو في اليقظة وضمن موازين محدَّدة وواضحة، ولا نجزم أنَّ سيرة العقلاء جارية على الأخذ بها والاعتهاد عليها فيها يُنقَل من عوالم أُخرىٰ. فكيف يُقال: لا يوجد دليل علىٰ تكذيب مدَّعي السفارة في الغيبة الكبریٰ؟

ثانياً: نسأل مدَّعي السفارة في الغيبة الكبرى - بناءً على أنَّه رأى في المنام أنَّه سفير -: ما هو الموقف إذا لم يُصدِّقك بعض الناس؟ وبهاذا يُحكَم عليهم؟ فإنَّ المدار في الاحتجاج - حتَّىٰ من قِبَل الأنبياء الذين بُعثوا إلىٰ الناس - هو العلم أو المعجزة.

فإنْ قال: نحتجُّ عليهم بالعلم أو الإعجاز، فلا وجه لإدخال المنام كوسيلة في إثبات المدَّعيٰ.

وإنْ قال: نحتجُّ عليهم بالمنام - وبخصوص ما رآه المدَّعي فقط - فهو مطالب أوَّلاً بإثبات حجّيَّة ما يراه علىٰ الناس، ثمّ بعد ذلك الاحتجاج به، وتقدَّم في النقطة أوَّلاً عدم إمكان ذلك، وسيأتي المزيد أيضاً.

أمَّا إِنْ قال: نحتجُّ عليهم بها يرون هم بأنفسهم في منامهم، فنقول: ماذا تقول في رؤيا من يراك شيطاناً ومدَّعياً بالباطل؟

فإنْ قال: هذه رؤيا باطلة.

قلنا: ما هو وجه التفصيل بين رؤياك وأنَّها حتُّ ورؤيا غيرك وأنَّها باطلة؟

الفصل الثالث/ الدرس التاسع والثلاثون: أدلَّة أدعياء السفارة ومناقشتها ............ ٢٢٩

وإنْ قال: هذه رؤية حقٍّ، ثبت المطلوب في إبطال دعواه.

ثالثاً: لو سلَّمنا بحجَّيَة كلِّ الأحلام، فإنَّ كلَّ منام يحتاج إلى تفسير، فكيف نجزم أنَّ هذا مطابق للواقع وذاك مخالف؟ لا بدَّ من وضع ميزان محدَّد في التطبيق.

رابعاً: توجد أدلَّة روائيَّة عديدة تنفي حجّيَّة الرؤى والأحلام مطلقاً، منها:

١ - ورد في الخبر الصحيح عن أبي عبد الله عليك : «... إنَّ دين الله عَلَيْ أعزَّ من أنْ يُرىٰ في النوم»(١).

٢ - في حديث المفضَّل مع الإمام الصادق عَلَيْكُلا: «... فكِّر يا مفضَّل في الأحلام...، فإشًا لو كانت كلُّها تصدق لكان الناس كلُّهم أنبياء، ولو كانت كلُّها تكذب لم يكن فيها منفعة، بل كانت فضلاً لا معنىٰ له، فصارت تصدق أحياناً فينتفع بها الناس...، وتكذب كثيراً لئلَّا يُعتَمد عليها كلُّ الاعتهاد»(٢).

لاحظ قوله غَالِئُلا: «تكذب كثيراً»، ثمّ ما علَّل به غَالِئُلا من وجه كذبها «لئلًا يُعتَمد عليها كلُّ الاعتهاد»، فالأحلام ليس فيها قاعدة كلَّيَّة ولا قانون عامُّ منضبط في جميع الأزمنة، وما طابق الواقع صدفةً لا يُعوَّل عليه، وما كان في زمان المعصوم فالحجَّة فيه هو غَالِئُلا فقط.

٣ - ما رواه الكشِّي إللَّهُ عن زرارة، قال: قال أبو عبد الله عَللِتَكلا: «أخبرني عن حمزة، أيزعم أنَّ أبي آتيه؟»، قلت: نعم، قال: «كذب والله ما يأتيه إلَّا المتكوِّن، إنَّ إبليس سلَّط شيطاناً يقال له: المتكوِّن يأتي الناس في أيِّ صورة شاء، إنْ شاء في صورة صغيرة، وإنْ شاء في صورة كبيرة، ولا والله ما يستطيع أنْ يجيء في صورة أبي عَللِيكل »(").

<sup>(</sup>٢) توحيد المُفضَّل (ص ٤٣ و٤٤).

<sup>(7)</sup> اختیار معرفة الرجال (ج 7/ ص 000/ ح 000/.

في هذه الرواية جواب ظاهر على ما يُتَمَسَّك به من قول رسول الله هيد: «من رآني في المنام فقد رآني فإنَّ الشيطان لا يتمثَّل في صورتي»(١)، فإنَّه ناظر إليه ونافٍ له على نحو الصراحة والتفسير.

٤ - ما رواه الشيخ الصدوق إلي عن محمد بن القاسم النوفلي، قال: قلت لأبي عبد الله الصادق علي المؤمن يرى الرؤيا فتكون كما رآها، وربّما رأى الرؤيا فلا تكون شيئاً؟ فقال: «إنّ المؤمن إذا نام خرجت من روحه حركة ممدودة صاعدة إلى السماء، فكلٌ ما رآه روح المؤمن في ملكوت السماء في موضع التقدير والتدبير فهو الحقّ، وكلٌ ما رآه في الأرض فهو أضغاث أحلام...»(٢).

خامساً: أقوال علماء الطائفة في حجّيَّة الرؤيا:

١ - قول الشيخ المفيد إلى كما نقله الشيخ أبو الفتح الكراجكي إلى : (كان شيخي - المفيد - إلى يقول: إذا جاز من بشر أنْ يدَّعي في اليقظة أنّه إله كفرعون ومن جرى مجراه، مع قلّة حيلة البشر وزوال اللبس في اليقظة، فها المانع من أنْ يدَّعي إبليس عند النوم بوسوسته له أنّه نبيٌّ ؟ مع تمكُّن إبليس بها لا يتمكَّن منه البشر، وكثرة اللبس المعترض في المنام، وممّا يُوضِّح لك أنّ من المنامات... ما هو حقٌ ومنها ما هو باطل، أنّك ترى الشيعي يقول: رأيت في المنام رسول الله ومعه أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب علين يأمرني بالاقتداء به...، ثمّ ترى الناصبي يقول: رأيت رسول الله في النوم ومعه أبو بكر وعمر وعثمان وهو يأمرني بمحبّتهم...، فتعلم لا محالة أنّ أحد المنامين حقٌ والآخر باطل، فأولى الأشياء أنْ يكون الحقّ منهما ما ثبت بالدليل في اليقظة على صحّة ما تضمّنه والباطل ما أوضحه الحجّة عن فساده وبطلانه...)(").

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (ج ١/ ص ٣٦).

<sup>(</sup>٢) أمالي الصدوق (ص ٢٠٨ و ٢٠٩/ ح ٢٣١/ ١٥).

<sup>(</sup>٣) كنز الفوائد (ص ٢١٣).

الفصل الثالث/ الدرس التاسع والثلاثون: أدلَّة أدعياء السفارة ومناقشتها .....٧٣١

٢ - قال السيِّد المرتضىٰ ﴿ فِي (رسائله) فِي جواب مسائل: (في المنامات صحيحة هي أم باطلة؟ ومن فعل من هي...؟

الجواب: اعلم أنَّ النائم غير كامل العقل، لأنَّ النوم ضرب من السهو، والسهو ينفي العلوم، ولهذا يعتقد النائم الاعتقادات الباطلة، لنقصان عقله وفقد علومه، وجميع المنامات إنَّما هي اعتقادات يبتدأ بها النائم في نفسه، ولا يجوز أنْ تكون من فعل غيره فيه...، لأنَّ النائم يرىٰ أنَّ رأسه مقطوع، وأنَّه قد مات، وأنَّه قد صعد إلىٰ السهاء، ونحن نعلم ضرورةً خلاف ذلك كلَّه، وإذا جاز... أنْ يعتقد اليقظان في السراب أنَّه ماء، وفي المردي إذا كان في الماء أنَّه مكسور، وهو على الحقيقة صحيح، لضرب من الشبهة واللبس، وألَّا جاز ذلك في النائم وهو من الكمال أبعد وإلىٰ النقص أقرب؟ وينبغي أنْ يُقسَّم ما يتخيَّل النائم أنَّه يراه إلىٰ أخر عبارته يَوْلِهُ (١٠).

فأجاب (نوَّر الله ضريحه): (ما يخالف الظاهر فلا ينبغي المصير إليه، وأمَّا ما يوافق الظاهر فالأولى المتابعة من غير وجوب، ورؤيته ﴿ لا يُعطي وجوب الاتِّباع في المنام)(").

<sup>(</sup>١) رسائل الشريف المرتضىٰ (ج ٢/ ص ٩ - ١١).

<sup>(</sup>٢) أجوبة المسائل المهنَّائيَّة (ص ٩٧ و ٩٨/ مسألة ١٥٩).

٢٣٢ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

إلى الميخ الحرُّ العاملي إللهُ: (وتواترت الروايات بأنَّ بعض الرؤيا صادق وبعضها كاذب، وتواترت أيضاً بوجوب الرجوع في جميع الأحكام الشرعيَّة إلىٰ أهل العصمة عليناهِ)(().

فالحجّيّة المطلقة هي للإمام المعصوم فقط، أمَّا غيره فها ثبت له الحجّيّة كخبر الواحد يُؤخَذ به بمقدار ما دلَّ عليه الدليل، والأحلام الأصل فيها عدم حجّيّتها، لأنَّ الأصل في مشكوك الحجّيّة عدم الحجّيّة جزماً(۱).

#### خلاصة الدرس (التاسع والثلاثين):

تحدَّثنا عن أدلَّة أدعياء السفارة، الدليل الأوَّل: الأحلام ودلالتها على دعوى السفارة الخاصَّة في زمن الغيبة، وقرَّبنا دلالتها حسب دعواهم قرآنيًّا وروائيًّا، ثمّ ناقشنا دلالتها قرآنيًّا وروائيًّا، مع توجيه أسئلة نقضيَّة عديدة كلازم لكلامهم، ثمّ ذكرنا الأدلَّة الدالَّة على نفي الحجيَّة من الروايات وأقوال علماء الطائفة.

\* \* \*

(١) الفصول المهمَّة (ج ١/ ص ٦٩٠).

<sup>(</sup>٢) كفاية الأُصول (ج ٢/ ص ٣١٠/ مباحث الظنِّ/ المقصد السادس).

## الدرس الأربعون أدلَّة أدعياء السفارة و مناقشتها

## الدليل الثاني: ادِّعاء امتلاك المعرفة بعلم الحروف وغيره:

ادِّعاء امتلاك المعرفة بعلم الحروف (١١) والجفر والعلوم الغريبة والتوسُّم، ونُدخِل فيه علم النجوم والأرواح والارتباط بعالم الجنِّ، ودعوىٰ أنَّ العلم نور يُقذَف في القلوب بلا تعلُّم.

### والجواب عنه:

أنَّ هذه العلوم علوم ظنَّيَّة، ولا تكون النتائج المتربِّبة عليها علميَّة وقطعيَّة، ولكي يصحِّ الاستناد إليها في المسائل الشرعيَّة والعقائديَّة لا بدَّ من إمضائها من قبل الشارع بعد الوقوف على قوانينها وقواعدها، وكلا الأمرين مفقود وغير متيسَّر، فليس بيدنا قواعد هذه العلوم ولا قوانينها وضوابطها، ولا يوجد دليل أنَّ الشارع المقدَّس اعتمد عليها وأجاز الاستناد إليها في تحديد الوظائف الشرعيَّة وتحصيل العقائد الدِّينيَّة.

فتدخل تحت القاعدة العامَّة التي ذكرها العقلاء من عدم حجَّيَّة الظنِّ، وأشار إليها القرآن الكريم في قوله تعالىٰ: ﴿وَمَا يَتَّبِعُ أَكْثَرُهُمْ إِلَّا ظَنَّا إِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِى مِنَ الْحُقِّ شَيْئاً إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴿ (يونس: ٣٦).

<sup>(</sup>١) في كتاب الجواب المنير عبر الأثير (ج ١/ ص ٥٥) لأحمد إسماعيل يدَّعي أنَّه مصيب بدعواه عن طريق علم الحروف، فراجع السؤال (٣٥).

# الدليل الثالث: ادّعاء إقامة المعجزات والإتيان ببعض الخوارق والكرامات:

والجواب عنه(١):

أنَّ هذا لو كان وصحَّ فلا مانع منه، ولكن أنَّى لهم ذلك، وأين هو من دعواهم، فإنَّ الأولياء والأنبياء والصلحاء ممَّن كانت لهم القدرة على ذلك، كانوا يقومون بما يُطلَب منهم، وكم سجَّل التاريخ لنا معاجز للأنبياء المَهَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ القرآن الكريم ذلك مفصَّلاً، فلو كان لهؤلاء قدرة الإعجاز حقًّا لما توانوا

<sup>(</sup>١) ذكر الشيخ الطوسي في الغيبة (ص ٤٠١ و٤٠٢/ ح ٣٧٦) قصَّة كشف أمر الحلَّاج بسنده عن أبي نصر هبة الله ابن محمّد الكاتب، قال: لــَّا أراد الله تعالىٰ أنْ يكشف أمر الحلَّاج ويُظهر فضيحته ويُخزيه، وقع له أنَّ أبا سهل إسماعيل بن عليِّ النوبختي ﴿ لِمُّن تجوز عليه مخرقته وتتمُّ عليه حيلته، فوجَّه إليه يستدعيه وظنَّ أنَّ أبا سهل كغيره من الضعفاء في هذا الأمر بفرط جهله، وقدَّر أَنْ يستجرَّه إليه فيتمخرق (به) ويتسوَّف بانقياده علىٰ غيره، فيستتبِّ له ما قصد إليه من الحيلة والبهرجة علىٰ الضعفة، لقدر أبي سهل في أنفس الناس ومحلِّه من العلم والأدب أيضاً عندهم، ويقول له في مراسلته إيَّاه: إنِّي وكيل صاحب الزمان عُلايُللا - وبهذا أُوَّلاً كان يستجرُّ الجُهَّالُ ثمّ يعلو منه إلىٰ غيره - وقد أُمرت بمراسلتك وإظهار ما تريده من النصرة لك لتقوي نفسك، ولا ترتاب مهذا الأمر. فأرسل إليه أبو سهل عَلِيْكُ يقول له: إنِّي أسألك أمراً يسراً يخفُّ مثله عليك في جنب ما ظهر على يديك من الدلائل والبراهين، وهو أنِّي رجل أُحِبُّ الجواري وأصبو إليهنَّ، ولي منهنَّ عدَّة أتحظَّاهنَّ، والشيب يُبعِدني عنهنَّ [ويُبغِّضني إليهنَّ] وأحتاج أنْ أُخضبه في كلِّ جمعة، وأتحمَّل منه مشقَّة شديدة لأستر عنهنَّ ذلك، وإلَّا انكشف أمرى عندهنَّ، فصار القرب بعداً والوصال هجراً، وأُريد أنْ تغنيني عن الخضاب وتكفيني مؤنته، وتجعل لحيتي سوداء، فإنِّي طوع يديك، وصائر إليك، وقائل بقولك، وداع إلى مذهبك، مع ما لي في ذلك من البصيرة ولك من المعونة. فلمَّا سمع ذلك الحلَّاج من قوله و جوابه علم أنَّه قد أخطأ في مراسلته وجهل في الخروج إليه بمذهبه، وأمسك عنه ولم يردّ إليه جواباً، ولم يُرسِل إليه رسولاً، وصيّره أبو سهل إليا أحدوثة وضحكة ويطنز به عند كلِّ أحد، وشهَّر أمره عند الصغير والكبير، وكان هذا الفعل سبباً لكشف أمره وتنفير الجاعة عنه.

<sup>(</sup>٢) مدينة المعاجز للسيِّد هاشم البحراني في (٨) أجزاء، سجَّل فيه معاجز النبيِّ الأكرم ، والأئمَّة ١٠٠٠ .

## الدليل الرابع: الاستخارة بالقرآن الكريم، وضرب الرمل وقراءة الكف وما شاكلها:

أمَّا الاستخارة فقد ادَّعىٰ بعضهم (١) أنَّها من أدلَّة إثبات صحَّة ما يدَّعون، والكلام فيها هو عين ما تقدَّم في الرؤيا، فلا يوجد دليل علىٰ الاعتبار، ولو سُلِّم وجود دليل فها هي حدوده ومساحة حجّيَّته؟ علىٰ أنَّها لا تفيد القطع.

أمَّا التفاؤل بضرب الرمل وقراءة الكفِّ وما شاكلها، فالكلام فيها هو الكلام المتقدِّم في الدليل الثاني ونقضه.

وكلمة الفصل: في هذه المدَّعيات والركون فيها إلى هذه المستندات أنْ يقال: إنَّ هذه المستندات بأجمعها ظنَّيَّة سواء ما كان منها الأحلام أم الاستخارة أم قراءة الكفِّ أم علم الحروف والجفر وغيرها، وإنَّ الظنَّ لا حجِّيَّة له ولا يجوز اتِّباعه، لأنَّه لا يكشف عن الواقع فضلاً عن أنْ يكون مصيباً.

# الدليل الخامس: ادّعاء الاتّصال المباشر بالإمام ، بطُرُق مختلفة وأشكال متعدّدة:

الجواب عنه:

١ - إنْ كان المدَّعي للاتِّصال المباشر يدَّعيه عن طريق المنام أو الاستخارة

<sup>(</sup>١) كما هو الحال في المدعوِّ أحمد إسماعيل كاطع السلمي كما في عدد من إجاباته على الرسائل الموجَّهة إليه، فراجع الجواب المنير عبر الأثير (ج ٣/ ص ٤٨، وج ٤/ ص ٥٥، وج ٦/ ص ١٢٩)، وغيرها من الموارد.

٢٣٦ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

علىٰ شخص معين ويقول هو الإمام ، والذي أخذ عنه بحسب دعواه أنّه أخذه عن الإمام لأنَّ الاستخارة هي التي شخَّصته، أو لأجل التطبيق عليه عن طريق علم الحروف أو ما تقدَّم ذكره من وجوه ومدَّعيات في الدليل الثاني والرابع، فهذا تقدَّم الجواب عنه.

٢ - وإنْ كان المدَّعي يدَّعيه بلا توسُّط هذه الأشياء، فهذه صرف دعوى عهدتها على مدَّعيها، فإنَّه قد تقدَّم في التوقيع الأخير للسفير الرابع أنَّ ادِّعاء المشاهدة قبل الصيحة والسفياني يُواجَه بالتكذيب، كما تقدَّم ذكر إجماع الطائفة على انقطاع السفارة في الغيبة الكبرى.

وسيأتي في دراسة أوسع تفصيل الردِّ علىٰ هذه الدعاوىٰ بشكل أكثر تفصيلاً.

#### خلاصة الدرس (الأربعين):

تحدَّثنا عن مناقشة أدلَّة أهل الادِّعاء، فعرفنا الدليل الثاني والجواب عنه، ثمّ الثالث والرابع والخامس، وكانت هذه الأدلَّة المدَّعاة بأجمعها غير تامَّة، وفي الحقيقة هي ليست أدلَّة خمسة بل تزيد علىٰ الـ (١٠) أصناف.

## الدرس الحادي والأربعون عرض أدلّة المدّعين وإبطالها

#### مقولة التسديد والتأييد:

ادَّعيٰ جماعة حصول السفارة في الغيبة الكبرىٰ لهم من خلال التسديد والتأييد له من الأنبياء أو الأئمَّة أو الملائكة اللهُ اللهُ.

#### والجواب عنه:

أنَّ هذا المفهوم - التسديد والتأييد - عامٌّ يُؤيِّد الله تعالىٰ به عباده المخلصين، قال تعالىٰ: ﴿ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ المخلصين، قال تعالىٰ: ﴿ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ (المجادلة: ٢٢)، ويُقوِّيهم لأجل استقامتهم، ولا يختصُّ بزمان أو مكان أو أشخاص محدَّدين، وهذا لا يصلح أنْ يكون وجهاً لإثبات السفارة في الغيبة الكبرىٰ، لكونه عامًّا للجميع، فادِّعاء الاختصاص به صرف دعویٰ.

## ادّعاء الانطباق بكلّ شخصيًات الظهور:

أمَّا من يدَّعي أنَّه تنطبق عليه أوصاف اليهاني أو الخراساني أو شعيب بن صالح أو شخص آخر من شخصيًّات عصر الظهور، فهذا التطبيق فاقد للموازين، لأنَّ هذه العلامات تحمل الكثير من الرمزيَّة والقابليَّة للانطباق على أكثر من فرد في زمان واحد ومكان واحد، فلا بدَّ من مصدِّق آخر خارج عن نفس العلامة يُثبِت صدق الانطباق، ولا يكفي مجرَّد الشَّبَه في الاسم أو اللقب أو بعض الأوصاف الجسديَّة والصفات الخُلُقيَّة، وقد تقدَّم في بحث العلامات أنَّ

مري العلامات وأوضحها الصيحة، فما لم يقرن الانطباق مع الصيحة السماويَّة السماويَّة في العقيدة المهدويَّة السماويَّة في العلامات وأوضحها الصيحة، فما لم يقرن الانطباق مع الصيحة السماويَّة فإنَّه يبقىٰ في دائرة الاحتمال والظنِّ ويكون مسلوب الحجِّيَّة والاتَّباع.

## كلمات مرجع الطائفة الأعلى حول الادعاء:

(... ومن علائم أهل الدعاوي الباطلة مبالغتهم في تزكية أنفسهم على خلاف ما أمر الله تعالىٰ به، وتوجيه الآخرين إلىٰ الغلوِّ فيهم، والاستغناء عن المناهج المعروفة لدى الفقهاء في استنباط الأحكام الشرعيَّة ودعوى الوقوف عليها وعلىٰ ملاكاتها عن طريق الأُمور الباطنيَّة، والتصدِّي للفتيا من غير استحصال الأهليَّة لها، واستغلال المبتدئين في التعليم والتعلُّم والموالاة الخاصَّة لمن أذعن بهم والمعاداة مع من لم يجر على طريقتهم، والوقيعة فيمن انسلخ منهم بعد الإيهان بهم، وسلوك سُبُل غير متعارفة للامتياز عن غيرهم من أهل العلم وعامَّة الناس، والمبالغة في الاعتماد على المنامات وما يدَّعون ترائيه لهم في الحالات المعنويَّة، والتميُّز في اللبس والزيِّ والمظهر عن الآخرين، تمسُّكاً في بعضه بأنَّه عمل مأثور من غير ملاحظة الجوانب الثانويَّة التي يُقدِّرها الفقهاء، ومن تلك العلائم الابتداع في الدِّين والتوصية بالرياضات التي لم تُعهَد من الأنبياء والأوصياء عَلَيْكُم، والاستناد فيها يدَّعي استحبابه إلى ما ورد في مصادر غير موثوقة تذرُّعاً بالتسامح في أدلَّة السُّنَن، وأيضاً التأثُّر بأهل الملل والأديان الأُخرىٰ، والتساهل فيها يُعَدُّ ضرباً من الموسيقىٰ والألحان الغنائيَّة المحرَّمة، ووجوه اختلاط الرجال بالنساء، والاعتباد على مصادر ماليَّة غير معروفة وارتباطات غامضة مريبة، إلى غير ذلك ممَّا لا يخفيٰ علىٰ المؤمن الفطن...)(١).

<sup>(</sup>١) الاستفتاء الموجَّه للمرجع الأعلىٰ للطائفة السيِّد عليِّ السيستاني (دام ظلُّه) حول أدعياء الضلال.

استند بعض أهل الادِّعاء المعرفة بعظائم الأُمور (١) إلى رواية رواها الشيخ النعماني الله عن محمّد بن يحيى وأحمد بن إدريس، عن المفضَّل الحسن بن عليِّ الكوفي، عن عليِّ بن حسَّان، عن عبد الرحمن بن كثير، عن المفضَّل ابن عمر، قال: سمعت أبا عبد الله غلليًل يقول: «إنَّ لصاحب هذا الأمر غيبتين، يرجع في إحداهما إلى أهله، والأُخرى يقال: هلك، في أيِّ وادٍ سلك؟»، قلت: كيف نصنع إذا كان ذلك؟ قال: «إنْ ادَّعىٰ مدَّعٍ فاسألوه عن تلك العظائم التي يُجيب فيها مثله» (١).

وهناك حديث آخر رواه صاحب (مختصر بصائر الدرجات) عن أحمد بن محمّد بن عيسى ومحمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن حمّاد بن عثمان، عن زرارة، قال: سألت أبا عبد الله عليسًلا عن الأُمور العظام من الرجعة وأشباهها، فقال: «إنَّ هذا الذي تسألون عنه لم يجئ أوانه، وقد قال الله عَلَيْ: ﴿بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ [يونس: ٣٩]»(").

#### والجواب عن ذلك:

١ - استغلال بعض أهل الادِّعاء لهذين الحديثين واضح البطلان:

فإنَّ الأوَّل منهما - القحطاني - لم يقل: أنا المهدي، بل اليهاني، وقد قُتِلَ قبل ظهور الإمام ﷺ، فأيُّ يهاني هذا؟ مع أنَّ أتباعه الذين أقرُّوا بمقتله يقولون بغيبته، وأنَّ له رجعة سمُّوها بالروحيَّة، وقالوا: هي العظائم التي توصَّل لها.

<sup>(</sup>١) منهم المدَّعي أحمد إسماعيل السلمي وحيدر منشد، أحدهما الذي ادَّعيٰ أنَّه ابن الإمام ووصيُّه وسمَّىٰ نفسه القحطاني.

<sup>(</sup>۲) الغيبة للنعماني (ص ۱۷۸/ باب ۱۰/ فصل 3/ ح ۹).

<sup>(</sup>٣) مختصر بصائر الدرجات (ص ٢٤).

٠٤٠ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

أمَّا الثاني - وهو الذي ادَّعلىٰ أنَّه ابن الإمام على الله - فلم يجب عن عظيمة واحدة إلى يومنا هذا، وهو غائب لا يُرىٰ شخصه ولا يُعرَف حاله وعلمه.

نعم ادَّعيٰ أصحابه أنَّ من العظائم التي أجاب عنها أنَّه حدَّد موضع قبر الزهراء عَلَيْكًا! وكيف السبيل إلى صدق هكذا ادِّعاء؟

هذا نموذج من التلاعب بالأحاديث والتطبيق الخاطئ الذي يعمد إليه أهل الضلال.

٢ - الخبران يتحدَّثان عن فرض ظهور الإمام الله بلا علامات، بل وحتَّىٰ معها، فلهم - أي الناس - أنْ يسألوه عمَّا يعظم عندهم من الأُمور فيُجيب عن ذلك، فيتعرَّفون عليه ويعرفون أنَّه مرتبط بالسماء.

## خلاصة الدرس (الحادي والأربعين):

تمَّ ردُّ مقولة التسديد والتأييد التي ادَّعاها جماعة، وبنوا عليها اتِّصالهم بالإمام في زمن الغيبة الكبرى، وكذلك تمَّ ردُّ دعوىٰ الانطباق من قِبَل بعض الأدعياء وأنَّهم شخصيَّات من قبيل اليهاني أو الخراساني، وتمَّ ردُّ دعوىٰ معرفة عظائم الأُمور التي بنىٰ عليها البعض ليدَّعي أنَّه سفير متَّصل بالإمام .

## الدرس الثاني والأربعون عرض أدلّة المدّعين وإبطالها

## دعوى انفتاح باب العصمة للمدَّعي:

هذه الدعوىٰ يدَّعيها أغلب المدَّعين للسفارة من أجل تصديق الناس بمدَّعياتهم وفرض الطاعة علىٰ أتباعهم، استناداً في ذلك إلىٰ أنَّ المقام المدَّعىٰ يقتضى العصمة أو لبعض النصوص التي تأوَّلوها، ومنها:

الخبر الذي رواه الشيخ النعماني إليه الله بسنده عن الإمام الباقر عليه والذي والذي ورد فيه: «... وإذا خرج اليماني فانهض إليه فإنَّ رايته راية هدى، ولا يحلُّ لمسلم أنْ يلتوي عليه، فمن فعل ذلك فهو من أهل النار، لأنَّه يدعو إلى الحقِّ وإلى صراط مستقيم...»(١).

حيث قرَّبوا الدلالة: بأنَّ حرمة الالتواء عليه تعني أنَّه صاحب ولاية إلهيَّة، فإعراض الناس عنه يُدخِلهم في النار، وهذا يعني أنَّه لا يُخطئ، أي أنَّه معصوم منصوص العصمة(۱).

فكلُّ من يدَّعي مقام اليهانيَّة فهو يدَّعي العصمة على هذا.

ويُصرِّح بعضهم: (... صاحب رايات المشرق الذي خُصَّ بالبيعة من قِبَل الله ورسوله هو المهدي الأوَّل – اليهاني – مخصوص بالعصمة ما دام خُصَّ اليهاني بالوصاية والسعة الإلهيَّة ...)(٣).

<sup>(</sup>۱) الغيبة للنعماني (ص 778/ باب 18/ ح 18/

<sup>(</sup>٢) كتاب المتشابهات لأحمد الحسن (ج ٤/ ص ٤٣).

<sup>(</sup>٣) اليماني الموعود حجَّة الله لحيدر الزيادي (ص ٨٦).

#### والجواب عنها:

ا - العصمة الاصطلاحيَّة هي التي دلَّت الأدلَّة علىٰ ثبوتها لشخص، كما دلَّت علىٰ ذلك في ثبوتها للأنبياء والأئمَّة والصدِّيقة الطاهرة ومريم اللهُ فنحن مع الدليل الدالِّ عليها لا مع حرف ادِّعائها، فلو كان ثَمَّة عصمة لغيرهم لدلَّ الدليل عليها ولنُقِلَ إلينا ولنبَّه عليه العلماء.

٢ - أنَّ حرمة المخالفة لا تعني العصمة، فهي حكم تكليفي، كما لو أصدر الفقيه حكماً من الأحكام فإنَّ حرمة مخالفته لا تعني عصمته، فلو أصدر فتوىٰ بالجهاد فإنَّه يحرم الالتواء عليه، ولكن هذه الحرمة لا تُثبِت عصمته.

٣ - أنَّ حرمة الالتواء عليه شيء والانخراط في حركته ومتابعته شيء آخر.

٤ - الرواية معلَّلة، «لأنَّه يدعو إلى الحقِّ»، والدعوة إلى الحقِّ لا تلازم العصمة، فكم من داع إلى الحقِّ غير معصوم، وتقدَّم في الدرس السادس والثلاثين أنَّ أهل الحقِّ قتلاهم شهداء، ولكن الإمام في ذات الوقت يُرجِّح استبقاء النفس للإمام عيد.

مرمة الالتواء عليه لمن يثبت عليه الانطباق وأنَّه هو اليهاني فعلاً، أمَّا مشكوك الانطباق فالحرمة فضلاً عن العصمة أوَّل الكلام.

## دعوى النُّسب للإمام الثاني عشر ﷺ:

ادَّعَىٰ بعض الانتساب للإمام المهدي ﴿ وَأَنَّه ابنه (۱) حيث يقول: (أمرني أبي الإمام المهدي محمّد بن الحسن العسكري عَلَيْئَلا أُبيِّن شيء من موضعي منه عَلَيْئَلا وهو أنِّ وصيُّه وأوَّل من يجكم من ولده...)(۱).

<sup>(</sup>١) المدعو أحمد إسهاعيل صالح السلمي.

<sup>(</sup>٢) مجموعة بيانات صدرت من المدَّعي أحمد إسهاعيل گاطع، ويذكر منها أنَّه المهدي، والمقطع المتقدِّم مأخوذ من البيان المذيَّل بتاريخ (١/ شوَّال/ ١٤٢٤هـ).

الفصل الثالث/ الدرس الثاني والأربعون: عرض أدلَّة المدَّعين وإبطالها .....

ويقول: (... وبعد أنْ أبلغني أبي الإمام المهدي محمّد بن الحسن عَلَلِئُلًا بأمره بإعلان الثورة على الظالمين ختم كلامه بقوله: بُنَيَّ فديتك عجِّل...)(١).

وقد ذكر أتباع المدَّعي (٢) عدَّة وجوه لإثبات هذا النسب من أهمّها:

رواية الوصيَّة: احتجوا بها علىٰ عدَّة دعاوىٰ منها: أنَّه موصىٰ إليه، وأنَّه منصَّب من قِبَل الله تعالىٰ، وأنَّه ابن الإمام على حيث قالوا: (والحقُّ أنَّ الاحتجاج بالوصيَّة وحده يكفي دليلاً علىٰ صدق هذه الدعوة).

فأهميَّتها عندهم بهذه المثابة.

وقبل الجواب عن هذا الادِّعاء نُخرِّج رواية الوصية المَّعاة ثمَّ نردُّ ما ظنُّوا أَنَّه دالُّ فيها علىٰ دعواهم.

## رواية الوصيَّة:

<sup>(</sup>١) بيان آخر بتاريخ (٣/ شوَّال/ ١٤٢٤هـ)، وهناك العديد من البيانات التي يذكر فيها ذلك وقد نشرت صور هذه البيانات نشريَّة الرصد الصادرة من المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيَّة/ ملحق (٣) أدعياء المهدويَّة.

<sup>(</sup>٢) الردُّ الحاسم على منكري ذرّيَّة القائم لناظم العقيلي.

بعدي اثنا عشر إماماً، ومن بعدهم اثنا عشر مهديًّا، فأنت يا عليُّ أوَّل الاثني عشر إماماً...، فإذا حضرته الوفاة فليُسلِّمها إلى ابنه محمّد المستحفظ من آل محمّد الله عشر مهديًّا، (فإذا محمّد الله عشر مهديًّا، (فإذا مضرته الوفاة) فليُسلِّمها إلى ابنه أوَّل المقرَّبين، له ثلاثة أسامي: اسم كاسمي واسم أبي وهو عبد الله، وأحمد، والاسم الثالث: المهدي، وهو أوَّل المؤمنين»(۱).

والبحث في هذا الخبر من جهات:

البحث السندى:

الرواية ضعيفة من جهات:

أ - الإرسال، حيث قال: أخبرنا جماعة، ولا نعرف هذه الجماعة.

ب - وجود عدد من المجاهيل، وهم:

١ - عليُّ بن سنان الموصلي.

٢ - وعليُّ بن الحسين.

إِنْ قيل: يحتمل فيه أنَّه ابن بابويه والد الصدوق.

قلت: لا يظهر ذلك، لاختلاف الطبقة، فابن بابويه معاصر للبزوفري وهذا متقدِّم عليه، ولم يُعرَف أنَّ ابن بابويه يروي عن أحمد بن محمّد بن الخليل.

٣ - وأحمد بن محمّد بن الخليل.

٤ - وجعفر بن أحمد المصري.

٥ - وعمُّ جعفر (الحسن بن عليٍّ).

٦ - وعن أبي الحسن، عن أبيه.

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ١٥٠ و١٥١/ ح ١١١).

تقدَّم تقريب استدلال المدَّعي على أنَّها أهم أدلَّتهم على العصمة والنَّسَب والمنصب.

ويردُّه:

البناء العقلائي الممضى من الشارع في حجّية الظهور إنّما يصحُّ الاعتهاد عليه في القضايا العاديَّة المتعارفة، وأمّا في قضيَّة ادِّعاء النيابة الخاصَّة في زمن الغيبة التامَّة مع اتِّصال النَّسَب والعصمة والحجّيَّة، فهذه دعاوى تحتاج إلىٰ دليل قويٍّ لكي تثبت، ورواية واحدة لو سُلِّم أنّها صحيحة لا يمكنها إثبات هذه المدَّعيات، خصوصاً مع ما فيه من غرابة كالنَّسَب.

٢ – المنظّرون لهذه الدعوىٰ يقولون: (إنَّ قضيَّة الإمامة والنيابة من العقائد...)(١)، ويقولون في مواضع أُخرىٰ: (إنَّ هذا الخبر آحاد ظنِّي الصدور لا يصلح للاستدلال العقائدي)(١)، و(لا يجوز العمل بالرواية إلَّا إذا كانت قطعيَّة الدلالة، أي لها وجهاً واحداً ولا نحتمل غيره)(١).

فكيف يستندون إلى خبر واحد ضعيف لإثبات هذه الدعاوى العظيمة؟

٣ - أنَّ كونهم مهديِّين بعد الأئمَّة اللَّهُ لا يدلُّ على إمامتهم أو عصمتهم، والرواية ساكتة عن ماهيَّة مهامِّهم، فالتسليم ليس للإمامة، لأنَّ النبيَّ الأكرم اللهِ فصل بين الاثني عشر الأئمَّة والاثني عشر المهديِّين، حيث قال: (ومن بعدهم اثنا عشر مهديًّا)، فلو كان ثَمَّة إمامة فلا وجه للتفصيل.

٤ - لو تنزَّلنا، فإنَّما يكون لهم ذلك بعد الظهور، فإذا ظهر الإمام على

<sup>(</sup>١) الردُّ الحاسم علىٰ منكري ذرّيَّة القائم لناظم العقيلي (ص٥١).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (ص ٢٧ و٤٣).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

٢٤٦ ...... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

وقامت دولته واستتبّ الأمر له تماماً، ثمّ بعد ذلك يأتيه الموت، فإنّه بعد ذلك يُسلّمها إلى ابنه بصراحة «... فإذا حضرته الوفاة فليُسلّمها إلى ابنه بصراحة «... فإذا حضرته الوفاة فليُسلّمها إلى ابنه الخامس من هذا فهي لا تنفع هؤلاء، إذ ليس فيها دلالة على أنّه يُسلّمها إلى ابنه الخامس من أصلابه، بل المباشر له على ما هو التسليم الذي مرَّ في الأئمّة عليها فإنّما سلّموا الإمامة للمباشر لا لمن بينه وبين الأوّل عدد من الوسائط، وهؤلاء يُصرِّحون أنَّ أحمد السلمي ليس المباشر من الأبناء، فوجود فصل طويل في التسليم ممّا لا يُعقَال.

## خلاصة الدرس (الثاني والأربعين):

تحدَّثنا عن دعوىٰ انفتاح باب العصمة وتمَّ ردُّها بعدَّة وجوه، ثمّ انتقل بحثنا عن ادِّعاء الارتباط النَّسَبي بالإمام المهدي الله وتوجيه ذلك من قِبَل الأدعياء، وتبيَّن أنَّ ما يسمُّونه رواية الوصيَّة هي المستند، فتمَّ مناقشتها بعدَّة وجوه سنديَّة ودلاليَّة ليتبيَّن لنا أنَّها غير تامَّة، وبذلك ينتهي حديثنا في الفصل الثالث.

الفصل الرابع:

الظهور والدولة والرجعة

وفيه بحوث:

البحث الأوَّل: مرحلة الظهور، والحديث فيها عن نقاط ستَّة.

البحث الثانى: بناء الدولة والإثارات حولها.

البحث الثالث: ما بعد الدولة ومسألة الرجعة.

قائمة بأهمّ المصادر التي ينبغي مراجعتها في هذا الفصل لمزيد من التوسعة:

١ - كمال الدِّين وتمام النعمة/ الشيخ الصدوق بِإِنَّهُ / (الباب ٥٧ و٥٨).

٢ - الغيبة/ الشيخ النعماني إلله / (الباب ١٣ و١٩ - ٢٣ و٢٦).

٣ - الغيبة/ الشيخ الطوسي إلله / (الفصل ٧ و٨).

٤ - الإيقاظ من الهجعة بالبرهان على الرجعة/ الشيخ الحرُّ العاملي إللهُ .

الإمام المهدي ﴿ في مصادر علماء الشيعة/ إعداد مركز الدراسات التخصُّصيَّة في الإمام المهدي ﴾ (ج ١/ الكتاب رقم ٦ و ١١ و ١١، وج ٢/ الكتاب رقم ٢٥ و ٢٦ و ٣٥).

#### الدرس الثالث والأربعون

#### ١ - انتهاء الغيبة:

يسبق ظهور الإمام على جملة من العلامات تقدَّم الحديث عن أبرزها. تنتهى بذلك فترة الغيبة التامَّة الكبرىٰ.

تبدأ تدريجيًّا أحداث الظهور بالتكشُّف، وينتهي بذلك عصر طويل عاشته البشريَّة بعيدة عن مباشرة إمامها، وحُرمَت طيلة قرون عديدة منه.

يمتاز البحث في هذا الفصل بأنَّ الأحداث فيه ستقع مع وجود الإمام ... إنَّ هناك جملة من النصوص دلَّت على أنَّ الإمام الله سيُبيِّن الأحكام الواقعيَّة (۱)، وسترتفع في زمانه التقيَّة (۱)، ومع هذا الأمر سينكشف ما لم ينكشف في زمان سابق حتَّىٰ مع وجود آبائه اللهُ ...

### ٢ - كيف يعرف الإمام على أنَّه قد حان و قت خر و جه؟

هناك العديد من الطُّرُق التي يمكن أنْ يتعرَّف الإمام الله من خلال أيٍّ من خلال أيٍّ من الطُّرُق التي يمكن أنْ يتعرَّف الإمام الله على وقت ظهوره، ومنها:

<sup>(</sup>١) في الإرشاد للشيخ المفيد عليه (ج ٢/ ص ٣٨٤): «إذا قام القائم عليه حكم بالعدل، وارتفع في أيَّامه الجور، وأمنت به الشُّبُل، وأخرجت الأرض بركاتها، وردَّ كلَّ حقِّ إلىٰ أهله، ولم يبقَ أهل دين حتَّىٰ يُظهروا الإسلام...».

وعن أبي عبد الله عَلَيْكِل: «هذا المهدي يحكم بحكم داود لا يريد بيِّنة» (الغيبة للنعماني: ص ٣٢٨ وعن أبي عبد الله عليه المهدي عكم بحكم داود لا يريد بيِّنة» (الغيبة للنعماني: ص ٣٢٨ و٣٢٨/ باب ٢٠/ ح٧).

<sup>(</sup>٢) عن الإمام الصادق عليه (رفع التقيَّة عند الكشف، فينتقم من أعداء الله) (تفسير العيَّاشي: ج ٢/ ص ٣٥١/ ح ٨٦)، وسيأتي مزيد من الأحاديث عن خصائص دولته ...

٢٥٠ ......دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

١ - بتحقُّق العلامات التي دلَّت علىٰ أوان الظهور، فهو جزماً عارف بانطباقها علىٰ مصاديقها الحقيقيَّة.

٢ - أنَّه هي يعلم ذلك من خلال النداء باسمه واسم أبيه عليه ، وهو الأقدر على معرفة هذا النداء وتمييزه.

قال أبو عبد الله عَالِيك : «ينادى باسم القائم: يا فلان بن فلان، قم»(١).

٣ - أنْ يحدث قتل النفس الزكيَّة التي يُرسِلها الإمام الله الماه الماه الماه الماه الماه الله المحتب حيث يقول لأصحابه: "إنَّ أهل مكَّة لا يريدونني، ولكنِّي مرسِل إليهم لأحتج عليهم بها ينبغي لمثلي أنْ يحتج عليهم، فيدعو رجلاً من أصحابه، فيقول له: امض إلى أهل مكَّة، فقل: يا أهل مكَّة، أنا رسول فلان إليكم، وهو يقول لكم: إنَّا أهل بيت الرحمة، ومعدن الرسالة والخلافة، ونحن ذرّيَّة محمد وسلالة النبيين، وإنَّا قد ظلمنا واضطهدنا وقُهرنا وابتُزَّ منَّا حقُّنا منذ قُبِضَ نبيُّنا إلى يومنا هذا، فنحن نستنصركم فانصرونا. فإذا تكلَّم هذا الفتى بهذا الكلام أتوا إليه فذبحوه بين الركن والمقام، وهي النفس الزكيَّة، فإذا بلغ ذلك الإمام قال لأصحابه: ألا أخبرتكم أنَّ أهل مكَّة لا يريدوننا، فلا يدعونه حتَّىٰ يخرج فيهبط من عقبة طوىٰ في ثلاثهائة وثلاثة عشر رجلاً..."(٢).

لو لم يكن بيدنا نص يدلُّ على كيفيَّة معرفته بإرمان خروجه، فإنَّا نجزم بعد القطع بعصمته وإمامته أنَّ اتِّصاله بالغيب يقتضي أنْ يعلم بزمان خروجه إذا حان موعده على نحو الجزم.

وقد ذكرنا طُرُقاً أُخرىٰ في الحلقة الأُولىٰ غير الذي ذكر هنا، فراجع. وليس حصول هذه الأُمور علىٰ نحو مانعة الجمع.

<sup>(</sup>۱) الغيبة للنعماني (ص ۲۸۷/ باب ۱۶/ ح ۲۶).

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار (ج ٥٢ / ص ٣٠٧/ ح ٨١)، عن سرور أهل الإيهان (ص ٩٣ و ٩٤).

الفصل الرابع/ الدرس الثالث والأربعون ......

#### ٣ - كيف نعرفه إذا خرج؟

ا - بانطباق العلامات التي تقدَّم الحديث عنها على نحو الجزم أو الاطمئنان، قال الشيخ النعماني على الله الله الله واتَّفاقها موجبة ألَّا يظهر القائم عَلَيْتُلا إلَّا بعد مجيئها وكونها)(۱).

٢ - أَنْ لا يُسئَل عن شيء إلَّا أجاب عنه، كما ورد ذلك عن الإمام الباقر عَلَيْكا: «... ولا يُسئَل عن شيء بين صدفيها إلَّا أجاب»(٢).

٣ - أنْ يظهر الإعجاز على يديه ٣ -

#### ٤ - أحداث البيعة وما يسبقها:

تذكر الروايات أنَّ الإمام على يكون في المدينة، ومنها:

ما رواه الشيخ النعماني إلله بسند صحيح عن الإمام الباقر عليه الذرس ولا تُحرِّك يداً ولا رجلاً حتَّىٰ ترىٰ علامات أذكرها لك...، ويبعث السفياني بعثاً إلى المدينة، فينفر المهدي منها إلى مكَّة، فيبلغ أمير جيش السفياني أنَّ المهدي قد خرج إلى مكَّة، فيبعث جيشاً علىٰ أثره، فلا يُدركه حتَّىٰ يدخل مكَّة خائفاً يترقَّب علىٰ شُنَّة موسىٰ بن عمران عليه الله ...»(نا).

## خروج الإمام على بتراث رسول الله على:

وروىٰ ﴿ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ : «... وظهر السفياني... خرج صاحب هذا الأمر من المدينة إلى مكَّة بتراث رسول الله ﴿ الله عَلَيْكُ »، قلت: وما تراث

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني (ص ٢٩١).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للنعماني (ص ٢٤٩ و ٢٥٠/ باب ١٣/ ح ٤١).

<sup>(</sup>٣) المسائل العشر في الغيبة (ص ١٢٢).

<sup>(</sup>٤) الغيبة للنعماني (ص  $\gamma$  ۸۸۸ –  $\gamma$  باب  $\gamma$  (ع) الغيبة للنعماني (ص

٢٥٢ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

رسول الله هي فقال: «سيفه، ودرعه، وعمامته، وبرده، ورايته، وقضيبه، وفرسه، ولامته، وسرجه»(۱).

## الإمام عليه في عقبة ذي طوى:

وفي نفس المصدر: «إنَّ القائم يهبط من ثنيَّة ذي طوىٰ في عدَّة أهل بدر، ثلاثهائة وثلاثة عشر رجلاً، حتَّىٰ يسند ظهره إلىٰ الحجر الأسود، ويهزُّ الراية الغالبة»(٢).

#### اجتماع الـ (٣١٣):

في نصِّ سابق ذكرنا فيه بعض الأحداث، ومنها إرسال الإمام الله النفس الزكيَّة إلىٰ أهل مكَّة وقتلهم له، جاء فيه: «... فإذا بلغ ذلك الإمام قال لأصحابه: ألا أخبرتكم أنَّ أهل مكَّة لا يريدوننا، فلا يدعونه حتَّىٰ يخرج فيهبط من عقبة طویٰ في ثلاثهائة وثلاثة عشر رجلاً عدَّة أهل بدر، حتَّىٰ يأتي المسجد الحرام، فيُصلِّي فيه عند مقام إبراهيم أربع ركعات، ويسند ظهره إلىٰ الحجر الأسود، ثمّ يحمد الله ويثني عليه، ويذكر النبيَّ في ويُصلِّي عليه ويتكلَّم بكلام لم يتكلَّم به أحد من الناس، فيكون أوَّل من يضرب علىٰ يده ويبايعه جبرئيل وميكائيل...»(").

## خطبة الإمام علي في الكعبة:

وفي النصِّ الصحيح الذي ذكرناه سابقاً جاء: «... فيقوم القائم بين الركن والمقام فيُصلِّي وينصرف ومعه وزيره...»، ثمّ يخطب بالناس وهي خطبة محاججة يذكر فيها صلته بالأنبياء عليه والقرآن إلى أنْ يقول: «... ألا إنَّا نستنصر الله اليوم وكلَّ مسلم، ويجيء والله ثلاثائة وبضعة عشر رجلاً فيهم خمسون امرأة يجتمعون بمكَّة علىٰ غير ميعاد، قزعاً كقزع الخريف، يتبع بعضهم بعضاً...،

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني (ص ٢٧٨/ باب ١٤/ ح ٤٢).

<sup>(</sup>۲) الغيبة للنعماني (ص 77/ باب 77/ ح 9).

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار (ج ٥٢ / ص ٣٠٧/ ح ٨١)، عن سرور أهل الإيمان (ص ٩٤).

الفصل الرابع/ الدرس الثالث والأربعون ......

يبايعونه بين الركن والمقام، ومعه عهد نبيّ الله ورايته وسلاحه ووزيره معه، فينادي المنادي بمكّة باسمه وأمره من السياء حتّىٰ يسمعه أهل الأرض كلُّهم اسمه اسم نبيّ، ما أشكل عليكم فلم يشكل عليكم عهد نبيّ الله ورايته وسلاحه والنفس الزكيَّة من ولد الحسين، فإنْ أشكل عليكم هذا فلا يشكل عليكم الصوت من السياء باسمه وأمره...»(۱).

### أوَّل من يبايع:

عن أبي جعفر غلليل في قوله تعالى: ﴿أُمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ﴾ [النمل: ٢٢]، قال: «نزلت في القائم غلليلا، وكان جبرائيل غلليلا على الميزاب في صورة طير أبيض، فيكون أوَّل خلق الله مبايعةً له، أعني جبرئيل، ويبايعه الناس الثلاثهائة والثلاثة عشر، فمن كان ابتُلي بالمسير وافى في تلك الساعة، ومن لم يبتلِ بالمسير فُقِدَ من فراشه...»(٢).

وعن أبي جعفر الباقر عُلَيْكُا: «... كأنِّي بالقائم يوم عاشوراء يوم السبت قائماً بين الركن والمقام... »(").

## خلاصة الدرس (الثالث و الأربعين):

تحدَّثنا عن انتهاء أمد الغيبة وكيف يعرف الإمام الله وقت ظهوره، وكيف يعرف الناس، وأحداث البيعة، ومن أوَّل من يبايع والأنصار والحلقة، والخطبة التي يخطبها.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) تفسير العيَّاشي (ج ١/ ص ٦٤ - ٦٦/ ح ١١٧).

<sup>(</sup>۲) الغيبة للنعماني (ص ۳۲۸/ باب ۲۰/ ح ۲).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص ٥٣ ٤/ ح ٤٥٩).

## الدرس الرابع والأربعون

## ٥ - الأحداث العسكريَّة و المعارك و الفتوحات:

الأحداث العسكريَّة عند ظهور الإمام على وما قبله تارةً تكون:

أ - في مكَّة مهد الظهور.

ب - وأُخرىٰ في غيرها كالأحداث التي تقع في المدينة والكوفة والشام ومناطق أُخرىٰ.

وهذه الأحداث قد تسبق الظهور بمدَّة سواء كانت طويلة أو قصيرة، وقد تكون مواكبة له، فالإمام في في مكَّة وهذه الأحداث جارية في مواطنها، وقد تكون والإمام في موجود في مواطن حدوثها كما لو كان هو بنفسه في في الكوفة أو النجف أو الشام أو غيرها.

الروايات تناولت تلك الأحداث، ونذكر منها:

#### اكتمال الحلقة:

 وقوله: «لا يخرج» أي من مكَّة وليس أصل خروجه، وسيأتي بيان ماهيَّة سلاحه عند خروجه في بحثٍ مستقلِّ.

# أحداث كثيرة في أماكن مختلفة:

في الخبر الصحيح الذي رواه الشيخ النعماني إلله : «... فتلك السنة - يا جابر - فيها اختلاف كثير في كلِّ أرض من ناحية المغرب، فأوَّل أرض تخرب أرض الشام ثمّ يختلفون عند ذلك على ثلاث رايات: راية الأصهب، وراية الأبقع، وراية السفياني، فيلتقي السفياني بالأبقع، فيقتتلون فيقتله السفياني ومن تبعه، ثمّ يقتل الأصهب، ثمّ لا يكون له همَّة إلَّا الإقبال نحو العراق، ويمرُّ جيشه بقرقيسياء، فيقتتلون بها فيُقتَل بها من الجبَّارين مائة ألف، ويبعث السفياني جيشا إلى الكوفة وعدَّتهم سبعون ألفاً، فيصيبون من أهل الكوفة قتلاً وصلباً وسبياً،

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني (ص ٣١٩ – ٣٢١/ باب ١٩/ ح ٢).

فبينا هم كذلك إذ أقبلت رايات من قِبَل خراسان وتطوي المنازل طيًّا حثيثاً ومعهم نفر من أصحاب القائم، ثمّ يخرج رجل من موالي أهل الكوفة في ضعفاء فيقتله أمير جيش السفياني بين الحيرة والكوفة، ويبعث السفياني بعثاً إلىٰ المدينة فينفر المهدي منها إلىٰ مكَّة، فيبلغ أمير جيش السفياني أنَّ المهدي قد خرج إلىٰ مكَّة، فيبعث جيشاً علىٰ أثره فلا يُدركه حتَّىٰ يدخل مكَّة، فلا يُدركه حتَّىٰ يدخل مكَّة خائفاً يترقَّب علىٰ شُنَّة موسىٰ بن عمران عَليَّلا »، وقال: «فينزل أمير جيش السفياني في البيداء، فينادي منادٍ من السهاء: يا بيداء، بيدي القوم، فيُخسَف بهم، فلا يفلت منهم إلَّا ثلاثة نفر، يُحوِّل الله وجوههم إلىٰ أقفيتهم، وهم من كلب، وفيهم نزلت هذه الآية: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ آمِنُوا بِمَا نَزَّلْنَا مُصَدِّقاً لِمَا مَعَكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَطْمِسَ وُجُوهاً فَنَرُدَّها عَلَىٰ أَدْبَارِهَا... ﴾ الآية [النساء: ٤٧]»، مَعَكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَطْمِسَ وُجُوهاً فَنَرُدَّها عَلَىٰ أَدْبَارِهَا... ﴾ الآية [النساء: ٤٧]»، والقائم يومئذ بمكَّة قد أسند ظهره إلىٰ البيت الحرام مستجيراً به... » الآية قال في الله البيت الحرام مستجيراً به... » الأنه قال: «والقائم يومئذ بمكَّة قد أسند ظهره إلىٰ البيت الحرام مستجيراً به... » (١٠).

وقد تقدَّم الحديث عن الأحداث داخل مكَّة، وحصول البيعة له، وتجمُّع قادته وقوَّاته في الحلقة السابقة، فراجع.

# عليكم بمكَّة:

<sup>(1)</sup> الغيبة للنعماني (ص 7٨٨ - 7٩١/ باب 11/ - 7٧٥).

## خلاصة الدرس (الرابع والأربعين):

تحدَّثت الروايات التي ذكرناها عن العديد من الأحداث المهمَّة، والتي ينبغي التمعُّن فيها، وأنَّها سوف تجري في مناطق عديدة كالشام والعراق والكوفة بالخصوص ثمّ المدينة ومكَّة، وتحدَّثت الروايات عن معركة قرقيسيا، وحركة الإمام المهدي بين المدينة ومكَّة، كما وذكرت الروايات المعارك بين الجبَّارين والخسف بهم عند توجُّههم صوب الإمام .

\* \* \*

(١) الغيبة للنعماني (ص ٣١١ و٣١٢/ باب ١٨/ ح٣).

## الدرس الخامس والأربعون

# ٦ - التحرُّ كات العسكريَّة الأولى للإمام ﷺ:

# عودة الإمام عليٌّ إلى مكَّة وإعلان الولاية للإمام عليٌّ عَالِيلًا:

وعن أبي جعفر الباقر عليها: «يبايع القائم بمكّة على كتاب الله وسُنة رسوله، ويستعمل على مكّة، ثمّ يسير نحو المدينة، فيبلغه أنّ عامله قُتِلَ، فيرجع إليهم فيقتل المقاتلة، ولا يزيد على ذلك، ثمّ ينطلق فيدعو الناس بين المسجدين إلى كتاب الله وسُنّة رسوله، والولاية لعليّ بن أبي طالب، والبراءة من عدوّه...»، إلى أنْ يقول: «يخرج إلى المدينة فيقيم بها ما شاء، ثمّ يخرج إلى الكوفة، ويستعمل عليها رجلاً من أصحابه، فإذا نزل الشفرة جاءهم كتاب السفياني: إنْ لم تقتلوه لأقتلن مقاتليكم ولأسبين ذراريكم، فيقبلون على عامله فيقتلونه، فيأتيه الخبر، فيرجع إليهم فيقتلهم، ويقتل قريشاً حتّى لا يبقى منهم إلّا أكلة كبش، ثمّ يخرج إلى الكوفة، ويستعمل رجلاً من أصحابه، فيقبل وينزل النجف»(").

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار (ج ٥٢/ ص ٣٠٧/ ح ٨١)، عن سرور أهل الإيمان (ص ٩٤).

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار (ج ٥٢/ ص ٣٠٨/ ح ٨٣)، عن سرور أهل الإيمان (ص ٩٨ – ١٠٠).

## نزول الجيش بظهر الكوفة:

وفي خبر: "إذا خرج القائم من مكَّة ينادي مناديه: ألا لا يحملنَّ أحد طعاماً ولا شراباً، ويحمل معه حجر موسى بن عمران، وهو وقر بعير، فلا ينزل منزلاً إلَّا نبعت منه عيون، فمن كان جائعاً شبع، ومن كان ظمآناً روي ودوابّهم، حتَّىٰ ينزلوا النجف من ظهر الكوفة»(۱).

وفي (دلائل الإمامة): «كأنَّني به قد عبر من وادي السلام إلى مسجد السهلة...»(۱).

وفي (تفسير العيَّاشي): «ينزل في سبع قباب من نور لا يُعلَم في أيِّها هو حين ينزل في ظهر الكوفة...»(٣).

## صفات جنود الإمام على:

وفي (الغيبة) للنعماني: «إنَّ أصحاب القائم شباب لا كهول فيهم إلَّا كالكحل في العين، أو كالملح في الزاد، وأقلّ الزاد الملح»(٤).

وفيه أيضاً: قال أبو عبد الله علي الله على الشيعة على ظهور سطوحهم نيام إذ توافوا إلى صاحبهم في ليلة واحدة على غير ميعاد، فيصبحون بمكَّة»(٥٠).

وفي (كمال الدِّين): «كأنِّي بأصحاب القائم عَلَيْتُكُمْ وقد أحاطوا بها بين الخافقين، فليس من شيء إلَّا وهو مطيع لهم حتَّىٰ سباع الأرض وسباع الطير،

<sup>(1)</sup> الغيبة للنعماني (ص 785/ باب 17/ ح 79).

<sup>(</sup>٢) دلائل الإمامة (ص ٥٥٨/ ح ٤٣٨/ ٤٢).

<sup>(</sup>٣) تفسير العيَّاشي (ج ١/ ص ١٠٣/ ح ٣٠١).

<sup>(</sup>٤) الغيبة للنعماني (ص ٣٢٩ و٣٣٠/ باب ٢٠/ ح ١٠).

<sup>(</sup>٥) الغيبة للنعماني (ص ٣٣٠/ باب ٢٠/ ح ١١).

٢٦٠ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

يطلب رضاهم في كلِّ شيء حتَّىٰ تفخر الأرض علىٰ الأرض وتقول: مرَّ بي اليوم رجل من أصحاب القائم عَلالتَلا »(١).

## مدَّة حروب الإمام ﷺ:

وفي (الغيبة) للنعماني: «... إذا قام سار بسيرة رسول الله ﴿ إِلَّا أَنَّه يُبيِّن اللهِ عَمَّد، ويضع السيف على عاتقه ثمانية أشهر هرجاً مرجاً حتَّىٰ يرضي الله...»(٢).

#### مع قريش:

وفي (الغيبة) للنعماني أيضاً: «... أمَا إنَّه لا يبدأ إلَّا بقريش، فلا يأخذ منها إلَّا السيف، ولا يُعطيها إلَّا السيف، حتَّىٰ يقول كثير من الناس: ليس هذا من آل محمّد، ولو كان من آل محمّد لرحم»(٣).

## بهاذا يقوم؟

وفي الخبر الذي يليه: «يقوم القائم بأمر جديد، وكتاب جديد، وقضاء جديد، على العرب شديد، ليس شأنه إلَّا السيف، ولا يستتيب أحداً، ولا تأخذه في الله لومة لائم»(٤)، وبمضمونه غيره.

وسيأتي الإجابة على بعض الشُّبُهات التي تُطرَح حول هذه النصوص وأشاهها.

### ٧ - نزول عيسى عليها وانتهاء الفتوحات:

<sup>(</sup>۱) کہال الدِّین (ص ۱۷۳/ باب ۵۸/ ح ۲۰).

<sup>(</sup>۲) الغيبة للنعماني (ص ۱۲۸/ باب ۱۰/ فصل  $^{\prime\prime}$  ح ٥).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للنعماني (ص ٢٣٨/ باب ١٣/ ح ١٨).

<sup>(</sup>٤) الغيبة للنعماني (ص ٢٣٨/ باب ١٣/ ح ١٩).

الفصل الرابع/ الدرس الخامس والأربعون .....

عباده في زماننا هذا، هو القائم المنتظر محمّد بن الحسن...، وأنَّه هو المهدي الذي أخبر به النبيُّ اللَّهِ أنَّه إذا خرج نزل عيسىٰ بن مريم عَلَيْتُلْ فصلَّىٰ خلفه...)(۱).

الأخبار التي تحدَّثت عن عيسىٰ بن مريم والخضر وإلياس وأصحاب الكهف وغيرهم، ومن الأعداء كالدجَّال ويأجوج ومأجوج وإبليس، ودورهم مع الإمام ، يُلاحَظ أنَّها:

١ - فيما روي من طُرُقنا لم تذكر تفاصيل حركتهم وإنَّما أصل وجودهم،
 ولعلَّ أغلبهم في الرجعة على ما سوف يأتي في آخر هذا الفصل.

٢ - أنَّ الروايات التي تناولت تفاصيل عيسىٰ بن مريم عَلَيْكُ أو الدَّجَال أو غيرهما، أغلبها من طُرُق العامَّة، ولا غرض مهمُّ في هذا الفصل لكي يتمَّ الاعتهاد علىٰ مرويَّاتهم في مثل هذه الأُمور.

ومن النصوص التي تحدَّثت عن عيسىٰ عَاليَّكُمْ من طُرُقنا:

عن أبي جعفر الباقر عليه الله القائم مناً منصور بالرعب، مؤيّد بالنصر، تُطوىٰ له الأرض وتظهر له الكنوز، يبلغ سلطانه المشرق والمغرب، ويُظهِر الله ولله وينه على الدِّين كلِّه ولو كره المشركون، فلا يبقىٰ في الأرض خراب إلَّا قد عُمِّر، وينزل روح الله عيسىٰ بن مريم عليه فيصلىٰ خلفه "(۱).

## ٨ - بلوغ ملكه جميع الأرض:

وروي عن رسول الله ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ رسول الله ﴿ اللهِ عَنْ رسول اللهِ ﴿ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَن

<sup>(</sup>١) الاعتقادات في دين الإماميّة (ص ٩٥).

<sup>(</sup>۲) كمال الدِّين (ص ٣٣٠ و ٣٣١/ باب ٣٢/ ح ١٦).

القائم من ولدي، فيبلغه شرق الأرض وغربها حتَّىٰ لا يبقىٰ منهلاً ولا موضعاً من سهل ولا جبل وطئه ذو القرينين إلَّا وطئه، ويُظهِر الله عَلَىٰ له كنوز الأرض ومعادنها، وينصره بالرعب، فيملأ الأرض به عدلاً وقسطاً كما مُلِئَت جوراً وظلماً»(۱).

روىٰ الشيخ النعهاني إلى بسنده عن أبي حمزة الثهاني، قال: سمعت أبا جعفر محمّد بن علي على يقول: «لو قد خرج قائم آل محمّد الله النصره الله بالملائكة المسوِّمين والمردفين والمنزلين والكرُّوبيين، يكون جبرائيل أمامه، وميكائيل عن يمينه، وإسرافيل عن يساره، والرعب يسير مسيرة شهر أمامه وخلفه وعن يمينه وعن شهاله، والملائكة المقرَّبون حذاه، أوَّل من يتبعه محمّد الله وعلي الثاني، ومعه سيف مخترط، يفتح الله له الروم والديلم والسند والهند وكابل شاه والخزر. يا أبا حمزة، لا يقوم القائم على إلاّ على خوف شديد وزلازل وفتنة وبلاء يصيب الناس وطاعون قبل ذلك، وسيف قاطع بين العرب، واختلاف شديد بين الناس، وتشتُّت في دينهم، وتغيرُ من حالهم حتَّىٰ يتمنَىٰ المتمنِّي الموت صباحاً ومساءً من عظم ما يرىٰ من كلب الناس وأكل بعضهم بعضاً، وخروجه إذا خرج عن الإياس والقنوط. فيا طوبیٰ لمن أدركه وكان من أنصاره، والويل كلُّ الويل لمن خالفه وخالف أمره وكان من أعدائه»، ثمّ قال: «يقوم بأمر جديد، وشُنَّة جديدة، وقضاء جديد، على العرب شديد، ليس شأنه إلَّا القتل، ولا يستتيب أحداً، ولا تأخذه في الله لهمة لائم». ".".

(۱) كمال الدِّين (ص ٣٩٤/ باب ٣٨/ ح ٤).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للنعماني (ص ٢٣٩ و ٢٤٠/ باب ١٣/ ح ٢٢).

تحدَّثنا عن التحرُّكات العسكريَّة للإمام ، وعودته إلى مكَّة بعد مقتل الوالي الذي نصبه، ثمّ تحرُّكه ونزول الجيش في الكوفة، وذكرنا صفات جيش الإمام وجنوده، ومدَّة حروبه وبهاذا يقوم، ثمّ ذكرنا نزول عيسىٰ بن مريم عَلَيْكُ وانتهاء الفتوحات، وبلوغ ملك الإمام ، جميع الأرض.

# الدرس السادس والأربعون إثارات وشبُهات

## الإِثارة الأولى: المهدي آلة للقتل ويحرج للانتقام خاصَّة:

أُثيرت حول حركة الإمام الله العسكريَّة عدَّة إشكالات (١) من أنَّه آلة للقتل، ولا يخرج إلَّا للانتقام.

#### والجواب عنها:

العلم المناس وفي أقدس بقعة عند المسلمين، ولكن مع ذلك يقوم هؤلاء بسفك في الناس وفي أقدس بقعة عند المسلمين، ولكن مع ذلك يقوم هؤلاء بسفك الدماء في هذا المكان المقدس، فهذا عساه يفعل مع أناس لا يخضعون لميزان من عقل أو حكمة، ولا يتمسكون بمنهج يتم من خلاله التحاور معهم؟ فإماً أنْ يتركهم يفعلون ما يجلو لهم دون رادع، أو يقاتلهم بعد فشل محاولات الحوار معهم، كل منصف يختار الثاني.

٢ - أنَّ حدود الحرب وعدد القتلى مقارنةً مع فتح العالم كلِّه إذا ما تمَّ قياسه لأيِّ حرب سابقة عليه من حيث قصر الفترة الزمنيَّة التي لا تتجاوز الأشهر المعدودة ومن حيث عدد الضحايا، فإنَّه قياس مع الفارق جدًّا، فمن المعيب ذكر هذه الأحداث مع ما سينتج عنها، ولكن مجاراةً لعقول هؤلاء نقول ذك.

<sup>(</sup>١) أُصول مذهب الشيعة الإماميَّة الاثني عشريَّة لناصر القفاري (ج ٢/ ص ٨٧٥/ بحث سيرة القائم المنتظر).

الفصل الرابع/ الدرس السادس والأربعون: إثارات وشُبُهات ......

٣ - يحقُّ لنا أنْ نسأل أصحاب الشبهة: ماذا سيفعل المنقذ والمهدي الذي ينتظرونه حسب زعمهم مع المعاندين له؟ فليراجعوا الروايات التي في مصادرهم بهذا الصدد قبل التكلُّم بدون معرفة، إنَّما تتحدَّث عن أضعاف مضاعفة - إنْ قُبِلَت - في المهدي.

في الحقيقة إنْ هي إلَّا محاولات للتغطية والتشويه في ذات الوقت.

# الإثارة الثانية: المهدي يقتل العرب وقريشاً خصوصاً فهو شعوبي!

يقول القفاري: (... ولم يكتفِ منتظرهم بهذا؛ بل إنَّه يقوم بقتل عامًّ شاملٍ للجنس العربي واستئصال وجوده، ولذلك فإنَّ أخبارهم تعد العرب بملحمة على يد غائبهم...، ما بقي بيننا وبين العرب إلَّا الذبح...، ويخصُّون قبيلة رسول الله على قريش التي منها صفوة أصحابه...، ولا يخفى أنَّ تخصيص العرب بالقتل يدلُّ على تغلغل الاتِّجاه الشعوبي لدى واضعي هذه الروايات، وهي تُبيِّن مدى العداوة للجنس العربي لدى مؤسِّسي الرفض والرغبة في التشفي منهم...)(۱).

#### والجواب عنها:

1 - المتحدِّث بهذه الشبهة ينبغي به مسلماً، والقرآن يقول: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ (الحجرات: ١٣)، فالولاء الوحيد الثابت في ضمن متغيِّرات الولاء هو الولاء العقائدي التقوي، فالتخندق وراء القوميَّة مخالف لأصول المبادئ الإسلاميَّة، وإذا تزاحم الولاء القومي مع الديني، فالتعاليم الدِّينيَّة تُقدِّم الثاني علىٰ الأوَّل بلا تردُّد.

٢ - ممَّا لا شكَّ فيه أنَّ الحجَّة المهدي على عربي، وأنَّ جملة من قادة جيشه

<sup>(</sup>١) أُصول مذهب الشيعة الإماميَّة الاثني عشريَّة لناصر القفاري (ج ٢/ ص ٨٧٦ و٨٧٧).

٢٦٦ ...... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

وجنوده من العرب، وفي رواياتنا ما يشير إلى أنَّ بعضاً من خُلَّص قادته هم من العرب، كاليهاني وشعيب بن صالح التميمي وغيرهم.

٣ - أنَّ الإمام المهدي على عندما يخرج يقتفي أثر رسول الله على وإذا رجعنا إلى طريقة النبيِّ الأكرم في تعامله مع الأعداء فإنَّنا نجد أنَّ أكثر حروبه كانت مع قريش ومع العرب بعد عصيانهم وجحودهم، فهل يصحُّ أنْ نذمَّ النبيَّ الأكرم في ؟

٤ - ما هو حال العرب عند ظهور الإمام في في روايات مَنْ يستشكل
 علىٰ عقيدتنا في مهدى آل محمد في ؟

# حال العرب في لسان روايات المستقبل عند السُّنَّة:

ب - في (مسند أحمد): «يُبايَع لرجل ما بين الركن والمقام، ولن يستحلَّ البيت إلَّا أهله، فإذا استحلُّوه فلا تسأل عن هلكة العرب»(٢).

ج – في (صحيح مسلم): ... يا رسول الله، فأين العرب يومئذٍ؟ قال: «هم قليل»( $^{(n)}$ .

في نصوص أُخرىٰ تتحدَّث عن هروبهم وتركهم لمكَّة والمدينة، وذهابهم لبيت المقدس، وما عساهم يفعلون هناك؟

ولِـمَ تهجر مكَّة والمدينة التي جعلها النبيُّ الأكرم اللهِ آمنة من الفتن حتَّىٰ فتنة الدجَّال حسب زعمهم؟

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (ج ٢١/ ص ١٠/ باب قول النبيِّ ﴿ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَرْبُ مَن شرٍّ قد اقترب».

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد (ج ۱۳/ ص ۲۸۹ و ۲۹۰/ ح ۷۹۱۰).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم (ج ٨/ ص ٢٠٧).

أثيرت حول سلاح الإمام الذي سيخرج به عدَّة استفهامات، فهل هو كما في بعض النصوص المتقدِّمة سيف رسول الله الله الله الفقار، وهل سيُخرِجه من غمده؟ فهل هذا الاستعمال حقيقي أم مجازي وللكناية عن آلات الحرب؟

#### والجواب عنها:

١ - الألفاظ تُحمَل على معانيها الموضوعة لها، ولكن كيف نعرف ذلك بعد وضوح أنَّ القاموس يتحدَّث عن المعاني المستعملة.

قال ابن فارس: (السين والياء والفاء أصل يدلُّ على امتداد في شيء وطول، من ذلك السيف سُمِّي بذلك لامتداده...، وعمَّا يدلُّ على صحَّة هذا الاشتقاق قولهم: سيف البحر، وهو ما امتدَّ معه)(١).

وهكذا في غيره، نعم قد نجزم بأحد معانيه التي استُعمِلَت فيه ونستظهر ذلك منه.

٢ – لو تنزَّلنا وقلنا: إنَّه وُضِعَ للآلة الحديديَّة المعروفة، فإنَّ استعاله في غيرها مع القرينة لا مانع منه، والقرينة تارةً تكون لفظيَّة وأُخرى حاليَّة وثالثة عقليَّة، ومع فرض انتفاء الغرض من استعال السيف في المعارك، فلا معنى لأنْ يكون هو السلاح المستعمل فيها، فلا بدَّ أَنْ يكون المراد به الكناية عن السلاح.

إِنْ قلت: ذُكِرَ في بعض النصوص أنَّه سيف ذي الفقار.

قلت: إنَّه بعد أنْ حملناه على المعنى المجازي فنحمل وصفه كذلك، فيكون المعنى السلاح الخاص أو الأقوى، وكأنَّ ذكر ذي الفقار من بين السيوف إشارة إلىٰ أنَّه الأقوىٰ.

\_

<sup>(1)</sup> معجم مقاییس اللغة (ج  $^{7}$  ص ۱۲۱).

٢٦٨ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

٣ - لو تنزَّلنا وقلنا: لا وجه للحمل علىٰ السلاح بل هو خصوص السيف، أي قطعة الحديد، نقول: لا مانع من ذلك، ويكون حينئذ للإشارة إلىٰ بعده المعنوي، فهو يظهر حاملاً السيف لا لأجل أنْ يقاتل به، بل كها نشاهد اليوم مع تطوُّر الأسلحة فإنَّ السيف لا زال مستعملاً كرمز، كها في الاستعراضات أو استقبال الشخصيَّات وما شاكل.

## خلاصة الدرس (السادس والأربعين):

تحدَّثنا عن عدَّة من الإشكالات التي أُثيرت حول حروب الإمام الله ومعاركه، وكان منها أنَّه آلة للقتل وللعرب وقريش خاصَّة، وتمَّ الإجابة عن هذه الشُّبُهات الثلاثة مفصَّلاً وبعدَّة أجوبة عن كلِّ واحدة، ثمّ تحدَّثنا عن حقيقة سيف الإمام على وماهيَّته.

# الدرس السابع والأربعون البحث الثاني: بناء الدولة

بعد أنْ تضع الحرب أوزارها، بل وفي أثنائها، تبدأ مرحلة بناء الدولة المهدويَّة، ودلَّت الأخبار على الدولة ومعالمها والأحكام والآثار التي ستتضمَّنها، ومنها:

## ١ - إقامة العدل، والحكم بين أهل الأديان في بداية الدولة بكُتُبهم:

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني (ص ٢٤٢ و٢٤٣/ باب ١٣/ ح ٢٦).

#### ٢ - اكتمال العقول وانتشار دين الإسلام:

ومما دل على ذلك ما رواه الشيخ الكليني بي بينده عن أبي جعفر الباقر عليه الله يده على رؤوس العباد، فجمع بها عقولهم وكملت به أحلامهم (١٠).

وروى الشيخ المفيد إلى: (... إذا قام القائم عليه حكم بالعدل، وارتفع في أيّامه الجور، وأمنت به السُّبُل، وأخرجت الأرض بركاتها، وردَّ كلَّ حقِّ إلىٰ أهله، ولم يبق أهل دين حتَّىٰ يُظهِروا الإسلام ويعترفوا بالإيهان، أمّا سمعت الله تعالىٰ يقول: ﴿وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرضِ طَوْعاً وَكَرْهاً وَإِلَيْهِ عَالَىٰ يقول: ﴿وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرضِ طَوْعاً وكَرْهاً وَإِلَيْهِ يَرْجَعُونَ ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرضِ طَوْعاً وكرهاً وَإِلَيْهِ يَرْجَعُونَ ﴿ وَكَم يَنِ الناس بحكم داود وحكم يُرْجَعُونَ ﴿ وَلَى عمران: ١٣٨]، وحكم بين الناس بحكم داود وحكم عمد المؤلفا، فحينئذٍ تُظهِر الأرض كنوزها وتُبدي بركاتها، فلا يجد الرجل منكم يومئذٍ موضعاً لصدقته ولا لبرِّه، لشمول الغني جميع المؤمنين)، ثمّ قال: (إنَّ يومئذٍ موضعاً لصدقته ولا لبرِّه، لشمول الغني جميع المؤمنين)، ثمّ قال: (إنَّ دولتنا آخر الدول، ولم يبق أهل بيت لهم دولة إلَّا ملكوا قبلنا، لئلَّا يقولوا إذا رأوا سيرتنا: إذا ملكنا سرنا بمثل سيرة هؤلاء، وهو قول الله تعالىٰ: ﴿وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَقِينَ ﴾ (٢٠).

## ٣ - كثرة البركات وطول الأعمار:

وممَّا ورد في ذلك ما روي عن أبي عبد الله عَالِئلا: «... إنَّ قائمنا إذا قام أشرقت الأرض بنور ربِّها، واستغنى الناس عن ضوء الشمس، وذهبت الظلمة، ويُعمِّر الرجل في ملكه حتَّىٰ يُولَد له ألف ذكر لا يُولَد فيهم أُنثىٰ، وتُظهِر الأرض كنوزها حتَّىٰ يراها الناس علىٰ وجهها، ويطلب الرجل منكم من يصله بهاله

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ٢٥/ كتاب العقل والجهل/ ح ٢١).

<sup>(</sup>۲) الإرشاد (ج ۲/ ص ۳۸۶ و ۳۸۵).

وروىٰ المفيد إلله عن عمرو بن شمر، عن أبي جعفر الباقر عليه قال: ذكر المهدي فقال: «يدخل الكوفة وبها ثلاث رايات قد اضطربت فتصغو له، ويدخل حتى يأتي المنبر فيخطب فلا يدري الناس ما يقول من البكاء، فإذا كانت الجمعة الثانية سأله الناس أنْ يُصلِّي بهم الجمعة، فيأمر أنْ يُخطَّ له مسجد على الغريِّ ويُصلِّي بهم هناك، ثمّ يأمر من يحفر من ظهر مشهد الحسين عليك نهراً يجري إلى الغريَّين حتَّىٰ ينزل الماء في النجف، ويعمل على فوهته القناطير...»(٢).

وفي الرواية التي تليها روي عن أبي عبد الله عليتلا: «إذا قام قائم آل محمّد عليتلا بنى في ظهر الكوفة مسجداً له ألف باب، واتّصلت بيوت أهل الكوفة بنهري كربلاء»(٣).

## ٤ - يعلم الأحكام والقرآن كما نزل:

وممَّا ورد في ذلك ما رواه الشيخ المفيد إلله أيضاً عن أبي جعفر غللتلا: «إذا قام قائم آل محمّد غللتلا ضرب فساطيط لمن يُعلّم الناس القرآن على ما أنزل الله خلان...»(١).

وروىٰ ﴿ إِنَّهُ أَيضاً عن أَبِي عبد الله عَالَيْكِ : «إذا قام قائم آل محمّد (عليه وعليهم السلام) حكم بين الناس بحكم داود لا يحتاج إلى بيّنة، يلهمه الله تعالىٰ فيحكم بعلمه، ويُخبِر كلَّ قوم بها استنبطوه، ويعرف وليَّه من عدوِّه بالتوسُّم، قال

<sup>(</sup>١) الإرشاد (ج ٢/ ص ٣٨١).

<sup>(</sup>٢) الإرشاد (ج ٢/ ص ٣٨٠).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) الإرشاد (ج ٢/ ص ٣٨٦).

٢٧٢ ......دروس استدلاليّة في العقيدة المهدويّة / الحلقة الثانية الله سبحانه وتعالىٰ: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِلْمُتَوَسِّمِينَ ۞ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلٍ مُقِيمٍ ۞ [الحجر: ٧٥ و ٧٦]»(١).

## ٥ - إخراج العلم المكنون وبثُّه بين الناس:

وممَّا ورد في ذلك ما رواه قطب الدِّين الراوندي إللَّهُ عن أبي عبد الله عَاليَّلا: «العلم سبعة وعشرون جزءاً، فجميع ما جاءت به الرُّسُل جزءان، فلم يعرف الناس حتَّىٰ اليوم غير الجزءين، فإذا قام القائم أخرج الخمسة والعشرين جزءاً فيبثّها في الناس، وضمَّ إليها الجزءين، حتَّىٰ يبثّها سبعة وعشرين جزءاً»(٢).

# ٦ - اختلاف حساب السنين ونزول الملائكة على المؤمنين و خدمتهم لهم:

وممَّا ورد في ذلك ما رواه الشيخ المفيد إلله : «... تطول له الأيَّام والليالي حتَّىٰ تكون السنة من سنيِّه مقدار عشر سنين من سنيِّكم...»(٣).

وروى الطبري الشيعي عن الإمام الرضا على الفائم يأمر الله الملائكة بالسلام على المؤمنين، والجلوس معهم في مجالسهم، فإذا أراد واحد حاجة أرسل القائم من بعض الملائكة أنْ يحمله، فيحمله المَلَكُ حتَّىٰ يأتي القائم، فيقضي حاجته ثمّ يردُّه، ومن المؤمنين من يسير في السحاب، ومنهم من يطير مع الملائكة، ومنهم من يمشي مع الملائكة مشياً، ومنهم من يسبق الملائكة، ومنهم من يتحاكم الملائكة إليه، والمؤمنون أكرم على الله من الملائكة، ومنهم من يُصيِّره القائم قاضياً بين مائة ألف من الملائكة» (3).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) الخرائج والجرائح (ج ٢/ ص ٨٤١/ ح ٥٩).

<sup>(</sup>٣) الإرشاد (ج ٢/ ص ٣٨١).

<sup>(</sup>٤) دلائل الإمامة (ص ٤٥٤ و ٥٥٥/ ح ٣٨/٤٣٤).

الفصل الرابع/ الدرس السابع والأربعون: البحث الثاني: بناء الدولة ......

وروى الشيخ المفيد إلى عن أبي بصير، عن الإمام الصادق على الله الله مقدار كلِّ سنة عشر سنين من سنيِّكم هذه، ثمّ يفعل الله ما يشاء»، قال: قلت له: جُعلت فداك، فكيف تطول السنون؟ قال: «يأمر الله الفلك باللبوث وقلَّة الحركة، فتطول الأيَّام لذلك والسنون»، قال: قلت له: إنَّهم يقولون: إنَّ الفلك إنْ تغيَّر فسد، قال: «ذلك قول الزنادقة...»(۱).

## خلاصة الدرس (السابع والأربعين):

تحدَّثنا عن بناء الدولة وإقامة العدل، واكتبال عقول الناس وانتشار الدِّين، وكثرة البركات وطول الأعمار، وأنَّه على يعلم الأحكام والقرآن كما نزل، ويُخرج العلم المكنون ويبثُّه بين الناس، وتنزل الملائكة على المؤمنين وتخدمهم.

\* \* \*

(١) الإرشاد (ج ٢/ ص ٣٨٥).

# الدرس الثامن والأربعون إثارات وشُبُهات حول دولة الإمام المهدي ﷺ

أثيرت حول النصوص المتقدِّمة وغيرها ممَّا تناولت الأحداث في فترة دولة الإمام على عدَّة إثارات، ووُجِّهت لها العديد من الانتقادات والإشكالات، ومن بين أكثرها رواجاً نتناول:

## الإثارة الأولى: المهدي يحكم بشريعة داود:

قال القفاري: (... بل إنَّ الحكم والقضاء في دولة المنتظر يُقام علىٰ غير شريعة المصطفىٰ...، إذا قام قائم آل محمّد حكم بحكم داود وسليان ولا يسأل بيِّنة...، ولا يحتاج إلىٰ بيِّنة...، انظر كيف يحلم واضعو هذه الروايات - الذين لبسوا ثوب التشيُّع زوراً وبهتاناً - بدولة تحكم بغير شريعة الإسلام)(۱).

#### والجواب عنها:

١ - قال تعالىٰ: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الْإِسْلَامُ ﴾ (آل عمران: ١٩)، وقال تعالىٰ: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ ﴾ (النساء: ٢٨٥).
 رُسُلِهِ ﴾ (البقرة: ٢٨٥)، وقال تعالىٰ: ﴿وَآتَيْنَا دَاوُدَ زَبُوراً ۞ ﴾ (النساء: ١٦٣).

فجميع الأنبياء الله بعثوا بأركان دين واحد، ولم يختلف نبيٌّ عن آخر في ذلك وهو دين الإسلام، قال تعالىٰ: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكَ عَنِيفاً مُسْلِماً ﴾ (آل عمران: ٦٧)، وجميع من بُعِثَ من الأنبياء

<sup>(</sup>١) أُصول مذهب الشيعة الإماميَّة الاثني عشريَّة (ج ٢/ ص ٨٧٢).

الفصل الرابع/ الدرس الثامن والأربعون: إثارات وشُبُهات حول دولة الإمام المهدي الله معصومون بها فيهم داود وسليهان الميهان عن الحنيفيَّة المسلمة؟

٢ - مسألة نسخ الشرائع من المسائل الأُصوليَّة متعدِّدة الآراء، وفيها تفصيلات، والأنسب أنْ يحاكم صاحب الإشكال بها يعتقده من أُصول يتديَّن بها، وعمَّا كثر السؤال عنه في مذهبهم:

هل أنَّ شريعة من قبلنا تُعتَبر شريعة لنا أم لا؟

جاء الجواب: (هذه مسألة أُصوليَّة، الصحيح فيها أنَّ شريعة من قبلنا شريعة لنا، ما لم يرد شرعنا بخلافها، فها ذكره الله سبحانه وتعالىٰ في الشرائع السابقة ولم يرد في شرعنا ما ينسخه فإنَّه شرع لنا، هذا هو الصحيح في المسألة، والله العالم)(١).

قال ابن تيميَّة: (... فهو - القرآن - يحكم بها فيهها - التوراة والإنجيل - عَمَّا لم ينسخه الله، ويشهد بتصديق ما فيهها عمَّا لم يُبدَّل)(٢).

وقال في موضع آخر: (... ومعلوم أنَّ كلَّ ما أمر الله به على لسان نبيً ولم ينسخه النبيُّ الثاني، بل أقرَّه كان الله آمراً به على لسان نبيِّ بعد نبيِّ ولم يكن في بعثه الثاني ما يضادُّ وجوب اتِّباع ما أمر به النبيُّ الأوَّل وقرَّره النبيُّ الثاني، ولا يجوز أنْ يقال: إنَّ الله ينسخ بالكتاب الثاني جميع ما شرَّعه بالكتاب الأوَّل، إنَّ المنسوخ قليل بالنسبة إلى ما اتَّفقت عليه الكُتُب والشرائع)(").

وعليه فشريعة داود عليه شريعة لنا ما لم نجزم بالنسخ، ومنها حكمه بعلمه، بل - كما يتَضح - أنَّ العالم يصحُّ منه أنْ يحكم بعلمه، فكيف بخليفة الله المهدي على المهدي الله المهدي الله المهدي الله الله المهدي الم

<sup>(</sup>١) صالح بن فوزي الفوزان/ عضو هيأة كبار العلماء بالسعوديَّة/ موقع طريق الإسلام/ الفتاوي.

<sup>(</sup>٢) دقائق التفسير (ج ٢/ ص ٥٢).

<sup>(</sup>٣) دقائق التفسير (ج ٢/ ص ٥٦).

٢٧٦ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

٣ - أنَّ النصوص التي ذكرت حكم الإمام ، بحكم داود عَلَيْكُ فسَّرت وجه هذا الحكم: «لا يسأل بيِّنة، ويُعطى كلَّ نفس حقَّها»(١).

ووجه التشبيه بداود أنَّه كان يحكم بعلمه لا يحتاج إلى بيِّنة، كذلك هو على على ورد: «حكم فيهما بحكم الله لا يريد عليهما بيِّنة»(٢)، وهذا النصُّ يُفسِّر حكم داود أنَّه حكم الله، ولأنَّه واقعى لا يحتاج إلى بيِّنة.

٤ - في باب القضاء يجوز للقاضي أنْ يحكم بعلمه فكيف بالمعصوم، وعماً ورد في ذلك:

ب - قال ابن قدامة: (... بناءً على أنَّ القاضي هل له أنْ يقضي بعلمه؟ على روايتين، لأنَّ قاضي دمشق أخبره به في علمه، ومذهب الشافعي في هذا كقول القاضي هاهنا)(٤).

ج - قال ابن رشد: (إنَّ العلماء أجمعوا على أنَّ القاضي يقضي بعلمه)<sup>(٥)</sup>.

د - قال ابن عبد البرِّ: (... ففي هذا الخبر قضاء عمر بعلمه فيها قد علمه قبل ولايته)(٢)، وفيه قصَّة ينبغي عدم تفويت مراجعتها.

<sup>(</sup>۱) الكافي (ج ۱/ ص ۳۹۷ و۳۹۸/ باب في الأئمَّة ﷺ أنَّهم إذا ظهر أمرهم حكموا بحكم داود.../ ح ٢).

<sup>(</sup>۲) الكافي (ج  $^{8}$ / ص  $^{8}$ 0).

<sup>(</sup>٣) كشف القناع (ج ٥/ ص ٣٧).

<sup>(</sup>٤) المغني (ج ٢١/ ص ٤٧٨).

<sup>(</sup>٥) بداية المجتهد (ج ٢/ ص ٣٨٥).

<sup>(</sup>٦) الاستذكار (ج ٧/ ص ٩٥).

الفصل الرابع/ الدرس الثامن والأربعون: إثارات وشُبُهات حول دولة الإمام المهدي على السبب ٢٧٧

إِنْ قلت: إِنَّ الشرائع السابقة نُسِخَت بالشريعة المحمَّديَّة ولم يبقَ من أحكامها شيء.

قلت: لا نُسلِّم أنَّ جميع ما في الشرائع السابقة قد نُسِخَ، بل جملة من أحكامها باقية، وحكم القاضي بعلمه ممَّا دلَّ عليه الدليل، فكيف بحكم المعصوم بعلمه اللدنِّي، إنَّه ممَّا دلَّ عليه الدليل من أنَّه يقضي ويحكم به.

## الإثارة الثانية: تعطيل الشريعة في زمن دولة الإمام المهدي على:

قال القفاري: (... إنَّ المهدي إذا رجع من غيبته ينسخ شريعة الإسلام فيها يتعلَّق بأحكام الميراث...، «فلو قد قام قائمنا أهل البيت أورث الأخ الذي آخي بينهما في الأظلَّة ولم يرث الأخ من الولادة»، لعلَّ هذه الرواية تكشف عمَّا يختلج في نفوس أرباب تلك العصابة من رغبة في إحلال العلاقة الحزبيَّة والتنظيميَّة بين أفرادها محلَّ القرابة والولادة في الميراث، ونهب أموال الناس باسم هذه العلاقة والأُخوَّة! وما تحلم به عند قيام دولتها الموعودة...، كما تفضح هذه الرواية موقف واضعي هذه الروايات من تطبيق الشريعة الإسلاميَّة ورغبتهم في تعطيلها، ثمّ هي تعكس مضموناً إلحاديًّا يسعى لهدم الشريعة، والخروج على عقيدة ختم النبوَّة، وهذه الدعوى فضلاً عن أنبًا خروج عن شريعة الإسلام فهي مخالفة لمنطق العقل، فالتوارث منوط بالعلاقة الظاهرة من الولادة والقرابة، فهي مخالفة لمنطق العقل، فالتوارث منوط بالعلاقة الظاهرة من الولادة والقرابة، أمَّا المؤاخاة الأزليَّة المزعومة فلا يُدركها البشر، فكيف تكون أساساً لقسمة المراث؟) (۱).

#### والجواب عنها:

١ - أنَّنا نعتقد أنَّ الإمام عليه هو الحافظ للشريعة، وإنَّما يظهر لإعادة

<sup>(</sup>١) أُصول مذهب الشيعة الإماميَّة الاثني عشريَّة (ج ٢/ ص ٨٧١)؛ وسبب اعتمادنا في هذا البحث على هذا الكتاب في ملاحظة الإيرادات أنَّه مستوعب لأغلبها، ومتأخِّر عمَّن تقدَّمه.

الإسلام من غربته التي وضعه فيها المخالفون، وأنَّه خليفة الله عندهم، فأصل الاعتراض لا وجه له إلَّا بإنكار كونه خليفة الله، ولعلَّ المستشكل لم يلتفت إلى ذلك، أو أنَّه يبني علىٰ تعدُّد المهدي عند خروجه، وهذا ممَّا لا يمكن التسليم به.

علىٰ أنَّه لو تنزَّلنا وقلنا: نُسلِّم بأنَّ الذي يظهر آخر الزمان هو ما تعتقد، أفليس هو خليفة الله؟ فإنْ فعل ذلك فهل تعترض عليه أم تُسلِّم له؟ فإنْ سلَّمت له فهو، وإنْ اخترت عدم التسليم مع كونه خليفة الله تعالىٰ فهذا جحود لا ينبغي لمن عرف الحقّ أنْ يجحده.

٢ - التوارث في زمن دولة الإمام المهدي منوط بالواقع، وكما يحقُّ للشارع أنْ يتصرَّف بأحكامه في أوَّل الدعوة، فكذلك يحقُّ له أنْ يُعلِّق الإرث قبل دولة المهدي على الرحم وفي دولته على الإيمان، فالأحكام الشرعيَّة بيد الشارع وله وحده حقَّ تعليقها على ما يريد من موضوعات.

فليس هذا التغيير في الأحكام إلحاداً إنَّما عين العبوديَّة والانقياد للشارع المقدَّس، كما هو ليس خروجاً عن ختم النبوَّة، بل إبراز للأحكام التي كانت خافية طيلة قرون.

٣ – الأحكام الشرعيَّة غير منوطة بإدراك البشر، فنحن لا نعرف السرَّ الحقيقي وراء كون الطواف سبعة أشواط، ولماذا نرمي جمرة العقبة بحصيات سبعة، ونُصلِّي المغرب ثلاث ركعات، وأنَّ نسبة الزكاة (٢٪)، وهكذا، فإنَّ ملاكات الأحكام ليست بيدنا، ولا نُدركها، فليس الأساس في التشريع إدراك الناس لملاك الأحكام، بل جعل الشارع المقدَّس لها في عهدة المكلَّفين.

#### الإثارة الثالثة: دولة الإمام المهدي ﷺ تخالف أحكام الإسلام:

يقول القفاري: (... وكذلك يُغيِّر منتظرهم شريعة الإسلام فيها يتعلَّق بالجزية من أهل الكتاب وتنص رواياتهم أنَّ منتظرهم بهذا المنهج يخالف هدي

الفصل الرابع/ الدرس الثامن والأربعون: إثارات وشُبُهات حول دولة الإمام المهدي ، ...... ٢٧٩ رسول الله عنه ، فتقول: «و لا يقبل صاحب هذا الأمر الجزية، كما قبلها رسول الله عنه ال

وليته أكمل الرواية حيث قالت: «وهو قول الله: ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةُ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلهِ﴾ [الأنفال: ٣٩]»(١).

#### والجواب عنها:

١ - أنَّ وضع الجزية من مختصَّات الحاكم المعصوم، فله فرضها وله رفعها.

٢ - أنَّ خصوصيَّة الإمام ﷺ في هذا الحكم ظاهرة في النصِّ الذي بتره
 صاحب الشبهة، فلخصوصيَّة إظهار الدِّين لا يأخذ الجزية.

٣ - أنَّ هناك نصوص أُخرىٰ تدلُّ علىٰ أنَّ اليهودي والناصبي وغيرهم يعطون الجزية (٣)، فإذا لم تُقيَّد تلك بزمان معيَّن، فالتعارض ثمّ التساقط وترجع للأصل في المسألة.

#### خلاصة الدرس (الثامن والأربعين):

تحدَّثنا عن شبهة حكم الإمام الله بشريعة داود عَلَيْكُلا، وتمَّ دفعها بوجوه أربعة مفصَّلة في مسألة حكم القاضي بعلمه، وتمَّ نقل عدَّة من أقوال علمائهم في المسألة.

<sup>(</sup>١) تفسير العيَّاشي (ج ٢/ ص ٢٠/ ح ٤٩).

<sup>(</sup>٢) أُصول مذهب الشيعة الإماميَّة الاثني عشريَّة (ج ٢/ ص ٨٧١ و ٨٧٢).

<sup>(</sup>٣) تفسير فرات الكوفي (ص ٢٩٢ و ٢٩٣ / ح ٩٩ $^{-}$  ٨).

٠٨٠ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

كما وتمَّ دفع إشكاليَّة أنَّ الشريعة معطَّلة في زمان دولته الله بثلاثة أجوبة مفصَّلة، كما وتمَّ دفع إشكاليَّة أنَّ دولة الإمام الله تخالف أحكام الإسلام، وتمَّ الإجابة عنها بثلاثة أجوبة مفصَّلة.

\* \* \*

# الدرس التاسع و الأربعون إثارات وشُبُهات حول دولة الإمام المهدي ﷺ

الإثارة الرابعة: الدعوة لكتاب جديد ودين جديد وترك القرآن الكريم:

قال القفاري: (وتصف روايات أُخرىٰ عندهم ما يقوم به منتظرهم من محاولة لصرف الناس عن القرآن بدعوىٰ أنّه محرَّف، وإخراج كتاب آخر مخالف له، وسعيه لتضليل الناس بدعوىٰ أنّ كتابه هو الكتاب الكامل الذي أُنزل علىٰ رسول الله في وقيام (العجم) بالسعي لنشره بين الناس، وتعليمهم إيّاه، ومواجهتهم صعوبة بالغة لتغيير ما في أفئدة الناس وأذهانهم من كتاب الله...، أنّها تفصح عن مكنون نفوس واضعيها وأهدافها ضدَّ شريعة الإسلام...، وإنّ منازعتهم لحكم ولاة المسلمين...، يرمي إلىٰ إزالة الحكومة الإسلاميَّة لإقامة دولة أُخرىٰ في مكانها تحكم بحكم القائم الموعود)(۱).

ويقول: (... وهكذا يقوم المزعوم بأمر جديد، وكتاب جديد، وسُنَّة جديدة، وقضاء جديد...)(٢).

#### والجواب عنهما:

١ - دعوىٰ تحريف القرآن، ليس محلُّ بحثها هنا، وعقيدتنا فيه أنَّه الذي

<sup>(</sup>١) أُصول مذهب الشيعة الإماميَّة الاثني عشريَّة (ج  $\Upsilon$ / ص  $\Lambda$ ۷۵).

<sup>(</sup>٢) أُصول مذهب الشيعة الإماميَّة الاثني عشريَّة (ج ٢/ ص ٨٨٢ و٨٨٣).

روشك الشبهة ألم ترو مصادر الحديث عندك: «يوشك الإسلام أنْ يُدرَس فلا يبقى إلَّا اسمه، ويُدرَس القرآن فلا يبقى إلَّا رسمه» (۱)، وفي نصِّ آخر: «يأتي على الناس زمان لا يبقى من الإسلام إلَّا اسمه، ولا من القرآن إلَّا رسمه» (۱)؟

فها معنى اندراس القرآن والإسلام وعدم بقاء شيء منهها؟ والنصُّ الآخر يُعبِّر: (لا يبقىٰ)، فهل من يُرجِع الإسلام إلىٰ عهد رسول الله على يكون قد أتىٰ بدين جديد؟!

روىٰ مسلم في صحيحه: "إنَّ الإسلام بدأ غريباً وسيعود غريباً كها بدأ» مع أنَّ عدد المسلمين الآن أضعاف مضاعفة بالقياس إليه حينها بدأ، فليست الغربة المقصودة هنا غربة عدد وإنَّها غربة أحكام وتعاليم، وهو ما يُؤكِّد أنَّ المهدي عندما يخرج هو الذي سيُرجع الإسلام جديداً، ويُخرجه من غربته ويُعيد سُنَّة رسول الله عليه كها صدرت منه.

روى أحمد في مسنده: «أُبشِّركم بالمهدي يُبعَث في أُمَّتي على اختلاف من الناس وزلازل، فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت جوراً وظلماً، يرضى عنه ساكن السماء وساكن الأرض....»(1).

فها سيأتي به الإمام المهدي الله نحن مذعنون له مسلّمون به، لأنَّ ساكن السياء قبل ساكن الأرض عنه راض.

<sup>(</sup>١) كنز العُمَّال (ج ١١/ ص ١٨١/ ح ٣١١٣٧).

<sup>(</sup>٢) خلق أفعال العباد للبخاري (ص ٤٨).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم (ج ١/ ص ٩٠).

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد (ج ١٧/ ص ٤٢٦ و ٤٢٧/ ح ١١٣٢١).

الفصل الرابع/ الدرس التاسع والأربعون: إثارات وشُبُهات حول دولة الإمام المهدي على السبب ٢٨٣

وقد كان بإمكان صاحب الشبهة أنْ يراجع تفسير الآية: ﴿لِيُظْهِرَهُ عَلَىٰ الدِّينِ كُلِّهِ ﴿ التوبة: ٣٣)، في كُتُبه ليعرف ما يقوم به المهدي ﷺ (١).

والغريب أنَّ هؤلاء يتَهموننا بها في كُتُبهم، وكأنَّ هناك داءً فيهم لا دواء له، وقد لاحظنا في شُبُهات مرَّت نظير هذا.

يقول الطبري: (... ذلك عند خروج عيسىٰ حين تصير الملل كلُّها واحدة...، إذا خرج عيسىٰ عَلَيْكُ اتَّبعه أهل كلِّ دين) (٢)، فلا ينقضي العجب أنَّ المهدي على إذا قضىٰ بحكم داود عَلَيْكُ صار يهوديًّا وعلمانيًّا وماسونيًّا، أمَّا إذا اتَّبعوا عيسىٰ فهم موحِّدون مسلمون، ولا أدري لماذا عيسىٰ وليس المهدي؟!

٣ - الإسلام الجديد والكتاب الجديد والقضاء الجديد، هو على من لم يسمع به يكون جديداً وليس ابتداعاً في الدِّين، وهو إنَّما جاء لنشر الدِّين وهداية الكون إليه.

وهو جديد لأنَّ الناس لم يُطبِّقوه بشكل صحيح وإنْ كان أصله موجوداً بين ظهرانيِّهم.

#### الإثارة الخامسة: الإمام المهدي ﷺ يقتل من لا ذنب له:

قال القفاري: (إنَّه يقتل من لا ذنب له، تقول رواياتهم: "إذا خرج القائم قتل ذراري قتلة الحسين بفعل آبائها"، وهكذا فإنَّ قائمهم ليس شأنه إلَّا القتل لا يستبقي أحداً)(").

#### الجواب عنها:

أوَّل الكلام أنَّ هؤلاء لا ذنب لهم، فمن يرتضي فعل المجرمين فهو منهم

<sup>(</sup>١) يُراجَع: تفسير الطبري، والسمعاني، والواحدي، والثعلبي، وغيرها.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري (ج ۱۰/ ص ۱۵۰).

<sup>(</sup>٣) أُصول مذهب الشيعة الإماميَّة الاثني عشريَّة (ج ٢/ ص ٨٨١).

وشريك في جرمهم، وعندما يُسئَل الإمام الرضا عَلَيْكُل عن ذلك حيث سأله الشيخ عبد السلام بن صالح الهروي إلله قائلاً له: يا بن رسول الله، ما تقول في حديث روي عن الصادق عَلَيْكُل أنَّه قال: "إذا خرج القائم عَلَيْكُل قتل ذراري قتلة الحسين عَلَيْكُل بفعال آبائهم»؟ فقال عَلَيْكُل: «هو كذلك»، فقلت: وقول الله ﷺ (وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى [الأنعام: ١٦٤]، ما معناه؟ فقال: «صدق الله في جميع أقواله، لكن ذراري قتلة الحسين عَلَيْكُل يرضون بأفعال آبائهم ويفتخرون جميع أقواله، لكن ذراري قتلة الحسين عَلَيْكُل يرضون بأفعال آبائهم ويفتخرون بها، ومن رضي شيئاً كان كمن أتاه، ولو أنَّ رجلاً قُتِلَ بالمشرق فرضي بقتله رجل في المغرب لكان الراضي عند الله ﷺ شريك القاتل، وإنَّم يقتلهم القائم عَلَيْكُل إذا خرج لرضاهم بفعل آبائهم...»(۱).

وإنَّ ما نقله بنفسه بيَّن سبب قتلهم، «بفعل آبائهم»، فمن رضي فعل يزيد وجيشه في قتل الإمام الحسين عُللِيلًا سوف يُقتَل، وهذا لا وجه للإشكال فيه، فإنَّ من الواضحات أنَّ الفعل ليس محصوراً بالمباشر، وهؤ لاء لو أُتيح لهم قتله مرَّةً أُخرىٰ لفعلوا، لذلك يقتلهم.

#### الإثارة السادسة: انتظار طويل لحكم محدود!

وردت عدَّة روايات في تحديد مدَّة ملك الإمام ، على اختلاف بينها في مدَّة ملكه، ومنها:

أُوَّلاً: ما روى من طُرُق العامَّة، وهي عديدة، نذكر منها:

۱ – «سبع، ثمان، تسع» (۲).

۲ – «سبع سنین»<sup>(۳)</sup>.

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا عَلَيْكُلُ (ج ١/ ص ٢٤٧/ ح ٥).

<sup>(</sup>٢) الفتن للمروزي (ص ٤٢٠).

<sup>(</sup>٣) سُنَن أبي داود (ج ٢/ ص ٣١٠/ ح ٤٢٨٥).

الفصل الرابع/ الدرس التاسع والأربعون: إثارات وشُبُهات حول دولة الإمام المهدي على المناس التاسع والأربعون: إثارات وشُبُهات حول دولة الإمام المهدي الله المناس المناس

۳ - «عشرين سنة» (۱).

٤ - سبعة أو سبعين: «المهدي مناً أهل البيت...، يعيش هكذا - وبسط يساره وإصبعين من يمينه المسبحة والإبهام وعقد ثلاثة -»(١).

ثانياً: من طُرُقنا، وهي عدَّة روايات، منها:

١ - سبع سنين: «... تطول له الأيّام والليالي حتّىٰ تكون السنة من سنيه مقدار عشر سنين من سنيِّكم...»<sup>(٣)</sup>.

٢ - تسع عشرة سنة وأشهر: أفرد لها الشيخ النعماني إلى باباً هو الباب
 (٢٦)، روى فيه (٤) روايات كلُّها حدَّدت (١٩) سنة وأشهراً، منها الرواية الأُولىٰ حيث روى إلى بسنده عن أبي عبد الله عليك : «يملك القائم عليك تسع عشرة سنة وأشهراً» (٤).

٣ - ثلاثهائة وتسع سنين، روى الشيخ الطوسي إلله بسنده عن أبي جعفر عليه «إنَّ القائم يملك ثلاثهائة وتسع سنين كها لبث أهل الكهف في كهفهم»(٥).

## والجواب عنها:

١ - مدَّة ملكه باختلاف مراتب ظهوره وملاحظة عناصر استتباب الأمر

(١) مجمع الزوائد (ج ٧/ ص ٣١٩).

<sup>(</sup>٢) مستدرك الحاكم (ج ٤/ ص ٥٥٧).

<sup>(</sup>٣) الإرشاد (ج ٢/ ص ٣٨١).

<sup>(</sup>٤) الغيبة للنعماني (ص ٣٥٣ - ٣٥٥/ باب ٢٦ ما روي في مدَّة ملك القائم عَلَيْكُ بعد قيامه).

<sup>(</sup>٥) الغيبة للطوسي (ص ٤٧٤/ ح ٤٩٦)؛ وروىٰ العيَّاشي في تفسيره (ج ٢/ ص ٣٢٦/ ح ٢٤) في رجل بعد القائم أنَّه يملك بعد موته ثلاثهائة سنة ويزداد تسعاً، وأيضاً روىٰ في المنتصر وهو الحسن عُلاِئلًا أنَّه بعش ثلاثهائة سنة ويزداد تسعاً.

٢٨٦ ......دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية له، نظير ما ورد عن أمير المؤمنين عَللِئلًا: ... وكم تكون الحيرة والغيبة؟ قال: «ستَّة أيَّام، أو ستَّة أشهر، أو ستَّ سنين»(١).

٢ - هذه اللُّدَد بلحاظ بسطه للعدل في المعمورة، فمدَّة ملكه وهو يبسط العدل لكذا بلد هي مثلاً سبعة سنوات، ولآخر تسعة، ولثالث تسعة عشر، وهكذا.

٣ - ليس لدولته فترة محدَّدة، روىٰ الشيخ المفيد إلله عن أبي عبد الله عَلَيْكَا: «إنَّ قائمنا إذا قام...، ويُعمَّر الرجل في ملكه حتَّىٰ يُولَد له ألف ذَكر لا يُولَد فيهم أُنثىٰ.... (٢)، هذا تعمير الرجل في ملك القائم هي، أمَّا ما هو ملكه وكم، فهذا ما لم تُحدِّده الروايات.

أمًّا مدَّة استمرار العدل بعد بسطه فغير محدَّدة.

٤ - أنَّ هذه اللَّدَ حقيقيَّة ولكن كلَّ مدَّة معلَّقة علىٰ شيء إنْ حصلت وإلَّا فلا وهكذا، فهو يحكم سبعة إنْ لم تحصل الصدقة مثلاً، فإنْ حصلت فتسعة، وهكذا التسعة معلَّقة علىٰ عدم شيء فإنْ حصل انتفت وجاءت التسعة عشر، وهكذا هي، فاللُدَد المذكورة تعليقيَّة لا فعليَّة.

## خلاصة الدرس (التاسع والأربعين):

تحدَّثنا في هذا الدرس عن ادِّعاء أنَّ الإمام على عندما يخرج يأتي بدين جديد ويترك القرآن الكريم، وتمَّ الإجابة عنها مفصَّلاً في أجوبة ثلاث.

كما وتحدَّثنا عن شبهة أنَّ الإمام على يقتل من لا ذنب له كما في قتلة ذراري قتلة الإمام الحسين غليلًا، وتمَّ دفعها مفصَّلاً.

<sup>(</sup>۱) الكافي (ج ۱/ ص  $^{88}$ / باب في الغيبة/ ح ۷).

<sup>(</sup>٢) الإرشاد (ج ٢/ ص ٣٨١).

الفصل الرابع/ الدرس التاسع والأربعون: إثارات وشُبُهات حول دولة الإمام المهدي الله المحدم كما وتمَّ دفع ما يقال من أنَّ الانتظار الطويل للإمام لله لا يوازيه الحكم المحدود الذي سيحصل بعد ظهوره، وتمَّ دفع هذا القول بوجوه أربعة مفصَّلة.

\* \* \*

# الدرس الخمسون البحث الثالث: ما بعد دولة الإمام المهدي الشالد من الرجعة وحكم المهديّين

تقدَّم في الحلقة السابقة حقيقة الرجعة وماهيَّتها روائيًّا، والغاية منها ومدَّتها، وحديثنا حول هذا المبحث ضمن نقاط عديدة:

#### ١ - هل الرجعة من عالم الدنيا أو الآخرة؟

نقرأ بعض النصوص ونلاحظ ماذا يظهر منها:

روى الشيخ المفيد الله عليه عن أبي عبد الله عليه الله عليه من المنه عليه من المهد الله عليه الله عليه الله عليه الله الكوفة سبعة وعشرين رجلاً، خمسة عشر من قوم موسى عليه الذين كانوا يهدون بالحقّ وبه يعدلون، وسبعة من أهل الكهف، ويوشع بن نون، وسلمان، وأبا دجانة الأنصاري، والمقداد، ومالكاً الأشتر، فيكونون بين يديه أنصاراً وحُكّاماً»(١).

فدلَّت على أنَّ هؤلاء النفر الذين ماتوا من زمان طويل سيرجعون بين يدي القائم الذي سيظهر من غيبته دون أنْ يكون قد مات، فالإمام المهدي اللهدي اللهدي اللهدي اللهدي اللهدي اللهدي وبكلِّ ما لها من الخصوصيَّات وما تنتظم به من نظام اجتهاعي واقتصادي وأُسري وغيرها.

(١) الإرشاد (ج ٢/ ص ٣٨٦).

الفصل الرابع/ الدرس الخمسون: البحث الثالث: ما بعد دولة الإمام المهدي ﷺ ........ ٢٨٩

وهؤلاء يرجعون إلى الدنيا، والرجعة ستقع في عالم الدنيا لا البرزخ ولا القيامة.

فأهل البرزخ ممَّن ذكرهم النصُّ السابق سيرجعون إلى الدنيا ليعيشوا مع الآلاف بل الملايين من الناس الذين لم يشاهدوا الموت والبرزخ.

فخصوصيَّات الرجعة - في هذه الفترة علىٰ الأقلِّ - هي بذاتها خصوصيَّات عالم الدنيا.

وإنَّ من يرجعون سيرجعون إلى الدنيا بها لها من خصوصيَّات عالم المادَّة.

#### ٢ - متى تبدأ الرجعة؟

الرجعة ليست واحدة، ومنها ما وقعت منذ قرون، ومنها ما ستقع عند الظهور، ومنها ما ستكون بعده، وقد دلَّت عدَّة نصوص علىٰ ذلك، منها:

#### أ - الرجعة في العصور السابقة:

ا حوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ بَعَثْنَاهُمْ لِيتَسَائَلُوا بَيْنَهُمْ قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ حَمْ لَبِثْتُمْ قَالُوا لَبِثْنَا يَوْماً أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ قَالُوا رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثْتُمْ فَابْعَثُوا لَبِثْتُمْ قَالُوا لَبِثْنَا يَوْماً أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ قَالُوا رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثْتُمْ فَابْعَثُوا أَيُّهَا أَزْكَىٰ طَعَاماً فَلْيَأْتِكُمْ بِرِزْقٍ أَحَدَكُمْ بِوَرِقِكُمْ هَذِهِ إِلَى الْمَدِينَةِ فَلْيَنْظُرْ أَيُّهَا أَزْكَىٰ طَعَاماً فَلْيَأْتِكُمْ بِرِزْقٍ مِنْهُ وَلْيَتَلَطَّفْ وَلَا يُشْعِرَنَّ بِكُمْ أَحَداً ۞ ... وَلَبِثُوا فِي كَهْفِهِمْ ثَلَاثَ مِائَةٍ مِنْهُ وَلْيَتَلَطَّفْ وَلَا يُشْعِرَنَّ بِكُمْ أَحَداً ۞ ... وَلَبِثُوا فِي كَهْفِهِمْ ثَلَاثَ مِائَةٍ سِنِينَ وَازْدَادُوا تِسْعاً ۞ (الكهف: ١٩ - ٢٥)، وقصَّتهم معروفة، ودلَّ النصُّ السابق علىٰ أنَّهم سيرجعون مع الإمام ، نهم قد رجعوا مرَّتين.

٢ - قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَهُمْ أُلُوفُ حَذَرَ الْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللهُ مُوتُوا ثُمَّ أَحْيَاهُمْ ﴾ (البقرة: ٢٤٣).

روى الشيخ الكليني إلله عن أبي جعفر عليك الله الها مدينة من مدائن الشام، وكانوا سبعين ألف بيت، وكان الطاعون يقع فيهم في كلِّ أوان، فكانوا إذا أحسُّوا به خرج من المدينة الأغنياء لقوَّتهم وبقي فيها الفقراء لضعفهم، فكان الموت يكثر في الذين أقاموا ويقلُّ في الذين خرجوا، فيقول الذين

خرجوا: لو كنّا أقمنا لكثر فينا الموت، ويقول الذين أقاموا: لو كنّا خرجنا لقلّ فينا الموت، قال: فاجتمع رأيهم جميعاً أنّه إذا وقع الطاعون فيهم وأحسُّوا به خرجوا كلُهم من المدينة، فلمّا أحسُّوا بالطاعون خرجوا جميعاً وتنحّوا عن الطاعون حذر الموت، فساروا في البلاد ما شاء الله. ثمّ إنّهم مرُّ وا بمدينة خربة قد جلا أهلها عنها وأفناهم الطاعون فنزلوا بها، فلمّا حطُّوا رحالهم واطمأنُّوا بها قال الله على عن المارّة، وعيعاً، فهاتوا من ساعتهم، وصاروا رميماً يلوح (۱۱)، وكانوا على طريق المارّة، فكنستهم المارَّة فنحُوهم وجعوهم في موضع، فمرَّ بهم نبيٌّ من أنبياء بني إسرائيل يقال له: (حزقيل)، فلمّا رأى تلك العظام بكى واستعبر، وقال: يا ربّ، لو شئت من خلقك، فأوحى الله تعلى إليه: أفتُحِبّ ذلك؟ قال: نعم يا ربّ فأحيهم»، قال: «فأوحى الله تعلى إليه: أفتُحِبّ ذلك؟ قال نعم يا ربّ فأحيهم»، قال المؤاوحى الله على إليه أنْ قل كذا وكذا، فقال الذي أمره الله على الكلام نظر إلى العظام عبد الله على الله بعض، فعادوا أحياءً ينظر بعضهم إلى بعض يُسبِّحون الله عزّ ذكره يطير بعضها إلى بعض، فعادوا أحياءً ينظر بعضهم إلى بعض يُسبِّحون الله عز ذكره ويكبرونه ويُملِّلونه، فقال حزقيل عند ذلك: أشهد أنّ الله على كلّ شئ قدير» (۱۰)، وهي دالّة بوضوح على وقوع الرجعة في عالم الدنيا وأنّها بدأت منذ قرون.

وقد ورد عن النبيِّ الأكرم ﴿ مستفيضاً: «كلَّما كان في الأُمَم السالفة تكون في هذه الأُمَّة مثله حذو النعل بالنعل والقذَّة بالقذَّة» (٣)، فالرجعة فينا تكون بعين ما كانت في من سبقنا من الأُمَم.

إذن الرجعة في الأُمَم السابقة قد حصلت.

<sup>(</sup>١) يلوح: أي يظهر للناس عظامهم المندرسة.

<sup>(</sup>۲) الكافى (ج ٨/ ص ١٩٨ و ١٩٩/ ح ٢٣٧).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٥٧٦).

الفصل الرابع/ الدرس الخمسون: البحث الثالث: ما بعد دولة الإمام المهدي على المسون: البحث الثالث: ما بعد دولة الإمام المهدي

#### ب - الرجعة قبيل الظهور:

دلَّت العديد من الأخبار أنَّ هناك رجعة تحصل قبيل الظهور، ومُمَّا دلَّ علىٰ ذلك:

ا - ما رواه الشيخ النجاشي الله بسنده عن أبان بن تغلب، قال: مررت بقوم يعيبون على روايتي عن جعفر عليه الله عن عن جعفر عليه الله عن ميء إلا قال: قال رسول الله الله عن أي عن صبيان وهم ينشدون: العجب كلُّ العجب بين جمادى ورجب، فسألته عنه، فقال: لقاء الأحياء بالأموات (۱).

وهو ظاهر في أنَّ هذه الحادثة من أناشيد الصبية في الأزقَّة، بل صريح.

٢ - ما رواه الشيخ الصدوق إلى السلام عن الشعبي، قال: قال ابن الكواء لعلي علي السلام على المومنين، أرأيت قولك: «العجب بين جمادي ورجب»، قال عليك : «ويحك يا أعور هو جمع أشتات، ونشر أموات، وحصد نبات، وهنات بعد هنات، مهلكات مبيرات، لست أنا ولا أنت هناك»(٢).

وممَّن يرجع كذلك يوشع بن نون، وأصحاب الكهف، ومؤمن آل فرعون، وسلمان الفارسي، وأبا دجانة الأنصاري، ومالك الأشتر، وغيرهم.

#### ج - الرجعة عند الظهور:

أمَّا الرجعة التي عند الظهور فستتحققُّ عند حصوله كما في النصِّ المتقدِّم عن الإرشاد ونصوص أُخرى، منها ما روي عن أبي جعفر عُلاَيَّلا: «كأنِّي بعبد الله ابن شريك العامري عليه عمامة سوداء وذؤابتاها بين كتفيه مصعداً في لحف الجبل بين يدي قائمنا أهل البيت في أربعة آلاف مكرُّون ومكرورون»(۳).

<sup>(</sup>١) رجال النجاشي (ص ١٢ و١٣).

<sup>(</sup>٢) معاني الأخبار (ص ٢٠٦/ باب معنىٰ نوادر المعاني/ ح ٨١).

<sup>(7)</sup> اختیار معرفة الرجال (7 + 7 / 0 - 20) سالم (۳)

#### د - الرجعة بعد عصر الظهور:

ولا يقتصر الرجوع على أهل الحقّ، بل يشمل أهل الضلال، فعن أبي عبد الله عَلَيْكُلْ سأله أبا بصير قائلاً: إنّا نتحدّث أنّ عمر بن ذرّ لا يموت حتّىٰ يقاتل قائم آل محمّد على فقال: «إنّ مثل ابن ذرّ مثل رجل في بني إسرائيل يقال له: عبد ربّه، وكان يدعو أصحابه إلى ضلالة، فهات فكانوا يلوذون بقبره ويتحدّثون عنده إذ خرج عليهم من قبره ينفض التراب من رأسه ويقول لهم: كيت وكيت»(۱).

#### ٣ - هل يرجع جميع الأئمَّة السُّا؟

دلَّت نصوص عديدة على رجعتهم جميعاً، وأنَّ دولتهم آخر الدول، وأنَّهم يحكمون فيها بأجمعهم واحداً بعد واحد، بل حتَّىٰ الأنبياء والرُّسُل سوف يرجعون بأجمعهم، ومن بين ما دلَّ علىٰ ذلك:

أ - رجوع محضى الإيمان (٢)، وهم يدخلون تحت هذا العنوان بلا شكٍّ.

ب - الميثاق بالنصرة: «... فأخذ الله ميثاق رسول الله على الأنبياء أنْ يُخبروا أُمُهم وينصرونه، فقد نصروه بالقول وأمروا أُمُهم بذلك، وسيرجع رسول الله في ويرجعون وينصرونه في الدنيا»(")، وهي دالَّة على رجعة جميع الأنبياء الله النصرة الرسول الأكرم في الذي سيرجع أيضاً.

ج - عن أبي عبد الله عَالِينَا : ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَّنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات (ص ٢١).

<sup>(</sup>٢) تفسير القمّي (ج ٢/ ص ١٣١): عن المفضَّل، عن أبي عبد الله عَلَلِيَلًا في قوله تعالىٰ: ﴿وَيَوْمَ خَنْشُرُ مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجاً﴾ [النمل: ٨٣]، قال: «ليس أحد من المؤمنين قُتِلَ إلَّا يرجع حتَّىٰ يموت، ولا يرجع إلَّا من محض الإيهان محضاً، ومن محض الكفر محضاً».

<sup>(</sup>٣) تفسير القمّى (ج ١/ ص ٢٤٢).

الفصل الرابع/ الدرس الخمسون: البحث الثالث: ما بعد دولة الإمام المهدي ﷺ ..... ٢٩٣

الدُّنْيَا﴾ [غافر: ٥١]، «وهو في الرجعة إذا رجع رسول الله ﴿ اللهِ عَلَيْكُ وَالْأَئْمَةُ اللَّهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

د - بل بعض الروايات دلّت على تعدُّد رجعة بعض الأئمَّة المَيْ وليس مرَّة واحدة فقط، فعن أبي عبد الله علي الله علي الأرض كرَّة مع الحسين ابنه (صلوات الله عليها) يقبل برايته حتَّىٰ ينتقم له من أُميَّة ومعاوية وآل معاوية ومن شهد حربه، ثمّ يبعث الله إليهم بأنصاره يومئذٍ من أهل الكوفة ثلاثين ألفاً، ومن سائر الناس سبعين ألفاً، فيلقاهما بصفين مثل المرَّة الأُولىٰ حتَّىٰ يقتلهم ولا يبقىٰ منهم مخبر، ثمّ يبعثهم الله عَلَّ فيُدخلهم أشدّ عذابه مع فرعون وآل فرعون، ثمّ كرَّة منهم مخبر، ثمّ يبعثهم الله علا في يكون خليفته في الأرض وتكون الأئمَّة المَيْكُ عُبَد الله علانية، فتكون عبادته علانية في الأرض كما عُبِدَ الله سرًّا في الأرض »، ثمّ قال: «إي والله وأضعاف ذلك - ثمّ عقد بيده أضعافاً -، يُعطي الله نبيّه هيه ملك جميع أهل الدنيا منذ يوم خلق الله الدنيا إلىٰ يوم يفنيها...»(٢)، وهي دالّة علىٰ تعدُّد الكرَّات وطول فترة الحكم في كلِّ كرَّة منها.

وأيضاً ممَّا دلَّ علىٰ ذلك ما روي عن أبي جعفر عَللِئلًا، قال: قال أمير المؤمنين عَللِئلًا: «... وإنَّ لي الكرَّة بعد الكرَّة، والرجعة بعد الرجعة، وأنا صاحب الرجعات والكرَّات...»(٣).

#### ٤ - رجعة فاطمة الزهراء عليكا:

وممَّا ورد في رجعتها ﷺ ما رواه المفضَّل بن عمر بها يكون عند ظهوره ﷺ حيث جاء فيه: «... وليحضرنَّ السيِّد الأكبر محمّد رسول الله ﷺ،

<sup>(</sup>١) تفسير القمِّي (ج ٢/ ص ٢٥٨).

<sup>(</sup>٢) مختصر بصائر الدرجات (ص ٢٩).

<sup>(</sup>٣) مختصر بصائر الدرجات (ص ٣٣).

٢٩٤ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

والصدِّيق الأكبر أمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين والأئمَّة عَلَيْمُ وكلُّ من محض الإيهان محضاً أو محض الكفر محضاً... »(١).

فضلاً عمَّا يدلُّ من النصوص العامَّة من رجعة ممحضي الإيهان، ولا شكَّ أَمَّا عَلَمَ سيِّدة أهل الإيهان.

#### ٥ - رجعة الإمام الحسين غليلا:

وممَّا ورد في رجعة الإمام الحسين عَلَيْتُلَا بالخصوص العديد من الروايات، منها:

أ - عن أبي جعفر عَلَيْتُلا، قال: "إنَّ أوَّل من يرجع لجاركم الحسين عَلَيْتُلا فيملك حتَّىٰ تقع حاجباه علىٰ عينيه من الكبر»(٢).

#### خلاصة الدرس (الخمسين):

تحدَّثنا في هذا الدرس عمَّا يكون بعد دولة الإمام الله من الرجعة، وتبيَّن أنَّ الرجعة من عالم الدنيا وليس الآخرة، وذكرنا متىٰ تبدأ الرجعة تبعاً لنصوص وروايات تمَّ ذكرها.

وتحدَّثنا عن الرجعة في العصور السابقة، والرجعة عند الظهور وبعد عصر الظهور، وهل يرجع جميع الأئمَّة عليَّاً؟ وعن رجعة فاطمة الزهراء عليَّكًا، ورجعة الإمام الحسين عَليَّكًا.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات (ص ١٨٨).

<sup>(</sup>٢) مختصر بصائر الدرجات (ص ٢٧ و٢٨).

<sup>(</sup>٣) مختصر بصائر الدرجات (ص ٢٤).

## الدرس الحادي و الخمسون هو رجعة؟ هل للإمام المهدي ﷺ رجعة أم أنَّ ظهوره هو رجعة؟

مَمَّا تقدَّم يظهر أنَّه ﷺ سيرجع كما يرجع الأئمَّة ﷺ، وأنَّ ما يحصل من رجعة في زمان ظهوره ليس رجعة له ﷺ.

وقد دلَّ على عموم الرجعة لهم جميعاً مضافاً لما تقدَّم ما ورد في بعض الزيارات والأدعية، ومنها:

- $\Upsilon$  «مصدق برجعتكم، منتظر لأمركم، مرتقب لدولتكم»  $\Upsilon$ 
  - ٣ «وأحياني في رجعتكم، وملَّكني في أيَّامكم »(٣).
    - ٤ «ويكرُّ في رجعتكم، ويُملَّك في دولتكم»(١٠).

إِنْ قلت: ظهر ممَّا تقدَّم أَنَّ نظام الدنيا في الرجعة لا يتغيَّر، مع أنَّه تقدَّم أنَّ في زمانه يُولَد للشخص ألف مولود ذكر، فكيف يقال: إنَّ النظام لا يتغيَّر؟

#### ٠, - . ١٦

١ عدم تبدُّل نظام الدنيا في الرجعة لا يعني عدم إلغاء بعض خصوصيَّات المنيا في بعض الفترات لها خصوصيَّات تختلف عنها في

<sup>(</sup>۱) كامل الزيارات (ص ٣٨٨/ ح ٦٣٣/ ١٧).

<sup>(</sup>٢) من لا يحضره الفقيه (ج ٢/ ص ٦١٤/ ح ٣٢١٣).

<sup>(</sup>٣) من لا يحضره الفقيه (ج ٢/ ص ٦١٧/ ح ٣٢١٣).

<sup>(</sup>٤) من لا يحضره الفقيه (ج ٢/ ص ٦١٥/ ح ٣٢١٣).

فترات أُخرى، ففي زمن نوح عَلَيْكُ كان الأشخاص يُعمِّرون كثيراً، بينها الآن لا يُعمِّرون، مع أنَّ الجميع يقال له: دنيا.

٢ - أنَّ الأدلَّة دلَّت علىٰ أنَّ الرجعة تقع في الدنيا دون تبدُّل في نظامها، ونحن نتعبَّد بذلك، لأنَّ الطريق الوحيد لإدراك ذلك هو النصوص، ولا مجال للاستبعاد أو المقايسات في التعبُّديَّات.

إِنْ قلت: كيف يقال: لا يتبدَّل النظام! مع أنَّ الأدلَّة دلَّت على طلوع الشمس من مغربها(۱)، واجتماع الشمس والقمر(۱)، وحتَّىٰ تطول الأيَّام والليالي حتَّىٰ تكون السنة من سنيه مقدار عشر سنين من سنيكم(۱)، وغيرها؟

قلت: إنَّ المقصود من عدم تبدُّل النظام هو بقاء الدنيا في كونها دار تكليف للناس، وأنَّ الناس بالاختيار ولا جبر عليهم، وتبقىٰ نزعة الخير والشرِّ.

وممَّا نصَّ من الروايات أنَّها في الدنيا:

أ - عن أبي جعفر عُلاَيَك : «... إنَّ من قُتِلَ لا بدَّ من أنْ يرجع إلى الدنيا حتَّىٰ يذوق الموت»(١٠).

ب - في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ اللهُ عَالِيَّلا: «ذلك والله في الرجعة، أمَا علمت اللهُ عَالِيَلا: «ذلك والله في الرجعة، أمَا علمت أنَّ أنبياء كثيرة لم يُنصَروا في الدنيا وقُتلوا والأئمَّة من بعدهم قُتلوا ولم يُنصَروا?...»(٥٠).

#### وغير ذلك من النصوص.

الغيبة للطوسي (ص ٤٣٦/ ح ٤٢٦).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٢٦٦/ ح ٢٢٨).

<sup>(</sup>٣) الإرشاد (ج ٢/ ص ٣٨١).

<sup>(</sup>٤) تفسير العيَّاشي (ج ٢/ ص ١١٢/ ح ١٣٩).

<sup>(</sup>٥) تفسير القمّي (ج ٢/ ص ٢٥٨ و ٢٥٩).

الفصل الرابع/ الدرس الحادي والخمسون: هل للإمام المهدي ﷺ رجعة؟ .....

فالخصوصيَّة التي تحصل في الرجعة من طول العمر لا تستوجب تبدُّل النظام أو تعطيله أو الخروج من عالم الدنيا إلىٰ غيره من العوالم.

نعم، سوف يُتاح في عالم الرجعة إمكانات علميَّة وكونيَّة وعلى مختلف الصُّعُد والمجالات ممَّا يوجب حصول تطوُّر هائل وكبير قد يُوهِم أنَّ العالم والنظام الكوني قد تغيَّر بالمَّة.

إِنْ قلت: إذا كانت الغاية المتوخَّاة من الرجعة، وهي إبراز رحمة الله تعالى في الدنيا من خلال إراءة المظلوم أنَّه ينتصر من ظالمه، فلِمَ لا يكون ظهور الإمام في وإظهار العدل وبسطه محقِّقاً للفائدة من الرجعة أو معظمها؟ فلِمَ لا يُستعاض به عنها؟

#### قلت:

١ – الحكمة الإلهيَّة كما اقتضت أنْ يكون السير في عالم الكمال من خلال التكليف، كذلك اقتضت أنْ تكون العوالم بهذه الكيفيَّة، فلو كان ثَمَّة لغويَّة في البين لامتنع على الحكيم العليم القيام بها، إيهاننا بذلك يُحتِّم علينا القول: إنَّ في الرجعة حلقة في عالم التكامل لا تكون إلَّا بها.

٢ – الإنسان بطبيعته مخلوق تكاملي، ووجوده في عالم الدنيا المملوء بالمزاحمات قد يمنعه من الوصول إلى كماله اللَّائق به، فالرجعة هي ممارسة عمليَّة لتحصيل الكمال في عالم الدنيا بلا مزاحمات، وكأنَّما هي فرصة أُخرى ودور ثانٍ للإنسان لينشد كماله اللَّائق به بعيداً عن المزاحمات التي منعته من الوصول في الدور الأوَّل المملوء بالمزاحمات.

#### هل يموت الإمام على أم يُقتَل؟

لكي يصل الإمام المهدي عليه إلى رجعته، فهل أنَّه يموت حتف أنفه أم أنَّه يُقتَل؟

الأصل في الحياة الدنيا هو الموت والفناء، فلو كان أحد أولى بالبقاء لكان النبيُّ محمّد الله النبيُّ محمّد النبيُّ عمّد النبيُّ عندما يظهر ويستتبُّ له الأمر لا بدَّ أنْ يقع عليه الموت، والكلام في كيفيَّة الموت ما هي؟

يمكن أنْ يُستَدلَّ على أنَّه على أنَّه على أنَّه على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

الحجّة (إلزام الناصب): «... فإذا تمّّت السبعون سنة أتى الحجّة الموت، فتقتله امرأة من بني تميم اسمها سعيدة، ولها لحية كلحية الرجل بجاون صخر من فوق سطح وهو متجاوز في الطريق، فإذا مات تولّى تجهيزه الحسين عَالِئلًا ثمّ يقوم بالأمر...»(١).

إلَّا أنَّ هذه الحكاية مناقشة سنداً ودلالةً، أمَّا من جهة سندها فهي لا تعدو كونها حكاية مرسَلة، وأمَّا من جهة دلالتها:

أ - فإنَّ كون امرأة ذات لحية كلحية الرجل مستبعد، أمَّا كونها اصطناعية لتخفى نفسها فهو خلاف ظاهر النصِّ.

ب - هكذا عمليَّة اغتيال مكشوفة مع ما لدى الإمام على من إمكانات، من البعيد عدم إمكان انكشاف خطَّتها.

ج - الآلات المستعملة في القتل بدائيَّة جدًّا لا تناسب ما يحصل من تطوُّر في زمانه ، وإرادة المعنى الكنائي لسلاح متطوِّر أو ما شاكل لا يساعد عليه الظاهر.

٢ – عموم «ما منّا إلّا مقتول شهيد»(١)، فإطلاقها شامل له ، وسندها تامُّ في (الأمالي) بناءً على وثاقة ابن المتوكّل المنصوص على وثاقته عند بعضهم، وهو الصحيح، وبقيّة السند لا مشكلة فيه.

<sup>(</sup>١) إلزام الناصب (ج ٢/ ص ١٤٦).

<sup>(</sup>٢) أمالي الصدوق (ص ١٢٠/ ح ١٨٠٨)، من لا يحضره الفقيه (ج ٢/ ص ٥٨٥/ ح ٣١٩٢).

الفصل الرابع/ الدرس الحادي والخمسون: هل للإمام المهدي ﷺ رجعة؟ .....

قد يقال: إنَّ المهدي عَلَّى خارج تخصُّصاً، فإنَّ النصَّ ناظر إليهم حال وجودهم في دولة غيرهم، ولكنَّه يُنقَض عليه بأمير المؤمنين عَالِئَك، ففي دولته وقُتِلَ، وقد يُدفَع بالفرق بين الدولتين.

وفي بعض النصوص: «إنَّ هذا الأمر يملكه اثنا عشر إماماً من ولد عليٍّ عَلَيْكُ وفاطمة عَلَيَّا، ما منَّا إلَّا مسموم أو مقتول»(١)، ولعلَّه للتغليب، كما غلب الاثني عشر بأنَّهم من ولد فاطمة مع أنَّ أمير المؤمنين عَالِئِكُلُ زوجها.

ولكن قد يقال: إنَّ الرواية ليست ناظرة إلى حتف الأنف والذي هو في مقابل القتل، بل تتكلَّم عن أصل مفارقة الحياة وليس في مقام البيان عن كيفيَّة المفارقة هل هي بالقتل أو بحتف الأنف، فيكون العموم المتقدِّم سالماً عن المعارضة.

نعم، قد يترجَّح قتله بالشَّمِّ علىٰ غيره، لإمكان الوصول إليه بهذا الطريق إذا قلنا بصعوبة غره.

#### خلاصة الدرس (الحادي والخمسين):

تحدَّثنا في هذا الدرس عن رجعة الإمام المهدي ، وهل تُصنَّف علىٰ أنَّها ظهور أم رجعة؟ وتمَّ معالجة إشكاليَّة تغيير النظام ودلالة الروايات علىٰ ذلك.

<sup>(</sup>١) كفاية الأثر (ص ٢٢٧).

<sup>(</sup>۲) الكافي (ج ۸/ ص ۲۰۱/ ح ۲۵۰).

٣٠٠ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

كما وتحدَّثنا عن طريقة وصول الإمام المهدي الله إلى رجعته، فهل أنَّه يصل إلى ذلك بعد الموت حتف الأنف أم القتل، وتمَّ معالجة الشبهة التي تثار حول قتل الإمام الله من قِبَل امرأة.

\* \* \*

#### الدرس الثانى والخمسون

#### ما هي حقيقة الرجعة؟ هل هي ماديَّة أم روحيَّة؟

منشأ هذا السؤال أنَّ البعض يرىٰ الرجعة روحيَّة فقط، وأنَّ من يرجعون لا ترجع أبدانهم، وذكر أنَّ ذلك ليس من التناسخ، ومعنىٰ ذلك هو رجوع أرواح ممحضي الإيهان وأرواح بعض الأنبياء والأئمَّة عِلَمْ لتسديد أصحاب الإمام المهدي ، وعمدة ما يستندون إليه أنَّ الرجعة لا تكون في زمان الإمام على بل بعده، وما يكون في زمان لا بدَّ من تأويله بالرجعة الروحيَّة، فكلُّ رواية يظهر منها الرجوع في زمان الإمام المهدي الله بدَّ من تأويلها بالروحيَّة الستناداً إلى هذه المقدّمة.

#### والجواب عن هذه المقالة:

- ١ أنَّ الأدلَّة الدالَّة علىٰ الرجعة دالَّة عليها علىٰ نحو ما وقعت في الأُمَم السابقة كما تقدَّم، وهي وقعت فيهم ماديَّة لا روحيَّة.
- ٢ الرجعة الروحيَّة نحو من أنحاء القول بالتناسخ، وبطلانه من الواضحات، لاستلزامه القول بالحلول، وإنْ نفوا ذلك عن أنفسهم، وبطلانها ببطلانه من البديهيَّات.
- ٣ أنَّ الروح لا تكون إلَّا ببدن حتَّىٰ يوم القيامة غير المادِّي، فكيف هي في عالم المادَّة، هل ترجع دون بدن؟!
- ٤ صرَّحت جملة من الروايات أنَّ الذي يرجع إنَّما يرجع ببدنه، وأنَّ الأرض والقبر ينشقُ عنه، ولا معنىٰ لهذا إلَّا أنْ تكون الرجعة ماديَّة وبالبدن،

حروس استدلاليّة في العقيدة المهدويّة / الحلقة الثانية عن أبي عبد الله عَالِيًّا يقول: «أوَّل من تنشقُّ الأرض عنه ويرجع إلى الدنيا الحسين بن عليّ الميناليّة...»(١).

المتبادر من الرجعة هو بالروح والبدن، وإرادة معنىٰ آخر يحتاج إلىٰ قرينة تامَّة، لا ما تقدَّم.

#### من هو الحاكم عند رجعة أكثر من إمام عليه؟

إنْ قلت: من يحكم في عالم الرجعة عند ظهور النبيِّ الأكرم والإمام عليٌّ والإمام عليٌّ والحسين وغيرهم من الأئمَّة والأنبياء اللهُ ففي زمان وجود أكثر من معصوم من الحاكم؟

قلت: الحاكم المطلق هو النبيُّ الأكرم ﴿ وَمَنْ يُوجِدُ مَعُهُ يَأْخُذُ عَنْهُ سُواء كَانَ النبيُّ ﴿ يَبَاشُرُ الحَكُم بِنَفْسُهُ أَوْ يُوكُلُهُ إِلَىٰ غَيْرِهُ بِحَضُورِهُ.

وكذلك الحال في الأئمَّة الله حسب فضلهم، فالحال هو كما كان الأئمَّة في زمن النبيِّ الأكرم الله مع وجود أمير المؤمنين والحسن والحسين المها

#### هل بعد دولة الإمام المهدي ﷺ دولة؟ وهل يحكم المهديُّون؟

وردت بعض النصوص التي قد يُستفاد منها أنَّ الحكم بعد الإمام المهدي عليه النصوص التي قد يُستفاد منها أنَّ الحكم بعد الإمام المهدي عليه المهدي عليه و للمهديين من ولده، وممَّا دلَّ على ذلك ما رواه الشيخ الطوسي بليه : «وصلِّ على وليِّك وولاة عهده والأئمَّة من ولده» (""، وفي نصِّ آخر بدلاً من «ولده»: «من بعده» (""، وغيرهما ممَّا ورد في بعض الزيارات بالسلام عليه وعلى ولاة عهده والأئمَّة من بعده أو من ولده.

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات (ص ٢٤).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي (ص ٢٨٠/ ح ٢٣٨).

<sup>(</sup>٣) مختصر بصائر الدرجات (ص ١٩٢).

الفصل الرابع/ الدرس الثاني والخمسون ......

إِلَّا أَنَّ دلالة هذه النصوص عمَّا لا يمكن الالتزام بها، وذلك:

١ - أنَّ الأدلَّة دلَّت علىٰ أنَّ الأرض لا تخلو من حجَّة (١٠).

٢ - يظهر للمتتبِّع أنَّ هذه النصوص فيها اختلاف في النُّسَخ ممَّا لا يوجب الإطمئنان بلفظ معيَّن منها، وأنَّها قد تعرَّضت للتصحيف ممَّا يوجب إجمالها، فضلاً عن ضعف سند أغلبها.

٣ - أنَّها معارضة بها تقدَّم ودلَّ على أنَّ الإمام الثاني عشر ﴿ لا عقب له.

إنَّها معارضة بها دلَّ علىٰ أنَّ أوَّل من تنشقُ عنه الأرض هو الحسين غلينها، وهو من يقوم بتغسيل الإمام وتجهيزه.

٥ - أنَّها معارضة بها دلَّ علىٰ أنَّ هؤلاء من ولد الحسين عَلَيْكُ لا ولد المهدى عِلَيْكُ الله على الله المهدى عِليْهُ .

٦ - قد تكون هذه الروايات تعبيراً ثانياً عن الأئمَّة الاثني عشر بعد الرجعة، وليس هناك حقيقة أُخرى باسم المهديِّين.

٧ - لو تنزَّلنا، فهم يحكمون في ظلِّ حكم الأئمَّة اللَّهُ اللَّهُم حُكَّام مباشرون مستقلُّون على الأرض.

### خلاصة الدرس (الثاني والخمسين):

تحدَّثنا في هذا الدرس عن حقيقة الرجعة، وأنَّها رجعة مادَّيَّة وليست روحيَّة، وأنَّ من يرجع من الأنبياء والأئمَّة اللَّهُ وغيرهم إنَّما يرجعون بأبدانهم، وذكرنا ما يدلُّ علىٰ هذا من نصوص رواية.

كما وتحدَّثنا عن الدولة التي تحكم بعد دولة الإمام المهدي عليه، وذكرنا

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ١٧٨/ باب أنَّ الأرض لا تخلو من حجَّة).

\* \* \*

#### الدرس الثالث والخمسون

#### التنافي بين القول بالرجعة والموت:

دلَّت جملة من الروايات على أنَّ الموت أوَّل يوم من الآخرة، وأنَّ من مات قامت قيامته (۱)، وأنَّه هو القيامة (۱)، وغيرها، فكيف ينسجم هذا مع الرجعة؟ بل إنَّ القرآن الكريم ظاهر في نفيها بقوله تعالىٰ: ﴿وَمِنْ وَرَائِهِمْ بَرْزَخُ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ الكريم (المؤمنون: ١٠٠).

فهذه التعابير تفيد أنَّ الإنسان إذا مات لا يرجع إلى الدنيا، وما عارض القرآن فهو باطل.

#### والجواب عنها:

١ – لا يوجد تعارض، لاختلاف الموضوع، فالآية تتحدَّث عن وجود البرزخ لجميع من يموتون، وأنَّ البرزخ مستمرُّ إلىٰ يوم القيامة، وأدلَّة الرجعة تقول: إنَّ بعض من يدخل البرزخ سيخرج منه بدليل خاصِّ ثمّ يعود إليه، فأدلَّة الرجعة لا تنفي البرزخ، بل تُخصِّصه بالبعض الذي يرجع منه وسيعود إليه.

٢ - أنَّ أدلَّة البرزخ ليست في مقام البيان من جهة المنع عن وجود شيء في البين، فهي ليست آبية عن التقييد، بل ظاهر بعض الآيات أنَّها مقيِّدة لها كها في قوله تعالىٰ: ﴿وَيَوْمَ نَحُشُرُ مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجاً مِمَّنْ يُكَذِّبُ بِآياتِنا﴾

<sup>(</sup>١) إرشاد القلوب (ج ١/ ص ١٨).

<sup>(</sup>٢) كنز العُمَّال (ج ١٥/ ص ٥٤٨ ح ٢١١٢٣ و٢٢١٢٤).

٣٠٦ ......دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية (النمل: ٨٣)، فالآية نحصِّصة لعموم الأُولىٰ، وعليه فأدلَّة الرجعة موافقة لظاهر الخاصِّ القرآني، فلا يصحُّ أنْ يقال: إنَّها مخالفة له.

#### يأجوج ومأجوج:

تحدَّث القرآن الكريم عن هذه الجماعة بقوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مَا أُجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي الْأَرضِ ﴾ (الكهف: ٩٤)، وقال تعالىٰ: ﴿ حَقَىٰ إِذَا فُتِحَتْ يَأْجُوجُ مَفْسِدُونَ فِي الْأَرضِ ﴾ (الكهف: ٩٦)، وقد يعض وَمَأْجُوجُ وَهُمْ مِنْ كُلِّ حَدَبٍ يَنْسِلُونَ ﴿ ﴾ (الأنبياء: ٩٦)، وتحدَّثت بعض الروايات الضعيفة عنهما بشيء من التفصيل الذي قد يصعب تصديقه، وممَّا ينبغي أنْ يقال:

إنَّهم يرجعون ويخرجون في عالمنا هذا وفي آخر الزمان، فإنَّهم يخرجون عند قيام القائم ﷺ، ويتعامل معهم بها يقتضيه التكليف المناسب في حينه علىٰ الأصل الذي تقدَّم.

#### هل يوجد إبليس في الرجعة؟

ذكرت بعض الروايات أنَّ رسول الله على يقتل إبليس يوم الوقت المعلوم: «... فإذا كان يوم الوقت المعلوم ظهر إبليس (لعنه الله) في جميع أشياعه منذ خلق الله آدم إلى يوم الوقت المعلوم، وهي آخر كرَّة يكرُّها أمير المؤمنين عَلَيْكُلا»، فقلت: وإنَّها لكرَّات؟ قال: «نعم، إنَّها لكرَّات وكرَّات، ما من إمام في قرن إلَّا ويكرُّ البرُّ والفاجر في دهره حتَّىٰ يديل الله المؤمن الكافر، فإذا كان يوم الوقت المعلوم كرَّ أمير المؤمنين عَلَيْكُلا في أصحابه وجاء إبليس في أصحابه، ويكون ميقاتهم في أرض من أراضي الفرات يقال لها: الروحا قريب من كوفتكم، فيقتلون قتالاً لم يقتتل مثله منذ خلق الله على العالمين، فكأني أنظر إلى أصحاب على أمير المؤمنين قد رجعوا إلى خلفهم القهقرى مائة قدم، وكأني أنظر أصحاب على أمير المؤمنين قد رجعوا إلى خلفهم القهقرى مائة قدم، وكأني أنظر

الفصل الرابع/ الدرس الثالث والخمسون .......

إليهم وقد وقعت بعض أرجلهم في الفرات، فعند ذلك يهبط الجبَّار عَلَى في ظلل من الغمام والملائكة وقُضِيَ الأمر، رسول الله الله الله الله إليه إبليس رجع القهقرى ناكصاً على عقبيه، فيقولون له أصحابه: أين تريد وقد ظفرت؟ فيقول: إنِّي أرى ما لا ترون إنِّي أخاف الله ربَّ العالمين، فيلحقه النبيُّ فيطعنه طعنة بين كتفيه، فيكون هلاكه وهلاك جميع أشياعه..."(۱).

وذكرت أُخرىٰ أنَّ الذي يقتله هو الإمام المهدي (... فإذا بعث الله قائمنا كان في مسجد الكوفة، وجاء إبليس حتَّىٰ يجثو بين يديه على ركبتيه، فيقول: يا ويله من هذا اليوم، فيأخذ بناصيته فيضرب عنقه، فذلك اليوم هو الوقت المعلوم)(۱).

ولا تنافي بين النصَّين إمَّا بتعدُّد قتل إبليس، أو تعدُّد الأبالسة، أو أنَّ الإمام عَنْ يقتله مباشرةً وأمام النبيِّ عَنْ ، والأمر سهل من هذه الناحية.

وبعدها حسب هذين النصِّين إنْ تمَّا لا إبليس.

#### خلاصة الدرس (الثالث و الخمسين):

تحدَّثنا في هذا الدرس حول دفع ما يبدو من تنافٍ بين القول بالرجعة والموت استناداً إلى ظاهر بعض الآيات، وتمَّ الإجابة بجوابين مفصَّلين، كما وتحدَّثنا عن يأجوج ومأجوج وماهيَّتهما وحقيقتهما، وكذلك تحدَّثنا عن إبليس ورجعته، وذكر الروايات الدالَّة علىٰ ذلك، ومعالجة التنافي.

\* \* \*

(١) مختصر بصائر الدرجات (ص ٢٧).

<sup>(</sup>٢) تفسير العيَّاشي (ج ٢/ ص ٢٤٢/ ح ١٤).

٣٠٨ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية ولله تعالىٰ الحمد والمنَّة أوَّلاً و آخراً.

تمَّ الفراغ منه يوم الثلاثاء السابع والعشرين من شهر شعبان (188هـ) في النجف الأشرف على مشرِّفها آلاف التحيَّة والسلام بعد توقُّف دام أكثر من سنتين لظروف قاهرة منعت إكهاله إلى أنْ منَّ الله تعالى بتحصيل الوقت لإكهاله ونحن نعيش أيَّام الحبس الإجباري في البيوت بسبب الوباء العالمي – فيروس كورونا – الذي انتشر هذه الأيَّام فاضطرَّنا إلى الجلوس، فكان من رحمة الله تعالى علينا أنْ يسَّر إكهال هذا العمل وغيره من الأعهال، وله الحمد والمنَّة.

وأسأل من إخواني المؤمنين وممَّن ينتفع به أنْ لا ينساني ووالديَّ وجميع من كان له أدنىٰ مساهمة في هذا العمل من الدعاء، وأنْ يتفضَّلوا عليَّ بالملاحظات التي سننتفع منها إنْ شاء الله تعالىٰ.

#### المصادر والمراجع

- ١ القرآن الكريم.
- ٢ الاجتهاد والتقليد: السيِّد الخوئي/ ١٤١٠هـ/ دار أنصاريان/ قم.
- ٣ أجوبة المسائل المهنَّائيَّة: العلَّامة الحلِّي/ ١٤٠١هـ/ مطبعة الخيَّام/ قم.
- ٤ الاحتجاج: أحمد بن علي الطبرسي/ تعليق وملاحظات: السيد محمد باقر الخرسان/ ١٣٨٦هـ/ دار النعمان/ النجف الأشرف.
- - اختيار معرفة الرجال (رجال الكشّي): الشيخ الطوسي/ تحقيق: السيّد مهدي الرجائي/ ١٤٠٤هـ/ مؤسّسة آل البيت عليّه الإحياء التراث.
  - ٦ الإرشاد: الشيخ المفيد/ ط ٢/ ١٤١٤هـ/ دار المفيد/ بيروت.
- ٧ إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين: المقدَّاد السيوري/ ١٤٠٥هـ/ انتشارات مكتبة آية الله المرعشي/ قم.
- مطبعة  $\Lambda = \frac{1}{1}$  مطبعة الحسن بن محمّد الديلمي ط ٢ / ١٤١٥هـ مطبعة أمير انتشارات الشريف الرضى قم.
- ٩ الاستذكار: ابن عبد البرِّ/ تحقيق: سالم محمّد عطا ومحمّد علي معوض/ ط ١/ ٢٠٠٠م/ دار الكُتُب العلميَّة/ بيروت.
  - ١٠ الإسلام الشيعي: يان ريشار.
  - ١١ أُصول مذهب الشيعة: القفارى.
- ۱۲ الاعتقادات في دين الإماميَّة: الشيخ الصدوق/ تحقيق: عصام عبد السيِّد/ ط ۲/ ۱٤۱٤هـ/ دار المفيد/ بيروت.

- ۱۳ إعلام الورى بأعلام الهدى: الفضل بن الحسن الطبرسي/ ط ١/ المادي الطبرسي/ ط ١/ ١٤١٧هـ/ مؤسّسة آل البيت المينا الإحياء التراث/ قم.
- 15 أعيان الشيعة: السيِّد محسن الأمين/ تحقيق وتخريج: حسن الأمين/ دار التعارف للمطبوعات/ بيروت.
- السيّد على اليزدي الحائري/ تحقيق: السيّد على عاشور.
- ١٦ الأمالي: الشيخ الصدوق/ ط ١/ ١٤١٧هـ/ مركز الطباعة والنشر
   في مؤسَّسة البعثة/ قم.
- ۱۷ الإمام المهدي على عند أهل السُّنَّة: مهدي الفقيه إيماني/ ١٤٠٢هـ/ ط ٢/ مكتبة الإمام أمير المؤمنين عَلَيْكُل أصفهان.
- ۱۸ الإمامة والتبصرة: ابن بابويه/ ط ۱/ ۱٤٠٤هـ/ مدرسة الإمام الهادي غاليك / قم.
  - ١٩ الأوصياء بعد الإنساء: عبد الفتَّاح فتحى عبد الفتَّاح.
- المجلسي/ تحقيق: يحيى العابدي الزنجاني وعبد الرحيم الربَّاني الشيرازي/ ط٢/ ١٤٠٣هـ/ مؤسَّسة الوفاء/ بروت.
- ۲۱ بداية المجتهد ونهاية المقتصد: ابن رشد/ تنقيح وتصحيح: خالد العطَّار/ ١٤١٥هـ/ دار الفكر/ بيروت.
- ۲۲ البداية والنهاية: ابن كثير/ تحقيق وتدقيق وتعليق: عليّ شيري/ ط ۱/ ۱٤۰۸هـ/ دار إحياء التراث العربي/ بيروت.
- ۲۳ بصائر الدرجات الكبرى في فضائل آل محمّد الله الله عمّد بن الحسن ابن فرُّوخ (الصفَّار)/ تصحيح وتعليق وتقديم: الحاج ميرزا حسن كوجه باغي/ ١٤٠٤هـ/ منشورات الأعلمي/ طهران.

المصادر والمراجع ......المصادر والمراجع

٢٤ - بلغة الفقيه: السيِّد محمّد بحر العلوم/ شرح وتعليق: السيِّد محمّد تقي آل بحر العلوم/ ط ٤/ ١٤٠٣هـ/ منشورات مكتبة الصادق/ طهران.

- ٢٥ تاج المواليد في مواليد الأئمَّة ووفياتهم: الشيخ الطبرسي/ ط
   ١٤٠٦هـ/ مكتبة آية الله المرعشي/ قم.
- ٢٦ تاريخ أبو الفداء (المختصر في أخبار البشر): أبو الفداء/ دار المعرفة
   للطباعة والنشر/ بيروت.
- ۲۷ تاریخ الإسلام ووفیات المشاهیر والأعلام: الذهبي/ تحقیق: عمر
   عبد السلام تدمري/ ط ۱/ ۱٤۰۷هـ/ دار الکتاب العربي.
- ٢٨ تاريخ الخلفاء: جلال الدِّين السيوطي/ تحقيق: لجنة من الأُدباء/
   دار التعاون/ مكَّة المكرَّمة.
- 79 تحرير الأحكام الشرعيَّة على مذهب الإماميَّة: العلَّامة الحلِّي/ تحقيق: الشيخ إبراهيم البهادري/ إشراف: جعفر السبحاني/ ط ١/ ١٤٢٠هـ/ مؤسَّسة الإمام الصادق عَالِئلًا.
  - ٣٠ التحفة الاثنا عشريّة: الدهلوي.
- ۳۱ تصحیح اعتقادات الإمامیّة: الشیخ المفید/ تحقیق: حسین درکاهی/ ط۲/ ۱٤۱۶هـ/ دار المفید/ بیروت.
- ۳۲ تطوُّر الفكر السياسي الشيعي: أحمد الكاتب/ ط ٣/ ١٤٢٦هـ/ دار الشوري/ لندن.
- ٣٣ تفسير الطبري (جامع البيان عن تأويل آي القرآن): محمّد بن جرير الطبري/ تقديم: الشيخ خليل الميس/ ضبط وتوثيق وتخريج: صدقي جميل العطَّار/ ١٤١٥هـ/ دار الفكر/ بيروت.
- ٣٤ تفسير العيَّاشي: محمَّد بن مسعود العيَّاشي/ تحقيق: السيِّد هاشم الرسولي المحلَّاتي/ المكتبة العلميَّة الإسلاميَّة/ طهران.

**٣٥** – تفسير فرات الكوفي: فرات بن إبراهيم الكوفي/ تحقيق: محمّد كاظم/ ط ١/ ١٤١٠هـ/ مؤسَّسة الطبع والنشر التابعة لوزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي/ طهران.

٣٦ - تفسير القمّي: عليُّ بن إبراهيم القمّي/ تصحيح وتعليق وتقديم: السيِّد طيِّب الموسوي الجزائري/ ط ٣/ ١٤٠٤هـ/ مؤسَّسة دار الكتاب/ قم. ٣٧ - تقريب المعارف: أبو الصلاح الحلبي/ تحقيق: فارس الحسُّون/ ط ١٤١٧هـ.

۳۸ - تهذیب الأحكام: الشیخ الطوسي/ تحقیق وتعلیق: السیّد حسن الموسوي الخرسان/ ط ۳/ ۱۳۶۱هـ/ دار الكتب الإسلامیّة/ طهران.

٣٩ - التوحيد: المفضَّل بن عمر/ تحقيق: كاظم المظفَّر/ ط ٢/ ١٤٠٤هـ/ مؤسَّسة الوفاء/ بيروت.

· ٤ - جامع الأدلَّة: عبد الرزاق هاشم الديراوي.

13 - جامع المدارك في شرح المختصر النافع: السيِّد أحمد الخوانساري/ تعليق: على أكبر الغفاري/ ط7/ ١٤٠٥هـ/ مكتبة الصدوق/ طهران.

٤٢ - مجمَل العلم والعمل: السيِّد المرتضىٰ/ تحقيق: السيِّد أحمد الخميني/ ط ١/ ١٣٧٨هـ.

٤٣ - الجواب المنير عبر الأثير: أحمد إسماعيل كاطع.

٤٤ - جواهر الكلام: الشيخ الجواهري/ تحقيق: عبَّاس القوجاني/ ط ٢/ ١٣٦٥ ش/ مطبعة خورشيد/ دار الكُتُب الإسلاميَّة/ طهران.

٥٤ - حقيقة البابيّة والبهائيّة: محسن عبد الحميد.

27 - الخرائج والجرائح: قطب الدِّين الراوندي/ بإشراف: السيِّد محمّد باقر الموحِّد الأبطحي/ ط ١٤٠٩هـ/ مؤسَّسة الإمام المهدي ﷺ/ قم.

المصادر والمراجع ......المصادر والمراجع

٤٧ - الخصال: الشيخ الصدوق/ تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري/ ١٣٦٢ ش/ مؤسَّسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرِّسين بقم المشرَّفة.

- ٤٨ خلق أفعال العباد: البخاري/ ط ١/ ١٤٠٤هـ/ مؤسَّسة الرسالة/ بيروت.
- ٢٩ دقائق التفسير: ابن تيميَّة/ تحقيق: محمّد السيِّد الجليند/ ط ٢/
   ١٤٠٤هـ/ مؤسَّسة علوم القرآن.
- ٥ دلائل الإمامة: محمّد بن جرير الطبري الشيعي/ ط ١/ ١٤١٣هـ/ مؤسّسة البعثة/ قم.
- ١٥ الذريعة إلى تصانيف الشيعة: آغا بزرك الطهراني/ ط ٣/ ١٤٠٣هـ/ دار الأضواء/ بيروت.
- ٢٥ الرجال: ابن الغضائري/ تحقيق: السيِّد محمّد رضا الجلالي/ ط ١/ ١٤٢٢هـ/ دار الحديث.
- مح رجال النجاشي (فهرست أسماء مصنّفي الشيعة): أبو العبّاس أحمد ابن عليّ بن أحمد بن العبّاس النجاشي الأسدي الكوفي/ ط ٥/ ١٤١٦هـ/ مؤسّسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرّسين بقم المشرّفة.
  - ٥٤ الردُّ الحاسم على منكري ذرّيَّة القائم: ناظم العقيلي.
- ٥٥ رسائل المرتضى: الشريف المرتضى/ تقديم: السيِّد أحمد الحسيني/ إعداد: السيِّد مهدي الرجائي/ ١٤٠٥هـ/ دار القرآن الكريم/ قم.
- ٢٥ رسائل في الغيبة: الشيخ المفيد/ تحقيق: علاء آل جعفر/ ط ٢/
   ١٤١٤هـ/ دار المفيد/ بيروت.
- ٧٥ الرعاية في علم الدراية: الشهيد الثاني/ تحقيق: عبد المحسن محمد علي بقّال/ ط ٢/ ١٤٠٨هـ/ مكتبة آية الله المرعشي/ قم.

- ٥٨ الرؤيا في مفهوم أهل البيت المنه : ضياء الأنصاري الزيدي.
- ٩٥ زاد المعاد في هدي خير العباد: ابن قيِّم الجوزيَّة/ ط٧/ ١٤١٥هـ/ مؤسَّسة الرسالة/ بيروت.
- 7٠ سماء المقال في علم الرجال: الكلباسي/ تحقيق: السيِّد محمَّد الحسيني القزويني/ ط ١/ ١٤١٩هـ/ مؤسَّسة وليِّ العصر الله للدراسات الإسلاميَّة/ قم.
- 71 سُنَن ابن ماجة: أبو عبد الله محمّد بن يزيد القزويني (ابن ماجة)/ تحقيق وترقيم وتعليق: محمّد فؤاد عبد الباقي/ دار الفكر.
- 77 سُنَن أبي داود: أبو داود سليهان بن الأشعث السجستاني/ تحقيق وتعليق: سعيد محمّد اللحَّام/ ط ١/ ١٤١٠هـ/ دار الفكر.
- 77 سُنَن الترمذي: أبو عيسىٰ محمّد بن عيسىٰ بن سورة الترمذي/ تحقيق وتصحيح: عبد الوَّهاب عبد اللطيف/ ط ٢/ ١٤٠٣هـ/ دار الفكر/ بيروت.
- 75 شرح أُصول الكافي: مولى محمّد صالح المازندراني/ تعليق: الميرزا أبو الحسن الشعراني/ ضبط وتصحيح: السيِّد عليِّ عاشور/ ط ١/ ١٤٢١هـ/ دار إحياء التراث العربي/ بيروت.
- ٦٥ شرح مُجمَل العلم والعمل: السيِّد المرتضيٰ/ تصحيح وتعليق: الشيخ يعقوب الجعفري المراغي/ ط ٢/ ١٤١٩هـ/ دار الأسوة.
  - ٦٦ الشيعة والتشيُّع: إحسان إلهي ظهير.
- 77 صحيح البخاري: محمّد بن إسماعيل البخاري الجعفي/ 1801هـ/ دار الفكر/ بيروت.
- ٦٨ صحيح مسلم: مسلم بن الحجَّاج بن مسلم القشيري النيسابوري/
   دار الفكر/ بيروت.

المصادر والمراجع .......المصادر والمراجع

79 - صراط النجاة: تعليق الميرزا التبريزي على منهاج الصالحين للسيِّد الخوئي/ ط ١/ ١٤١٦هـ/ دفتر نشر برگزيده.

٧٠ - الصواعق المحرقة في الردِّ على أهل البدع والزندقة: أحمد بن حجر الهيتمي المكّي/ خرَّج أحاديثه وعلَّق حواشيه وقدَّم له: عبد الوهَّاب عبد اللطيف/ ط ٢/ ١٣٨٥هـ/ مكتبة القاهرة لصاحبها عليّ يوسف سليان/ القاهرة.

٧١ - العبر في خبر من غبر: الذهبي/ تحقيق: فؤاد سيِّد/ ١٩٦١م/ الكويت.

٧٢ - العقد الفريد: أحمد بن محمد بن عبد ربّه الأندلسي/ تحقيق وتصحيح: مفيد محمد قميحة/ ط ١/ ١٤٠٤هـ/ دار الكُتُب العلميّة/ بيروت.

٧٣ - علل الشرائع: الشيخ الصدوق/ تقديم: السيِّد محمَّد صادق بحر العلوم/ ١٣٨٥هـ/ منشورات المكتبة الحيدريَّة ومطبعتها/ النجف الأشرف.

٧٤ - عيون أخبار الرضا عليك : الشيخ الصدوق/ تصحيح وتعليق وتقديم: الشيخ حسين الأعلمي/ ١٤٠٤هـ/ مؤسسة الأعلمي/ بيروت.

٧٥ – الغيبة: ابن أبي زينب النعماني/ تحقيق: فارس حسُّون كريم/ ط ١/ ١٤٢٢هـ/ أنو ار الهدىٰ.

٧٦ - الغيبة: الشيخ الطوسي/ تحقيق: عبد الله الطهراني وعلي أحمد ناصح/ ط ١/ ١٤١١هـ/ مطبعة بهمن/ مؤسَّسة المعارف الإسلاميَّة/ قم.

٧٧ – فتح الباري شرح صحيح البخاري: ابن حجر العسقلاني/ ط ٢/
 دار المعرفة/ بيروت.

۷۸ – الفتن: أبو عبد الله نعيم بن حمَّاد المروزي/ تحقيق وتقديم: سهيل
 زكار/ ١٤١٤هـ/ دار الفكر/ بيروت.

٣١٦ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

٧٩ - فِرَق الشيعة: الحسن بن موسىٰ النوبختي/ ١٤٠٤هـ/ دار الأضواء/ بيروت.

٨٠ - فِرَق معاصرة: غالب عواجي.

٨١ – الفصول المختارة: الشيخ المفيد/ ط ٢/ ١٤١٤هـ/ دار المفيد/ بيروت.

٨٢ - الفصول المهمّة في معرفة الأئمّة: عليٌّ بن محمّد أحمد المالكي المكّي (ابن الصبّاغ)/ تحقيق: سامي الغريري/ ط ١/ ١٤٢٢هـ/ دار الحديث/ قم.

۸۳ - فيض القدير شرح الجامع الصغير: محمّد عبد الرؤوف المناوي/ تصحيح: أحمد عبد السلام/ ط ۱/ ۱٤۱٥هـ/ دار الكُتُب العلميَّة/ بيروت.

٨٤ - الكافي: الشيخ الكليني/ تصحيح وتعليق: عليّ أكبر الغفاري/ ط ٥/ ١٣٦٣هـ/ دار الكُتُب الإسلاميّة/ طهران.

٨٥ - كامل الزيارات: جعفر بن محمّد بن قولويه/ تحقيق: الشيخ جواد القيُّومي/ ط ١/ ١٤١٧هـ/ مؤسَّسة نشر الفقاهة.

٨٦ – الكامل في التاريخ: عزُّ الدِّين أبو الحسن عليُّ بن أبي الكرم محمد بن
 عمد الشيباني (ابن الأثير)/ ١٣٨٥هـ/ دار الصادر/ بيروت.

۸۷ – كشف التعمية في حكم التسمية: الحرُّ العاملي/ تحقيق: محمّد حمد فتلاوي/ ط ۱ / ۱٤۲٥هـ/ دار الهادي/ بيروت.

۸۸ - كشف القناع: البهوق/ ط۱/ ۱٤۱۸هـ/ دار الكُتُب العلميَّة/
 بیروت.

٨٩ - كشف المحجَّة لثمرة المهجة: السيِّد عليُّ بن طاوس/ ١٣٧٠هـ/ المطبعة الحيدريَّة/ النجف الأشرف.

• ٩ - كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد: العلَّامة الحلِّي/ تحقيق: حسن زاده الآملي/ ط٧/ ١٤١٧هـ/ مؤسَّسة النشر الإسلامي/ قم.

المصادر والمراجع ......ا

41 - كفاية الأثر في النصِّ على الأئمَّة الاثني عشر: أبو القاسم عليُّ بن محمّد الخزَّاز القمّي الرازي/ تحقيق: السيِّد عبد اللطيف الحسيني الكوهكمري الخوئي/ ١٤٠١هـ/ انتشارات بيدار.

- 97 كفاية الأُصول: الآخوند الخراساني/ تحقيق وتعليق: الشيخ عبَّاس عليّ الزارعي السبزواري/ ط ٦/ ١٤٣٠هـ/ مؤسَّسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرِّسين بقم المشرَّفة.
- 97 كمال الدِّين وتمام النعمة: الشيخ الصدوق/ تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري/ ١٤٠٥هـ/ مؤسَّسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرِّسين بقم المشرَّفة.
- 98 كنز العُمَّال في سُنَن الأقوال والأفعال: علاء الدِّين عليّ المَّقي بن حسام الدِّين الهندي البرهان فوري (المَّقي الهندي)/ ضبط وتفسير: الشيخ بكري حيَّاني/ تصحيح وفهرسة: الشيخ صفوة السقًا/ ١٤٠٩هـ/ مؤسَّسة الرسالة/ ببروت.
- ٩٥ كنز الفوائد: أبو الفتح محمّد بن عليٍّ الكراجكي/ ط ٢/ ١٣٦٩ ش/ مكتبة المصطفوي/ قم.
- 97 اللوامع الإلهيَّة في المباحث الكلاميَّة: المقداد السيوري/ ط ٢/ ١٤٢٢هـ/ دفتر تبليغات إسلامي/ قم.
  - ۹۷ المتشابهات: أحمد الحسن گاطع.
- ٩٨ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد: عليٌّ بن أبي بكر الهيثمي/ ١٤٠٨هـ/ دار الكُتُب العلميَّة/ بيروت.
- 99 مجموعة رسائل الغزالي: أبو حامد الغزالي/ ط ١/ ١٤١٦هـ/ دار الفكر/ بيروت.

- ٣١٨ ......دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية
- ١٠٠ ختصر بصائر الدرجات: حسن بن سليمان الحليّ / ط ١/ ١٣٧٠هـ/ منشورات المطبعة الحيدريّة/ النجف الأشر ف.
  - ۱۰۱ مذكِّرات: كينيازي د الكوري.
- ۱۰۲ المزار الكبير: محمّد بن جعفر المشهدي/ تحقيق: جواد القيُّومي الأصفهاني/ ط ۱/ ۱۹۱۹هـ/ نشر القيُّوم/ قم.
- 1.۳ المسائل العشر في الغيبة: الشيخ المفيد/ تحقيق: فارس تبريزيان الحسُّون/ مركز الأبحاث العقائديَّة/ قم.
- المجريَّة: الشيخ المفيد/ تحقيق: عليِّ أكبر الإلهي الخراساني/ ط ٢/ ١٤١٤هـ/ دار المفيد/ بيروت.
- ١٠٥ المستدرك على الصحيحين: أبو عبد الله الحاكم النيسابوري/ إشراف: يوسف عبد الرحمن المرعشلي.
- الأُستادي/ المحملك في أُصول الدِّين: المحقِّق الحلِّي/ تحقيق: رضا الأُستادي/ ط٢/ ١٤٢١هـ/ مجمع البحوث الإسلاميَّة/ مشهد.
- ۱۰۷ مسند أحمد: أحمد بن حنبل/ تحقيق عدَّة محقِّقين/ ط ١/ ١٤١٦هـ/ مؤسَّسة الرسالة/ بعروت.
- ۱۰۸ المصباح: الكفعمي/ ط ٣/ ١٤٠٣هـ/ مؤسَّسة الأعلمي/ بيروت.
  - ١٠٩ معجم رجال الحديث: السيِّد الخوئي/ ط٥/ ١٤١٣هـ.
- ١١٠ معجم مقاييس اللغة: ابن فارس/ تحقيق: عبد السلام محمّد هارون/ ١٤٠٤هـ/ مكتبة الإعلام الإسلامي.
- الله المغني في أبواب التوحيد والعدل: القاضي عبد الجبَّار الهمذاني/ تحقيق: محمّد عليّ النجَّار وعبد الحليم النجَّار/ مراجعة: إبراهيم مدكور/ إشراف: طه حسين/ ١٩٦٥م/ الدار المصريَّة/ القاهرة.

المصادر والمراجع ...... ١٩٦٩

المعري/ ط المسلّميّين واختلاف المصلّين: أبو الحسن الأشعري/ ط المعري/ ط المعري/ ط المعري/ فرانس شتاينر/ آلمان.

۱۱۳ - المقالات والفِرَق: أبو الخلف سعد الأشعري القمِّي/ ط ٢/ ١٣٦٠ ش/ مركز انتشارات علمي وفرهنگي.

الفقيه: الشيخ الصدوق/ تصحيح وتعليق: على المرادق المدرق الفقية: على الكبر الغفاري ط ٢/ مؤسَّسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرِّسين بقم المشرَّفة.

الكلبايكاني/ ط ١/ ١٤٢٢هـ/ مكتب المؤلّف/ قم.

المبيعة القدريَّة: أحمد بن عبد السُّنَّة النبويَّة في نقض كلام الشيعة القدريَّة: أحمد بن عبد الحليم ابن تيميَّة الحرَّاني الحنبلي الدمشقي/ تحقيق: محمّد رشاد سالم/ ط ١/ الحليم ابن تيميَّة الإمام محمّد بن سعود الإسلاميَّة.

۱۱۷ - النجاة في القيامة في تحقيق أمر الإمامة: ابن ميثم البحراني/ ط ۱/ ١٤ هـ/ مجمع الفكر الإسلامي/ مطبعة مؤسَّسة الهادي/ قم.

۱۱۸ – النجم الثاقب: النوري/ ط ۱/ ۱٤۱۵هـ/ أنوار الهدى/ مطبعة مهر/ قم.

۱۱۹ – النكت الاعتقاديَّة: الشيخ المفيد/ ط ۱/ ۱۱۹هـ/ مؤتمر الشيخ المفيد/ قم.

۱۲۰ - نهج البلاغة: خُطَب أمير المؤمنين عَالِئُلًا/ ما اختاره وجمعه: الشريف الرضي/ تحقيق: الدكتور صبحي صالح/ ط ۱/ ۱۳۸۷هـ، وبشرح محمّد عبدة/ ط ۱/ ۱٤۱۲هـ/ دار الذخائر/ قم.

۱۲۱ - الهداية في الأُصول والفروع: الشيخ الصدوق/ ط ١/ ١٨هـ/ مؤسَّسة الإمام الهادي عَالِئَكْلاً.

٣٢٠ ..... دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية

۱۲۲ – الهداية الكبرى: الحسين بن حمدان الخصيبي/ ط ٤/ ١٤١١هـ/ مؤسَّسة البلاغ/ بيروت.

الشريعة): الحرُّ العاملي/ ط ٢/ ١٤١٤هـ/ مؤسَّسة آل البيت المَثَلِّ الإحياء التراث/ قم.

١٢٤ - اليماني الموعود حجَّة الله: حيدر الزيادي.

\* \* \*

|                        | المضهرس                                                                                                         |
|------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣                      | الإهداء                                                                                                         |
| o                      | مقدّمة                                                                                                          |
| v                      | الفصل الأوَّل: إمامة الإمام المهدي ﷺ                                                                            |
|                        | الدرس الأوَّل: موقع الْإمامة في الدِّين                                                                         |
| ٩                      | الإمامة وموقعها من الدِّينُ                                                                                     |
| ١٠                     | الحجَّة قبل الخلق                                                                                               |
| 11                     | عصمة الإمام غاليتلا                                                                                             |
| 11                     | ١ – الدليل العقلي١                                                                                              |
|                        | ٢ – الدليل النقلي                                                                                               |
| ١٢                     | وجوب طاعة الإُمام غَلَلِتَكُلّ                                                                                  |
| ١٣                     | إنَّ الإمام عُلْلِئْكُمُ اختيار إلهي وليس بشريًّا                                                               |
| ١٤                     | من هو الإمام في شريعة الإسلام؟                                                                                  |
| ١٤                     | التواتر على الأئمَّة بعد النبيِّ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ |
| لباقا ١٥               | الأوَّل: قطعيَّة أنَّ الأئمَّة اثنا عشر وقطعيَّة الانط                                                          |
| الإمام في كلِّ زمان ١٥ | الثاني: الهداية من الضلال مرهونة باستمراريّة                                                                    |
| ١٧                     | الدرس الثاني: أدلَّة إمامة الإمام المهدي ع الله الله الله الثاني:                                               |
| ١٧                     | الدليل الأوَّل: دليل الانحصار                                                                                   |
| 19                     | الدليل الثاني: غيبة الإمام ﷺ دليل إمامته                                                                        |

| لثانية | ٣٢١ دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٢ |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ۲۱     | الدرس الثالث: أدلَّة إمامة الإمام المهدي على المسالة الشالث: أدلَّة إمامة الإمام المهدي الله المسالة ا |   |
| ۲۱     | الدليل الثالث: الإمام الحادي عشر علي دليل إمامة الثاني عشر على الله المامة الثاني عشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| 27     | الدرس الرابع: أدلَّة إمامة الإمام المهدي على الدرس الرابع: أدلَّة إمامة الإمام المهدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| ۲٧     | الدليل الرابع: عدم الخلاف في المهدويَّة دليل إمامة الإمام المهدي على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| ۲٩     | من هو المهدي ١٩٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| ۲۱     | المهدي عِنه الإماميَّة الاثني عشريَّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| ٣0     | الدرس الخامس: مدَّعيات الواقفة وردُّها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| ٥٣     | الإِثَارة الأُولىٰ: الوقِف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| ٥٣     | الكلام في الجهة الأُولىٰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| ٥٣     | النقطة الأُولىٰ: دلالة الوقف علىٰ منع إمامة الإمام المهدي على الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| ٣٦     | النقطة الثانية: من ادَّعيٰ الوقف وردُّ أدلَّتهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| ٣٦     | ١ – ادِّعاء مهدويَّة أمير المؤمنين غَلَيْتَكُمْ وعدمُ موته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| ٣٧     | ٢ - الكيسانيَّة التي قالت بإمامة محمّد بن الحنفيَّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| ٣٨     | ٣ - ادِّعاء مهدويَّة الإمام الصادق عُلليَّئلًا كالناووسيَّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
| ٤٢     | الدرس السادس: الواقفون على الإمام موسى بن جعفر عليه السادس:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
| ٤٧     | الدرس السابع: القائلون بإمامة محمّد بن عليِّ الهادي عَالِيِّل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| ٤٩     | الجهة الثانية: ما حصل بعد شهادة الإمام العسكري علينكل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| ٥ ٠    | ردُّ مقالة الفرقة الأُوليٰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| ٥٢     | الدرس الثامن: مقالة سائر الفِرَق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| ٥٢     | مقالة الفرقة الثانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| ٤٥     | مقالة الفرقة الثالثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| 00     | مقالة الف قة القائلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |

| <b>*</b> Y**             | نهرس                                                 |
|--------------------------|------------------------------------------------------|
| ov                       | فصل الثاني: ولادة الإمام المهدي ﷺ                    |
| ٥٩                       | الدرس التاسع: مقدّمات مرتبطة بالولادة                |
| ين في ولادته ﷺ ٥٩        | المقدّمة الأُولىٰ: ذكر جملة من كلمات علمائنا الأقدم  |
| ٦٢                       | المقدّمة الثانية: خفاء الولادة                       |
| ٦٥                       | الدرس العاشر: أدلَّة الولادة                         |
| ٦٥                       | الدليل الأوَّل علىٰ الولادة: الدليل الكلامي          |
| ኣለ                       | الدرس الحادي عشر: أدلَّة الولادة                     |
| ٦٨                       | الدليل الثاني علىٰ الولادة: دليل العدد               |
| ٧٣                       | الدرس الثاني عشر: أدلَّة الولادة                     |
| لادة الثاني عشر علي 🔐 ٧٣ | الدليل الثالث: وفاة الحادي عشر عَاليَّئلا دليل و     |
| ٧٣                       | الدليل الرابع: الإجماع علىٰ الولادة                  |
| (دة٥٧                    | الدليل الخامس علىٰ إلولادة: العقيقة دليل الولا       |
| ٧٨                       | الدرس الثالث عشر: أدلَّة الولادة                     |
| ٧٨                       | الدليل السادس: التوقيعات دليل علىٰ الولادة.          |
| ۸٠                       | الدليل السابع: الضرِورة دليل علىٰ الولادة            |
| ۸۲                       | الدرس الرابع عشر: أدلَّة الولادة                     |
| ل الولادة ٢٨             | الدليل الثامن على الولادة: الروايات الدالَّة على     |
|                          | النحو الأوَّل: الروايات العامَّة                     |
|                          | النحو الثاني: الرواياتِ الخاصَّة الدالَّة علىٰ الولا |
|                          | الدرس الخامس عشر: أدلَّة الولادة                     |
| لحديث والنسب والتاريخ    | الدليل التاسع علىٰ الولادة اعتراف علماء ا            |
| ۸٧                       | ىالو لادة                                            |

| الثانية | ٢ دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة                        | ٤٢٢  |
|---------|--------------------------------------------------------------------------|------|
| ۸٩.     | أقوال علماء الإماميَّة.                                                  |      |
| ۹١.     | الدرس السادس عشر: إثارات حول ولادة الإمام على                            |      |
| ۹١.     | الإثارة الأُولىٰ: العسكري عقيم فالمهدي لم يُولَد                         |      |
| ۹۳.     | الإثارة الثانية: لم يُولَد، للاختلاف في اسم أُمِّه                       |      |
| 90.     | الدرس السابع عشر: إثارات حول ولادة الإمام على السابع عشر:                |      |
| 90.     | الإثارة الثالثة: كيف تؤمنون بولادة شخص وُلِدَ أربع مرَّات؟               |      |
| نلاف    | الإثارة الرابعة: لو كان للإمام العسكري عَالِئلًا ولد لما جاز أنْ يقع الخ |      |
| ٩٦.     | فيه                                                                      |      |
| ٩٧.     | الإثارة الخامسة: الوصيَّة تكشف العدم                                     |      |
| ٩٨.     | الإثارة السادسة: إنكار جعفر للولادة                                      |      |
| ١       | الدرس الثامن عشر: إثارات حول ولادة الإمام على الشامن عشر:                |      |
| ١       | الإثارة السابعة: مأمورون بإنكار الولادة                                  |      |
| ١٠١     | الإثارة الثامنة: لا أثر للحمل                                            |      |
| 1 • ٢   | الإثارة التاسعة: ليس أولىٰ من رسول الله ﴿ اللهِ عَلَيْكُ                 |      |
| ١٠٤     | الدرس التاسع عشر: إثارات حول ولادة الإمام على التاسع عشر:                |      |
| ١٠٤     | الإثارة العاشرة: وُلِدَ ومات                                             |      |
| ١٠٥     | الإثارة الحادية عشر: لا توجد أدلَّة كافية تدلُّ على الولادة              |      |
| ١٠٧     | صل الثالث: الغَيْبَة                                                     | الفع |
| ١٠٩     | الدرس العشرونالعشرون                                                     |      |
| ١٠٩     | البحث الأوَّل: تعريفها، أقسامها، أسبابها                                 |      |
| ١٠٩     | ١ – تعريف الغيبة                                                         |      |
| ١١.     | ٢ – أقسام الغيبة                                                         |      |

| ۳۲٥ | الفهرسالفهرس الفهرس المناسب                                                               |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١١٠ | ٣ - أسباب الغيبة وحكمتها                                                                  |
| 111 | الحكمة الأُولىٰ: الخوف من القتل                                                           |
| 117 | إثارات حول الخوف من القتل                                                                 |
| 110 | الدرس الحادي والعشرون                                                                     |
| 110 | الحكمة الثانية ليس لأحد في عنقه بيعة                                                      |
| 110 | الحكمة الثالثة: استيفاء غيبات الأنبياء عليه الشالة المستيفاء غيبات الأنبياء عليه المستواد |
| 117 | الحكمة الرابعة: الإذاعة وكشف السرِّ                                                       |
| ١١٨ | الحكمة الخامسة: استيفاء ودائع أهل الإيمان                                                 |
| 119 | الحكمة السادسة: كره مجاورة القوم                                                          |
| 119 | الحكمة السابعة: التمييز والتمحيص                                                          |
| 17  | ٤ - ماهيَّة الغيبة                                                                        |
| ١٧٤ | الدرس الثاني والعشرون: أدلَّة الغيبة                                                      |
| ١٢٤ | ٥ – أدلَّة الغيبة                                                                         |
| ١٢٤ | الدليل الأوَّل: الملازمة                                                                  |
| ١٢٤ | الدليل الثاني: السبر والتقسيم                                                             |
| 170 | الدليل الثالث: الإعجاز في الانطباق                                                        |
| 170 | الدليل الرابع: الفرعيَّة                                                                  |
| 170 | الدليل الخامس: التوقيعات                                                                  |
| ١٢٦ | الدليل السادس: السفراء                                                                    |
| ١٢٦ | الدليل السابع: الروايات الدالَّة علىٰ الغيبة                                              |
| 179 | الدرس الثالث والعشرون: إثارات حول الغيبة                                                  |
| 179 | الاثارة الأُولىٰ: الغيبة و العدم سواء                                                     |

| دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية              | ۳۲٦        |
|----------------------------------------------------------------------|------------|
| إِثَارة الثانية: أين حكمتها؟                                         | الإ        |
| إثارة الثالثة: الغيبة والرفع إلى السهاء سواء                         | الإ        |
| إثارة الرابعة: لا بهذا الطول                                         | الإ        |
| إثارة الخامسة: لا بهذا العمر                                         | الإ        |
| س الرابع والعشرون: إثارات حول الغيبة                                 | الدرس      |
| إِثَارة السادسة: أروناه إنْ كان حقًّا                                | الإ        |
| إثارة السابعة: لم وقعت فيه الغيبة دون من سبق من آبائه اللهُّ الم ١٣٦ | الإ        |
| إثارة الثامنة: الغيبة توجب الانحراف                                  | الإ        |
| إِثَارة التاسعة: لِمَ لم يعطَ القدرة علىٰ المدافعة؟                  | الإ        |
| س الخامس والعشرُون: إثارات حول الغيبة١٤٠                             |            |
| إثارة العاشرة: بغيبته غاب الحقُّ وتعطَّلت الحدود                     | الإ        |
| إثارة الحادية عشر: الذنب أوجب الحجب                                  | الإ        |
| إثارة الثانية عشر: هل فعلاً غاب في السرداب؟                          | الإ        |
| س السادس والعشرون: البحث الثاني: النيابة في الغيبتين ١٤٤             | الدرس      |
| بف يلتقي الشيعة بالإمام عليه؟                                        | کی         |
| عداث أيَّام الرحيل<br>عداث أيَّام الرحيل                             | أ          |
| لحوادث بعد الشهادة                                                   | <b>L</b> 1 |
| وادث تفتيش الدار                                                     | >          |
| نشريد والتنكيل                                                       | ال         |
| شيعة بعد الإمام العسكري غاليتالا                                     | ال         |
| ل دار الوكالة إلىٰ بغداد                                             | نق         |
| تشرِّ فون بالرؤية                                                    | 11         |

| **V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الفهرسالفهرس الفهرس المومرس الفهرس الفهرس الفهرس الفهرس الفهرس الفهرس الفهرس الفهرس الف |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الدرس السابع والعشرون: النيابة الخاصَّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | السفير الأوَّل: عثمان بن سعيد العمري وَ اللَّيْنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١٥٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أدلَّة تنصيب السفير الأوَّل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | مدفنه ﴿ إِلَيْكِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الله الله المسلمة المس | السفير الثاني: أبو جعفر محمّد بن عثمان العمري الخلَّاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٥٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أدلَّة سفارته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | مدفنه ﴿ إِلَّهِ اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٠,٢٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الدرس الثامن والعشرون: النيابة الخاصَّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | السفير الثالث: أبو القاسم الحسين بن روح النوبختي ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٠٢٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | بدايات النوبختي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٠٦٣٣٢١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الانقياد والطاعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١٦٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | التنصيص عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٦٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الحكمة في تدبير الأُمور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٦٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | مدفنه عُرِينِكُمدفنه عُرِينِكُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۱٦٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | السفير الرابع: أبو الحسن عليُّ بن محمّد السمري يَوْاللُّكُ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٦٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | التوقيع الأخير للسفير الرابع ﴿ اللَّهُ ٤٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عظمة مقام السفراء على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الوكالة عن السفير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١٧٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | اللقاء بالإمام عليه بتوسُّط السفير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١٧٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الدرس التاسع والعشرون: الغيبة الكبري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أدلَّة نيابة الفقهاء عن الإمام عليه في الغيبة الكبرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الدليل الأوَّل: الأدلَّة القرآنيَّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| ، العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية | دروس استدلاليَّة في                                                                                 | ٣٢٨               |
|---------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| ١٧٥                                   |                                                                                                     | ١ - آية النفر     |
| ١٧٦                                   |                                                                                                     | ٢ - آية السؤال    |
| ١٧٦                                   |                                                                                                     | ٣ – آية الاتِّباع |
| ١٧٨                                   | أدلَّة نيابة الفقيه في الغيبة الكبرىٰ                                                               | الدرس الثلاثون: أ |
| ١٧٨                                   | لسيرة العقلائيَّة                                                                                   | الدليل الثاني: ا  |
| ١٧٨                                   | روايات الإرجاع                                                                                      | الدليل الثالث:    |
| ١٨٠                                   | المقبولةالمقبولة                                                                                    | الدليل الرابع:    |
| الكبرىٰ١٨٢                            | تْلاثون: أدلَّة نيابة الفقيه في الغيبة                                                              | الدرس الحادي واا  |
| ١٨٢                                   | : الارتكاز المتشرعي                                                                                 | الدليل الخامس     |
| ١٨٢                                   | ي: الأولويَّة                                                                                       | الدليل السادس     |
| ١٨٢                                   | رواة الحديث خلفاء النبيِّ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ | الدليل السابع:    |
| ١٨٣                                   | وراثة الأنبياء عَلَيْتُكُمْ                                                                         | الدليل الثامن:    |
| ١٨٣                                   | الحوادث الواقعة                                                                                     | الدليل التاسع:    |
| ١٨٤                                   | الإجماع والتسالم                                                                                    | الدليل العاشر:    |
| اع بالإمام ﷺ في عصر                   | ثلاثون: البحث الثالث: الانتفا                                                                       | الدرس الثاني وال  |
| ١٨٦                                   |                                                                                                     | الغيبةا           |
| ي الغيبة١٩٢                           | ثلاثون: الوظيفة تجاه الإمام ﷺ في                                                                    | الدرس الثالث وال  |
| نعته۱۹۲                               | رفة الإمام في كلِّ زمان بشخصه و                                                                     | أ – ضرورة مع      |
| ١٩٢                                   | رِمامرِ                                                                                             | ب – الطاعة لل     |
| ١٩٣                                   | التسليم وعدم الاستعجال                                                                              | ۱ – الانتظار و    |
| فراقه۹٤                               | ه والتأشُّف والحزن والبكاء علىٰ ف                                                                   | ٢ - الشوق إلي     |
| 190                                   | لدعاء لهلدعاء له.                                                                                   | ۳ – مابعته و ال   |

| ۳۲۹   | الفهرسالفهرس                                            |
|-------|---------------------------------------------------------|
| 190   | ٤ – عدم جواز ذكر اسمه                                   |
| 190   | ٥ – القيام عند ذكر اسمه                                 |
| 197   | ٦ - تكذيب المشاهدة والتوقيت لظهوره في زمان غيبته        |
| 197   | ٧ – زيارته ﷺ                                            |
| 197   | الدرس الرابع والثلاثون: حكم تسمية الإمام عي             |
| ١٩٧   | ١ - الأقوال في حكم تسمية الإمام علي عديدة               |
| ۱۹۷   | ٢ – الروايات في المسألة                                 |
| 199   | ٣ - و جوه الجمع                                         |
| ۲۰۱   | الدرس الخامس والثلاثون: البحث الرابع: علامات الظهور     |
| ۲۰۱   | ما هي العلامة ومن أين جاءت؟                             |
| ۲۰۲   | تقسيم العلامات إلىٰ المحتوم وغير المحتوم                |
| ۲۰۳   | العلامات المحتومات                                      |
| ۲۰٤   | هل يبدو لله تعالىٰ في المحتوم؟                          |
| ۲۰٥   | لا تُطبِّق ما لم تجزم بالعلامة                          |
| ۲۰۷   | الدرس السادس والثلاثون: علامة الصيحة                    |
| ۲۰۷   | خصائص الصيحة                                            |
| ۲۰۹   | الصوت يسمعه كلَّ أهل لغة بلغتهم                         |
| ۲۰۹   | صيحة شهر رمضان                                          |
| ۲۱۰   | مصداق الصوت الثاني                                      |
| ۲۱۱   | كيف نُميِّز؟                                            |
| ۲۱٤   | الدرس السابع والثلاثون: البحث الخامس: أدعياء المهدويَّة |
| Y \ 5 | ١ - أبو محمّد الحسن الشريعي وهو أوَّل المدَّعين         |

| دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية                    | 44. |
|----------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٢ - ابن بابا مدَّعي النبوَّة عن الإمام٢                                    |     |
| ٣ - ابن العزاقر الشلمغاني                                                  |     |
| ٤ - العبرتائي الكرخي                                                       |     |
| ٥ – النميري                                                                |     |
| ٦ - الحسين بن منصور الحلَّاج                                               |     |
| ٧ - عليّ محمّد رضا الشيرازي                                                |     |
| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                     | اذ  |
| کبریٰ                                                                      | ال  |
| تقسيم المدَّعي                                                             |     |
| درس التاسع والثلاثون: أدلَّة أدعياء السفارة ومناقشتها ٢٢٣                  | اذ  |
| الدليل الأوَّل: الأحلام ودلالتها علىٰ دعوىٰ السفارة الخاصَّة في زمن        |     |
| الغيبة الكبريٰ                                                             |     |
| ممَّا استدلُّوا به علىٰ ِحجّيَّة الرؤيا                                    |     |
| لدرس الأربعون: أدلَّة أدعياء السفارة ومناقشتها                             | اذ  |
| الدليل الثاني: ادِّعاء امتلاك المعرفة بعلم الحروف وغيره                    |     |
| الدليل الثالث: ادِّعاء إقامة المعجزات والإتيان ببعض الخوارق                |     |
| والكرامات                                                                  |     |
| الدليل الرابع: الاستخارة بالقرآن الكريم، وضرب الرمل وقراءة الكفِّ          |     |
| وما شاكلها٥٣٣                                                              |     |
| الدليل الخامس: ادِّعاء الاتِّصال المباشر بالإمام عليه بطُرُق مختلفة وأشكال |     |
| متعدِّدة                                                                   |     |
| درس الحادي والأربعون: عرض أدلَّة المدَّعين وإبطالها٢٣٧.                    | ال  |

| ٣٣١   | الفهرسا                                                        |
|-------|----------------------------------------------------------------|
| 777   | مقولة التسديد والتأييد                                         |
| 777   | ادِّعاء الانطباق بكلِّ شخصيَّات الظهور                         |
| ۲۳۸   | كلمات مرجع الطائفة الأعلىٰ حول الادِّعاء                       |
|       | دعويٰ المعرفة بعظائم الأُمور                                   |
|       | الدرس الثاني والأربعون: عرض أدلَّة المَّدَّعين وإبطالها.       |
| 7 & 1 | دعوي انفتاح باب العصمة للمدَّعي                                |
|       | دعوى النَّسَب للإمام الثاني عشر على النَّسَب للإمام الثاني عشر |
| ۲ ٤٣  | رواية الوصيَّة                                                 |
| ۲ ٤ ٤ | البحث السندي                                                   |
| 7 8 0 | البحث الدلالي                                                  |
| Y & V | الفصل الرابع: الظهور والدولة والرجعة                           |
|       | الدرس الثالث والأربعون                                         |
| 7     | ١ – انتهاء الغيبة                                              |
| ?     | ٢ - كيف يعرف الإمام ﷺ أنَّه قد حان وقت خروجه                   |
| 701   | ٣ - كيف نعرفه إذا خرج؟                                         |
| ۲۰۱   | ٤ - أحداث البيعة وما يسبقها                                    |
| ۲۰۱   | خروج الإمام ﷺ بتراث رسول الله ﷺ                                |
| ۲٥٢   | الإمام ع في عقبة ذي طوى                                        |
| 707   | اجتماع الـ (۳۱۳)                                               |
| 707   | خطبة الإمام ع في الكعبة                                        |
| ۲٥٣   | أوَّل من يبايع                                                 |
| ۲٥٤   | الدرس الرابع والأربعون                                         |

| / الحلقة الثانية | ٣٣٢ ٣٣٢ دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة                 |
|------------------|----------------------------------------------------------------|
| ۲٥٤              | ٥ - الأحداث العسكريَّة والمعارك والفتوحات                      |
| ۲٥٤              | اكتهال الحلقة                                                  |
| 700              | أحداث كثيرة في أماكن مختلفة                                    |
|                  | عليكم بمكَّة                                                   |
| ۲٥۸              | الدرس الخامس والأربعون                                         |
| ۲٥٨              | ٦ - التحرُّ كات العسكريَّة الأُولَىٰ للإمام ﷺ                  |
| ۲٥٨              | عودة الإمام ﷺ إلىٰ مكَّة وإعلان الولاية للإمام عليٍّ عَالِيْلا |
| ۲٥٩              | نزول الجيش بظهر الكوفة                                         |
| Y09              | صفات جنود الإمام عليه السبية                                   |
| ۲٦٠              | مدَّة حروب الإمام ﷺ                                            |
| ۲٦٠              | مع قريشم                                                       |
| ۲٦٠              | بهاذا يقوم؟                                                    |
| ۲٦٠              | ٧ - نزول عيسىٰ غَالِيُّلا وانتهاء الفتوحات                     |
| ۲٦١              | ٨ - بلوغ ملكه جميع الأرض                                       |
|                  | الدرس السادس والأربعون: إثارات وشُبُهات                        |
|                  | الإثارة الأُولىٰ: المهدي آلة للقتل ويخرج للانتقام خاصَّة       |
| بي!۲۲            | الإثارة الثانية: المهدي يقتل العرب وقريشاً خصوصاً فهو شعو      |
|                  | حال العرب في لسان روايات المستقبل عند السُّنَّة                |
| ۲٦٧              | الإثارة الثالثة: سلاح الإمام المهدي عليه ما هو؟                |
|                  | الدرس السابع والأربعون: البحث الثاني: بناء الدولة              |
|                  | ١ - إقامة العدل، والحكم بين أهل الأديان في بداية الدولة بكُّ:  |
| ۲۷٠              | ٢ - اكتمال العقول وانتشار دين الإسلام                          |
|                  |                                                                |

| فهرسفهرس                                                              |
|-----------------------------------------------------------------------|
| ٣ - كثرة البركات وطول الأعمار                                         |
| ٤ - يعلم الأحكام والقرآن كما نزل                                      |
| ٥ - إخراج العلم المكنون وبثُّه بين الناس                              |
| ٦ – اختلاف حساب السنين ونزول الملائكة علىٰ المؤمنين٢٧٢                |
| الدرس الثامن والأربعون: إثارات وشُبُهات حول دولة الإمام على ٢٧٤       |
| الإثارة الأُوليٰ: المهدي يحكم بشريعة داود                             |
| الإثارة الثانية: تعطيلُ الشريعة في زمن دولة الإمام المهدي ﷺ ٢٧٧       |
| الإثارة الثالثة: دولة الإمام المهدي علي تخالف أحكام الإسلام٢٧٨        |
| الدرس التاسع والأربعون: إثارات وشُبُهات حول دولة الإمام على ١٨١       |
| الإثارة الرابعة: الدعوة لكتاب جديد ودين جديد وترك القرآن٢٨١           |
| الإثارة الخامسة: الإمام المهدي على يقتل من لا ذنب له                  |
| الإثارة السادسة: انتظار طويل لحكم محدود!                              |
| الدرس الخمسون: البحث الثالث: ما بعد دولة الإمام المهدي عليه من الرجعا |
| وحكم المهديّين                                                        |
| ١ - هل الرجعة من عالم الدنيا أو الآخرة؟                               |
| ٢ – متىٰ تبدأ الرجعة؟                                                 |
| أ - الرجعة في العصور السابقة                                          |
| ج - الرجعة عند الظهور                                                 |
| د – الرجعة بعد عصر الظهور٢٩٢                                          |
| ٣ - هل يرجع جميع الأئمَّة عَلَيْتُكُم ؟                               |
| ٤ – رجعة فاطمة الزهراء عَلَيْكُا                                      |
| ٥ - رجعة الإمام الحسين غلليل                                          |
|                                                                       |

| ٣٣٤دروس استدلاليَّة في العقيدة المهدويَّة / الحلقة الثانية      |
|-----------------------------------------------------------------|
| الدرس الحادي والخمسون: هل للإمام المهدي ﷺ رجعة أم أنَّ ظهوره هو |
| رجعة؟                                                           |
| هل يموت الإمام علي أم يُقتَل؟                                   |
| الدرس الثاني والخمسون: ما هي حقيقة الرجعة؟ هل هي ماديَّة أم     |
| روحيَّة؟                                                        |
| من هو الحاكم عند رجعة أكثر من إمام غَالِيُّللا؟                 |
| هل بعد دولة الإمام المهدي عليه دولة؟ وهل يحكم المهديُّون؟٣٠٢    |
| الدرس الثالث والخمسون: التنافي بين القول بالرجعة والموت٥٠٣      |
| يأجوج ومأجوج                                                    |
| هل يوجد إبليس في الرجعة؟                                        |
| المصادر والمراجع                                                |
| الفهرسأ                                                         |