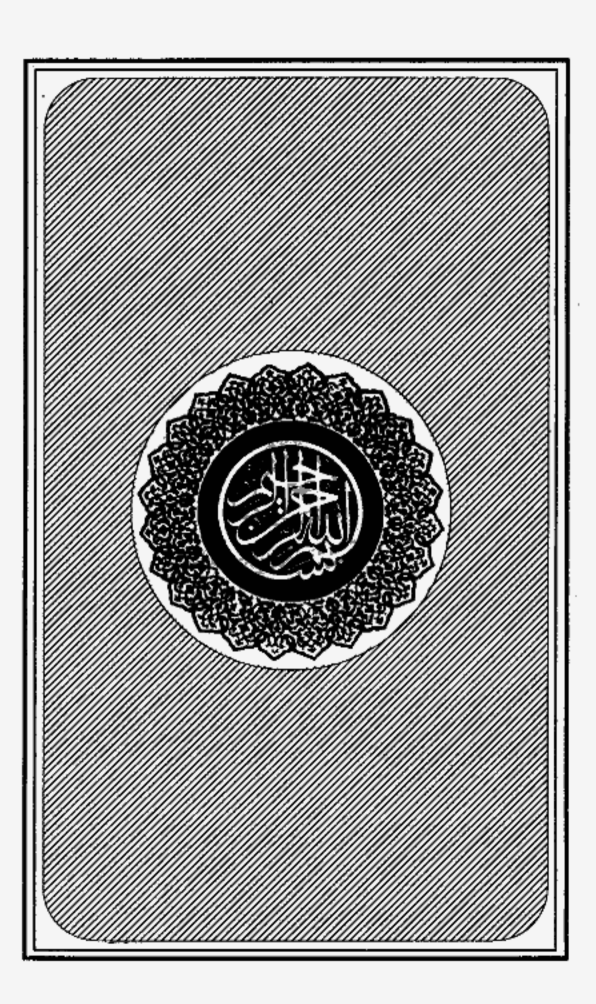




فِ يَرْخَا بِدُ إِلَمْ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه

المنافية

عِنْدِ آهِل ٱلنَيْتِ





في رحاب أمل البيت ﴿ يُكِثُّا

# المهدوية عندأهل البيت البيلا

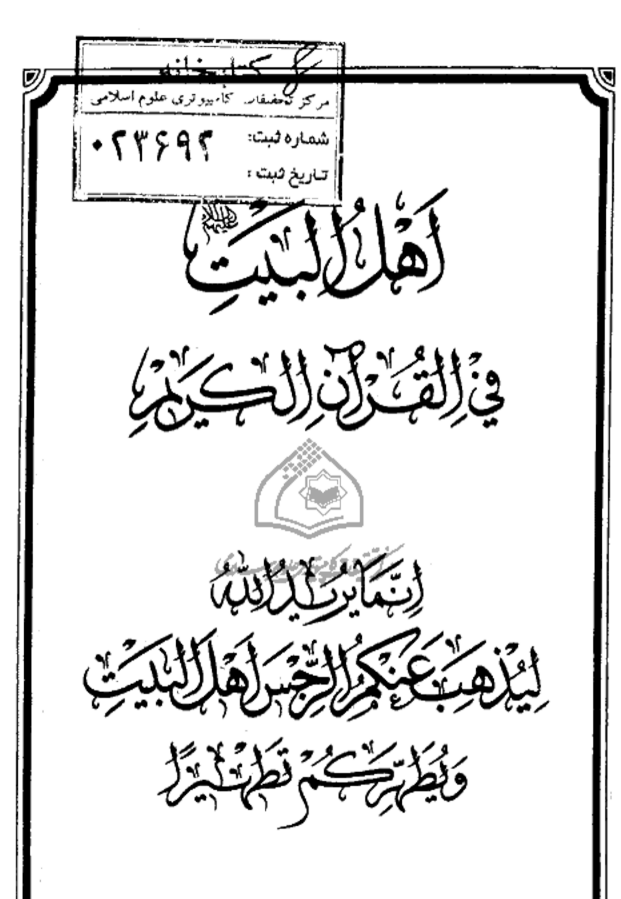
#### XX)

- ﴾ تأليف: لجنة «البحوث واجوبة الشبهات»، الشيخ عبدالكريم البهبهائي •
- الشيخ أبو الفضل الإسلامي (علي) •
- الشيخ محمد هادي اليوسفي. صائب عبدالحميد •
- کـلام •
- الأُولَى •
- 2 1277

- رٍّ اشراف:
- أٍ مراجعة:
- الموضوع:
- الطبعة:
  - ً ۗ التاريخ:

المجمع العالمي لأهل البيت المُهَالِيُّا قم

ISBN: 964-5688-96-5



سُمُورَةُ الْأَيْخُلُنِ / آئِنة : ٣٣

ڵۿڵڵڶڵڹؾؙ ڣڒڵۺڮڹڗؙڒڵڹۻڣۊؠڔ

اِنَّ أَرْكُ فِي مُرْ الْتَّهَا لِنَّ الْمُعْلِمُ الْتَّهِ الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُع

« المُصَرِّحَاحُ وَالِمُسِيَّالِبِكُمُا

## كلمة المجمع

إن من طبيعة الناس أن يختلفوا؛ ولكن الله يحب أن تبقى هذه الاختلافات المطلوبة داخل إطار التصور الإيماني الصحيح. ومن شم لم يكن بد أن يكون هناك ميزان ثابت يفيء إليه المختلفون. وقد أنزل الله الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه (١).

وبغير هذا الحق الواحد الذي لا يتعدد؛ لا يستقيم أمر هذه الحياة .
وهذا الذي يقرره القرآن يقوم عملي قباعدة التوحيد المطلق. ثم يقع
الانحراف ، وتتراكم الخرافات والأساطير، حتى يبعد الناس نهائياً عن ذلك
الأصل الكبير.

الأصل الكبير. ومن هنا يتبيّن أنّ الناس ليسوأ هم الحكّم في الحق والباطل ما داموا عرضة للهوى والبغى والضلال.

ولقد جاء الكتاب. ومع ذلك كان الهوى يغلب الناس من هنا وهناك؛ وكانت المطامع والرغائب والمخاوف والضلالات تبعد الناس عن قـبول حكم الكتاب، والرجوع الى الحق الذي يردّهم إليه.

فالبغي \_حسب النصّ القرآني (٢) \_هو الذي قاد الناس الى المضيّ في الاختلاف وفي اللجاج والعناد.

والجهل عامل آخر للاختلاف والفرقة، غير أن الجاهل ينبغي أن يسأل

<sup>(</sup>١) و (٢) راجع الآية ٢١٣ من سورة البقرة.

العلماء ماجهل، كما قال تعالى: ﴿ فَاسَأُلُوا أَهُلَ الذَّكُرِ إِنْ كَنتُمُ لا تَعْلَمُونَ ﴾ (١). ومن هنا كان تجاوز الجاهل لهذا الأصل الذي يسر تضيه العقل ويستسيغه العقلاء بغياً وتعدياً لأوضح القواعد والطرق التي من شأنها أن تسدّ طريق الفرقة والاختلاف.

والإسلام دين الله الخالد الذي تمثّلت حقائقه في نصوص كتاب الله وسنّة رسوله الذي لا ينطق عن الهوى وإنّما هي وحي يوحي.

وقد علم الله ورسوله أن أمّته ستختلف من بعده، كما اخـتلفت فـي حياته.

من هنا جعل القرآن للأمة نبراساً من بعد الرسول يحذو حذوه بها ويقدّم للأمة ما تقصر عن فهمه وتفسيره، وهو أهل البيت المحيّق ، وهم المطهّرون من كل رجس ودنس والذين نزل القرآن على جدّهم المصطفى وتلقّوه منه فعقلوه عقل وعاية ورعاية افآناهم الله ما لم يؤت أحداً سواهم.. كما نصّ الرسول بها على مرجعيتهم الشاملة في حديث الثقلين المشهور، فحرصوا على صيانة الشريعة الإسلامية والقرآن الكريم من الفهم الخاطئ والتفسير الباطل ودأبوا على تبيان مفاهيمه الرفيعة، فكانوا مرجعاً للأمة وملاذاً للمسلمين، يدفعون الشبهات ويستقبلون الاسئلة والإثارات بحلم وأناة. ويشهد تراثهم المعطاء على حُسن تعاملهم مع أصحاب السؤال والحوار، ويدل على طول باعهم وعمق إجابتهم التي تشهد لهم بمرجعيتهم العلمية في هذا المضمار.

إن تراث أهل البيت ﷺ الذي حفظته مدرستهم وحرص على حفظه

<sup>(</sup>١) الانبياء: ٧ و النحل: 2٣ .

من الضياع أتباعهم يعبّر عن مدرسة جامعة لشتى فروع المعرفة الإسلامية. وقد استطاعت هذه المدرسة أن تربّي النفوس المستعدة للاغتراف من هذا المعين وتقدّم للأمة الإسلامية كبار العلماء المحتذين لخطى أهل البيت الميال الرسالية، مستوعبين إثارات وأسئلة شتى المذاهب والاتجاهات الفكرية من داخل الحاضرة الإسلامية وخارجها، مقدّمين لها أمن الأجوبة والحلول على مدى القرون المتتالية.

وقد بادر المجمع العالمي لأهل البيت المنظلة من مسؤولياته التي أخذها على عاتقه للدفاع عن حريم الرسالة وحقائقها التي ضبّب عليها أرباب الفرق والمذاهب وأصحاب الاتجاهات المناوئة للإسلام، مقتفياً خطى أهل البيت المنظر وأتباع مدرستهم الرشيدة التي حرصت في الرد على التحديات المستمرة وحاولت أن تبقى على الدوام في خط المواجهة وبالمستوى المطلوب في كل عصرا

إن التجارب التي تختزنها كتب علماء مدرسة أهل البيت المنظم في هذا المضمار فريدة في نوعها ؛ لأنها ذات رصيد علمي يحتكم الى العقل والبرهان ويتجنّب الهوى والتعصب المذموم، ويخاطب العلماء والمفكرين من ذوي الاختصاص خطاباً يستسيغه العقل وتتقبله الفطرة السليمة.

وقد جاءت محاولة المجمع العالمي لأهل البيت التقدم لطلاب الحقيقة مرحلة جديدة من هذه التجارب الغنيّة في باب الحوار والسؤال والرد على الشبهات ـ التي أثيرت في عصور سابقة أو تثار اليوم ولا سيّما بدعم من بعض الدوائر الحاقدة على الإسلام والمسلمين من خلال شبكات الانترنيت وغيرها ـ متجنّبة الإثارات المذمومة وحريصة على شبكات الانترنيت وغيرها ـ متجنّبة الإثارات المذمومة وحريصة على

استثارة العقول المفكرة والنفوس الطالبة للحق لتنفتح على الحقائق التي تقدّمها مدرسة أهل البيت الرسالية للعالم أجمع في عصر يتم فيه تكامل العقول وتواصل النفوس والأرواح بشكل سريع وفريد.

ولابد أن نشير الى أن هذه المجموعة من البحوث قد أعدت في لجنة خاصة يرأسها فضيلة حجة الإسلام والمسلمين الشيخ أبو الفضل الإسلامي (علي) برفقة مجموعة من الأفاضل وهم السيد منذر الحكيم والشيخ عبدالكريم البهبهاني والسيد عبدالرحيم الموسوي والشيخ عبدالأمير السلطاني والشيخ محمد الأميني والشيخ محمد هاشم العاملي والسيد محمد رضا آل ايوب والشيخ علي بهرامي وحسين الصالحي وعزيز العقابي.

ونتقدم بالشكر الجزيل لكل هؤلاء ولأصحاب الفيضل والتبحقيق: الشيخ محمد هادي اليوسفي الغروي والشيخ جعفر الهادي والاستاذ صائب عبدالحميد لمراجعة كل منهم جملة من هذه البحوث وابداء ملاحظاتهم القيمة عنها.

وكلنا أمل ورجاء بأن نكون قد قدّمنا ما استطعنا من جهد أداءً لبعض ما علينا تجاه رسالة ربنا العظيم الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحـق ليظهره على الدين كله وكفى بالله شهيداً.

المجمع العالمي لأهل البيت المنظيمة قم المقدسة

## المهدويّة عند أهل البيت 🚌

## الإمامة الإثنا عشرية جوهر مفهوم المهدوية

إن أصل الاعتقاد بفكرة ظهور المنقذ الذي يمثل جوهر الفكرة المهدوية في الإسلام يعتبر ظاهرة إنسانية عامة وليس خاصاً بدين معين أو مذهب معين، وهذه الحقيقة من شأنها أن تساعد على اسقاط أربع شبهات في المسألة المهدوية في آن واحد.

فهي توضح أولاً: بطلان الشبهة القائلة باختصاص الشيعة بالقول بالمهدوية، خاصة مع ثبوت اجماع المسلمين عليه.

وتوضح ثانياً: بطلان شبهة الأسطورة القائلة بأن المهدوية فكرة أسطورية منتزعة من الخيال، فإن الأسطورة خيال ساذج منتزع من واقع قبلي أو قومي أو فئوي محدود، وليست هناك أسطورة تحضى بإجماع الأديان السماوية وغير السماوية ، وتُعبر عن ضمير إنساني عام، ويتبناها العلماء والمفكرون والفلاسفة.

وتوضح ثالثاً: بطلان الشبهة القائلة بدور اليهود في إيجاد الفكرة المهدوية موجوداً في كل الفكرة المهدوية موجوداً في كل دين حتى الأديان غير السماوية، فلماذا نستكثر على الإسلام وجوده فيه؟ فإن مقتضى العقل والمنطق أن يكون الإسلام مشتملاً

على هذه الفكرة بمفهوم أوضح وأكمل،كما هـو المـتجسد فـي مدرسة أهل البيتﷺ .

وحينئذٍ ، فمن مؤشرات الكمال في هذا الدين، وهذه المدرسة بالذات، احتواؤهما على الفكرة المهدوية، أليست الأديان تشترك في محاور عقائدية وتشريعية كثيرة كالحج، والصوم، والصلاة... إلخ، فهل أن تصريح اليهودية \_ وغيرها \_ بحثل هذه المحاور يقتضي ابتعاد الإسلام عنها؟ أم يقتضي تأكيد الإسلام عليها، وطرحها بمفهوم أكمل وأرقى؟ فهذه الشبهة تعود على أصحابها بالنقص وعلى الإسلام والتشيع بالكمال.

كما توضح رابعاً بطلان الشبهة القائلة بأن الفكرة المهدوية وليدة ظروف الضغط السياسي التي عاشها أتباع الائمة الله فإن الخوارج واجهوا ضغطاً لا يقل عما واجهه أتباع الأئمة الله ولو كانت هناك قاعدة مطردة فما أكثر المظلومين والمضطهدين الذين لم يُعرف عنهم اعتقاد بمضمون الفكرة المهدوية، وما أكثر الأفراد والجماعات التي آمنت بهذا المضمون بدون معاناة لظلم واضطهاد، ولو كان هذا الاعتقاد ناشئاً من الظلم والاضطهاد فما باله يظهر في الأجيال التالية غير المضطهدة؟

نعم، الشيء الذي يمكن الاعتقاد بـه هـو أن عـوامـل الضـغط والاضطهاد من شأنها أن تدفع باتجاه التمسك بـالفكرة المـهدوية أكثر، لا أنها تنشئ هذه الفكرة وتوجدها من حيث الأساس.

إن الدين هو التعبير الأكمل عن الحقائق الإنسانية، والإسلام هو التعبير الأكمل عن الحقائق الدينية، ومدرسة أهل البيت عليه هي التعبير الأكمل عن الحقائق الإسلامية.

وحينما تصرح الأديان بفكرة المنقذ العالمي فإنما تكشف فضلاً عن الحقيقة الغيبية عن ضمير إنساني أكيد وبنحو أكمل، وحينما يصرح الإسلام بهذه الفكرة، إنما يصرح بحقيقة دينية أكيدة وبنحو أكمل مما طرحته الأديان السابقة، وحينما يصرح أهل البيت المناهذة الفكرة فإنما يقدمون البيان الأكمل عن الحقيقة الإسلامية في هذا المضمان.

وحينئذ، فالفرق بين المسألة المهدوية في مفهوم مدرسة الخلفاء ومدرسة أهل البيت المسالة الفرق بين مدرسة تبين الحد الأدنى من الحقيقة ومدرسة تتصدى لبيان الحقيقة الإسلامية بحدها الأعلى، فتتصور الأولى أن الثانية قد سلكت سبيل الغلو والتطرف، ولعل السر في اشتهار التشيع بالمهدوية حتى كأنها من خصائصه وليست من العقائد المجمع عليها بين المسلمين يعود الى اختصاصه بحد الكمال، وتمتع المفهوم المهدوي لديه بخصائص فريدة بها يتحقق المعنى المطلوب من المهدوية.

وهذه الخصائص تتشعب من محور واحد هو أن المهدوية في

مفهوم أهل البيت الميلا ليست نظرة مستقبلية صرفة، وليست مجرد إخبار عن مستقبل سعيد للبشرية سيكون في نهاية المطاف، كماترى ذلك مدرسة الخلفاء، وإنما هي قبل ذلك جزء لا يتجزء من عقيدة الإمامة الاثني عشرية التي قدّر لها سماوياً أن تستوعب التاريخ من لحظة وفاة الرسول الميلا الله اللحظة الأخيرة من حياة البشرية، أو بتعبير آخر، هي مسألة الإمام الثاني عشر الذي بدأت إمامته منذ عام (٢٦٠ ه) و تواصلت حتى الآن، وستتواصل حتى ظهوره في خاتمة التاريخ.

ونحن حينما نبحث في المسألة المهدوية في مفهوم أهل البيت المنظل البد وأن نركز على هذا المحور العقائدي وننظر إليه تارة من زاوية الدليل والبرهان بقصد الإثبات، وأخرى من زاوية الخصائص المترتبة عليه، وثالثة من زاوية القيمة العقائدية التي ينطوي عليها، فهنا ثلاث مراحل من البحث نجعل كل مرحلة في فصل.

## الفصل الأوّل

## الإثبات العقاندي لمفهوم المهدوية عند أهل البيت ﷺ

<sup>(</sup>١) راجع معجم أحاديث الإمام المهدي: ج١ أحاديث النبي عَبَيْرُكُمُ .

 <sup>(</sup>۲) مسند الإمام أحمد: ٨٤/١ ح ٢٤٠ وابن أبي شبية: ٨٧٨/٨، كتاب ٤٠ باب ٢ ح ١٩٠، وابن ماجة ونعيم بن حماد في الفتن عن علي الله قال: قال رسول الله تَلْكِلُولُهُ: «المهدي منا أهل البيت يُصلحه الله في ليلة».

راجع: سنن ابن ماجة: ٢ / ١٣٦٧ ح ٤٠٨٥، والحاوي للفتاوي، السيوطي: ٢/ ٢١٣ و ٢١٥ و وفيه، أيضاً: أخرج أحمد وابن أبي شيبة وأبو داود، عن علي، عن النبي عَبَّمَا فَالَ: «لو لم يبق من الدهر إلا يوم لبعث الله رجلاً من أهل بيتي يملؤها عدلاً كما مائت جوراً»، وراجع: صحيح سنن المصطفى: ٢/ ٢٠٧.

وراجع: معجم أحاديث المهدي: ١/ ١٤٧ وما بعدها، إذ ينقل أحاديث كثيرة عن الصحاح والحسانيد في هذا المعنى. وراجع موسوعة الإمام المهدي / ترتيب مهدي فـقيه إيـماني، الجزء الأول،وفيها نُقُول مصوّرة عن عشرات الكتب لعلماء السنّة ومحدّثيهم في المهدي وصفاته وما يتعلق به، وفيها نسخة مصورة عن محاضرة الشيخ العباد حول ما جاء من الأحاديث والآثار في المهدي اللهادي اللهادي اللهادي المهدي المهديد المهدي المهدي المهدي المهدي المهدي المهديد المهدي المهديد المهد

<sup>(</sup>٣) الحاوي للفتاوي، السيوطي جـلال الديـن: ٢/ ٢١٤، قـال: وأخـرج أبـو داود وابـن مـاجة

الحسين (١)... وأنه التاسع من ولد الحسين (٢)... وأنّ الخلفاء اثنا عشر (٣).

فهذه خمس طوائف من الروايات تتظافر فيما بينها على تبيين مفهوم المهدوية وتشخيص الإمام المهدي، والذي ينظر فيها

والطبراني والحاكم عن أمّ سلمة قالت: سمعت رسول الله عَلَيْجَالَةُ يقول: «المهدي من عشرتي من ولد فاطمة». وراجع صحيح سنن المصطفى الأبي داود: ٢/ ٢٠٨، وسنن ابن ماجة:
 ١٣٦٨/٢ ، ح ٤٠٨٦ .

<sup>(</sup>١) حديث المهدي من ذرية الحسين علي المسادر الآتية على ما نقل في معجم أحاديث المهدي وهي: الأربعون حديثاً لأبي نعيم الأصفهاني كما في عقد الدرر للمقدسي الشافعي، وأخرجه الطبراني في الأوسط على ما في المنار المنيف لابن القيم، وفي السيرة الحلبية: ١/ ١٩٣، وفي القول المختصر لابن حجر الهيئمي. راجع منتخب الأثر للشيخ لطف الله الصافي في ما نقله من كتب الشيعة. وراجع دلائل ضعف الرواية التي تقول بأنّه من ولد الإمام الحسن علي كتاب السيد العميدي دفاع عن الكافى: ١ / ٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) راجع الرواية التي تنص على أنه التاسع من ولد الحسين التلافي في: ينابيع المودة للقندوزي الحنفي: ٢٩٦، وفي مقتل الإمام الحسين للخوارزمي: ١/ ١٩٦، وفي فرائد السمطين للجويني الشافعي: ٢/ ٣١٠ ـ ٣١٥ الأحاديث من ٥٦١ ـ ٥٦٩، وراجع منتخب الأثر للعلامة الشيخ الصافي إذ خرّجها من طرق الفريقين.

 <sup>(</sup>٣) حديث «الخلفاء بعدي اثنا عشركلهم من قريش» أو «لا يزال هذا الدين قائماً ما وليه اثنا
 عشركلهم من قريش».

هذا الحديث متواتر، روته الصحاح والمسانيد بطرق متعددة وإن اختلف في مستنه قبليلاً، نعم، اختلفوا في تأويله واضطربوا. راجع: صحيح البخاري: ١٠ ١٠١ كتاب الأحكام ـ باب الاستخلاف، صحيح مسلم: ٦/ ٤كتاب الإمارة باب الاستخلاف، مسند أحمد: ٥/ ١٠، ٩٣، ٧٠.

يلاحظ ما فيها من التدرج من العنوان الكبير الى العنوان الأصغر حتى تصل الى التحديد الشخصي.

وقد لاحظ السيد الشهيد محمد باقر الصدر على أن هذه الروايات: «بلغت درجة كبيرة من الكثرة والانتشار على الرغم من تحفظ الأثمة على واحتياطهم في طرح ذلك على المستوى العام، وقاية للخلف الصالح من الاغتيال أو الإجهاز السريع على حياته (۱). وليست الكثرة العددية للروايات هي الأساس الوحيد لقبولها، بل هناك \_إضافة الى ذلك \_مزايا وقرائن تبرهن على صحتها، فالحديث النبوي الشريف عن الأثمة أو الخلفاء أو الأمراء بعده وأنهم اثنا عشر إماماً أو خليفة أو أميراً على اختلاف متن الحديث في طرقه المختلفة \_قد أحصى بعض المؤلفين رواياته فبلغت أكثر من مائتين وسبعين رواية (۱) مأخوذة من أشهر كتب الحديث عند الشيعة والسنة بما في ذلك البخاري (۱) ومسلم (۱) والترمذي (۱) وأبى داود (۱)

<sup>(</sup>١) راجع الغيبة الكبري للسيد محمد الصدر: ٢٧٢ وما بعدها.

 <sup>(</sup>٢) راجع التاج الجامع للأصول: ٣/ ٤٠ قال: رواه الشبيخان والتسرمذي، وراجع في تحقيق الحديث وطرقه وأسانيده كتاب الإمام المهدي الله على محمد على دخيل.

 <sup>(</sup>٣) صحيح البخاري / المجلد الثالث: ١/ ١٠١، كتاب الأحكام ـ باب الاستخلاف، طبعة دار
 إحياء التراث العربي ـ بيروت.

<sup>(؛</sup> و ٥ و ٦) راجع: التــاجالجـامع للأصــوك: ٣٠/٣، قــال/تعقيباً عــلىالحــديث: رواه الشــيخان

ومسند أحمد(١) ومستدرك الحاكم على الصحيحين(٢)، و يلاحظ هنا أن البخاري الذي نقل هذا الحديث كان معاصراً للإمام الجواد والإمامين الهادي والعسكري، وفي ذلك مغزيَّ كبيراً؛ لأنه يبرهن على أن هذا الحديث قد شجّل عن النبي على قبل أن يتحقق مضمونه وتكتمل فكرة الأثمة الاثني عشر فعلاً، وهذا يعني أنه لا يوجد أي مجال للشك في أن يكون نقل الحديث متأثراً بالواقع الإمامي الاثني عشري وانعكاسًا له؛ لأن الأحاديث المزيفة التي تنسب الى النبي ﷺ هي انعكاسات أو تبريرات لواقع متأخر زمنياً لا تسبق في ظهورها و تلجيلها في كتب الحديث ذلك الواقع الذي تشكل انعكاساً له، فيها دمنا قد ملكنا الدليل المادي على أن الحديث المذكور سبق التسلسل التاريخي للأثمة الاثني عشر، وضُّبط في كتب الحديث قبل تكامل الواقع الإمامي الاثني عشري، أمكننا أن نتأكد من أنَّ هذا الحديث ليس انعكاساً لواقع ، وإنما هو تعبير عن حقيقة ربانية نطق بها من لا ينطق عن هوي(٣)، فـقال:

 <sup>→</sup> والترمذي، وفي الهامش قال: رواه أبو داود في كتاب المهدي بــافظ: «لا يزال هذا الدين
 قائماً حتى يكون عليكم اثنا عشر خليفة...»، وراجع سنن أبي داود: ٢/ ٢٠٧.

<sup>(</sup>١) مستد الإمام أحمد: ٦ / ١٩١ ح ٢٠٣٥٩.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين: ٣/ ٦١٨.

<sup>(</sup>٣) إشارة الىقولەتعالى: ﴿وما ينطق عن الهوى ۞ إنْ هو إلا وحي يوحىٰ﴾.. النجم: ٣ ـ ٤.

«إنّ الخلفاء بعدي اثنا عشر»(١). وجاء الواقع الإمامي الاثني عشري ابتداءً من الإمام على وانتهاءً بالمهدي الشيء ليكون التطبيق الوحيد المعقول(٢) لذلك الحديث النبوى الشريف»(٣).

لقد أخرج مسلم في صحيحه من طريق قتيبة بن سعيد، عن جابر ابن سمرة، قال: «دخلت مع أبي على النبي الله فسمعته يقول: «إنّ هذا الأمر لا ينقضي حتى يمضي فيهم اثنا عشر خليفة».

قال: ثمّ تكلم بكلام خَفيَ علَيَّ، فقلت لأبي: ما قال؟ قال: «كلّهم من قريش»(٤).

ثمّ أخرجه عن ابن أبي عمر، عنه، وعلى هداب بن خالد، عنه، وعن نصر بن عليّ الجهضّي، عنه، كلّ مخمد بن رافع، عنه، كلّ من طريق.

وأخرجه عن أبي بكر بن أبي شيبة، عنه، من طريقين. وعن قتيبة بن سعيد، عنه، من طريقين آخرين.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريج الحديث.

 <sup>(</sup>۲) اضطرب العلماء في تأويله بعد اطباقهم على صحته، وما أوردوه من مصاديق لا يمكن
قبولها، بل إن بعضها غير معقول تمامأكإدخالهم ينزيد بن معاوية المجاهر بالفسق،
المحكوم بالمروق والكفر أو من هو على شاكلته.

<sup>(</sup>٣) بحث حول المهدي للسيد الشهيد الصدر تأتئ: ١٠٥ ـ ١٠٧ بتحقيق الدكتور عبد الجبار شرارة.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم: ٦ /٣ كتاب الإمارة باب الناس تبع لقريش.

فهذه تسعة طرق للحديث في صحيح مسلم فقط، ناهيك عن كثرة طرقه الأخرى في كتب الحديث لدى السُنة والشيعة (١).

(۱) راجع صحيح البخاري ٤: ١٦٤ - كتاب الأحكام، باب الاستخلاف، مسند أحمد: ١٩٤٨، الأحاديث ٢٠٥١، ٢٠٥٣، ٢٠٠٣، ٢٠٠٣، ٢٠٠١، ٢٠٠٤، ٢٠٥١، ١٠٦١ الأحاديث ٢٠٥١، ١٠٦١ المعجم الكبير، الطبراني: ٢/ ٢٣٨ / ٢٩٩١، سنن الترمذي: ٤/ ٥٠١ مستدرك الحاكم: ٣/ ٢٨٨، حلية الأولياء، أبو نعيم: ٤/ ٣٣٣، فتح الباري: ٣١/ ٢١١، صحيح مسلم بشرح النووي: ٢/ ٢٠١، البداية والنهاية، ابن كثير: ١/ ١٥٣، تفسير ابن كثير: ٢/ ٢٠١ من سورة المائدة، كتاب السلوك في دول الملوك، المقريزي: ١/ ١٣ من القسم الأول، شرح الحافظ ابن قيم الجوزية على سنن أبي داود: ١١/ ٣٦٣، شرح الحديث ٢٥٩، شرح العقيدة الطحاوية: ٢/ ٣٣١، الحاوي للفتاوى، السيوطي: ٢/ ٥٨، عون المعبود شرح سنن أبي داود، العظيم آبادي: ١/ ٣٦٣، شرح الحديث ٢٥٩، مشكاة المعبود شرح سنن أبي داود، العظيم آبادي: ١/ ٣٦٢، شرح الحديث رقم: ٢٧٦، كنز المصابيح، التبريزي: ٣/ ٣٣٧، ٣٨٦، السلسلة الصحيحة، الألباني حديث رقم: ٢٧٦، كنز العمال: ٢١/ ٣٢، ٣٨٨، ٢٢١، ٣٢٨، ٢٢٨، ٢٢١، ٢٢٨، ٢٢٠.

كما أخرج هذا الحديث محدّثو الشيعة أيضاً نذكر منهم الصدوق في كمال الديس ١: ٢٧٢. والخصال ٢: ٢٦٩ و ٤٧٥، وقد تابع طرق الحديث ورواته من الصحابة في إحـقاق الحق: ١٣/ ١ ـ ٥٠.

## اضطراب مدرسة الخلفاء في تفسير الخديث

والسؤال هنا، من هم هؤلاء الخلفاء؟

قبل أن نختار اجابة محدّدة على هذا السؤال لابـد مـن طـرح الاحتمالات المتصورة في معنى هـذا الحـديث، ومـقصود النـبي الأعظميَّة منه، وهنا احتمالان لا ثالث لهما، وهما:

السياسي للأمة من بعده، بنحو من التنبؤ والكشف عن المستقبل، السياسي للأمة من بعده، بنحو من التنبؤ والكشف عن المستقبل، على غرار تنبؤات كثيرة صدرت منه والله في شؤون مختلفة. في كون مفاد الحديث هو الإحمال عن الواقع المستقبلي للأمة. ولنطلق على هذا الاحتمال اسم «التفسير المستقبلي».

٢ ـ أن يكون مقصوده الله المعارف المتعين اثني عشر إماماً وخليفة من بعده، فيكون مفاده الإنشاء والتنصيب بلحاظ مقتضيات الشريعة، لا الاخبار بلحاظ الواقع المستقبلي. ولنطلق على هذا الاحتمال اسم «التفسير العقائدي».

ومقتضى البحث العلمي أن ننظر في هذين الاحتمالين ونختار ما تؤيده الشواهد والأدلة والبراهين العقلية والنقلية، إلا أن مدرسة الخلفاء لما آمنت منذ البدء بشرعية نظام الخلافة ورفضت نظرية التعيين، وأقامت تراثها الكلامي والفقهي على هذا الأساس، وجدت نفسها أمام احتمال واحد لا مفر لها عنه، وهو الاحتمال

الأول، واضمطرت الى تمأويل كل ما يعارضه، والأخمذ بمهذه التأويلات مهماكانت تعسفية وبعيدة عن القواعد العقلية والعرفية، باعتبارها أمراً لا بديل عندها عنه.

وكان عليها أن تنظر الى الحديث نظرة علمية متحررة من أي فكرة مُسبقة لتتأكد بنفسها من سقم التفسير المستقبلي للحديث، فإن كان النبي ينظر الى ما سيجري عليه الواقع فما الداعي الى التحديد باثني عشر خليفة مع امتداد المستقبل أكثر من هذا؟ وإن كان النبي ينظر الى الخلافة الصحيحة المطابقة للموازين الشرعية فإن مدرسة الخلفاء لم تقطع ولم تجمع على شرعية غير الخلفاء الأربعة، ومن هنا اضطربت آراؤها في تحديد اشخاص الخلفاء الاثنى عشر.

فالخلفاء الاثنا عشر عند ابن كثير: الخلفاء الأربعة، وعـمر بـن عبدالعزيز، وبعض بني العباس، واستظهر أنّ المهديّ منهم (١٠).

وعند القاضي الدمشقي: الخلفاء الأربعة، ومعاوية، وينزيد بن معاوية، وعبدالملك بن مروان وأولاده الأربعة (الوليد، وسليمان، ويزيد، وهشام)، وأخيراً عمر بن عبدالعزيز (٢).

وعند ولي الله المحدِّث في قرة العينين ـكــما جــاء فــي عــون

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن الكريم، ابن كثير: ٢ / ٣٤ في تفسير الآية ١٢ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) شرح العقيدة الطحاوية، القاضي الدمشقي: ٢/ ٣٣٦.

المعبود: -الخلفاء الأربعة، ومعاوية، وعبدالملك بن مروان، وأولاده الأربعة، وعمر بن عبدالعزيز، ووليد بن يزيد بن عبدالملك، ثم نقل عن مالك بن أنس أنه أدخل عبدالله بن الزبير فيهم. ولكنه رفض قول مالك، مستدلاً بما روي عن عمر وعثمان؛ عن النبي ما يدل على أنّ تسلط ابن الزبيركان مصيبة من مصائب هذه الأمة، ثم ردّ من أدخل يزيد بينهم، مصرحاً بأنّه كان سيئ السيرة (۱).

وقال ابن قيم الجوزية: «وأمّا الخلفاء: اثنا عشر، فقد قال جماعة منهم أبوحاتم وابن حبّان وغيره: ان آخرهم عمر بن عبدالعزيز، فذكروا الخلفاء الأربعة، ثم معاوية، ثم يزيد ابنه، ثم معاوية بن يزيد، ثم مروان بن الحكم، ثم عبدالملك ابنه، ثم الوليد ابن عبدالملك. ثم ممر بن عبدالعزيز، وكانت عبدالملك. ثم على رأس المائة، وهو القرن المفضل الذي هو خير القرون، وكان الدين في هذا القرن في غاية العزة، ثم وقع ما وقع» (٢).

وقال النوربشتي: «السبيل في هذا الحديث وما يتعقبه في هذا المعنى أنه يحمل على المقسطين منهم، فإنّهم هم المستحقون لاسم

<sup>(</sup>١) عون المعبود في شرح سنن أبي داود: ١١/ ٢٤٦ شرح الحديث ٤٢٧، كتاب المهدي ط دار الكتب العلمية.

<sup>(</sup>٢) عون المعبود في شرح سنن أبي داود: ١١/ ٢٤٥.

الخليفة على الحقيقة، ولا يلزم أن يكونوا على الولاء، وإن قُدّر أنهم على الولاء فإنّ المراد منه المسمون بها على المجاز، كذا في المرقاة»(١).

وعند المقريزي: الخلفاء الأربعة، ثم الإمام الحسن الله قال: «وبه تمت أيام الخلفاء الراشدين»، ولم يُدخِل أحداً من بني أمية حيث صرح بأنّ الخلافة صارت بعد الإمام الحسن اله ملكاً عضوضاً، قال: «أيّ فيه عسف وعنف!!»، كما لم يُدخل أحداً من بني العباس، مصرحاً أنّ في خلافتهم «افترقت كلمة الإسلام وسقط اسم العرب من الديوان، وأدخل الأتراك في الديوان، واستولت الديلم، ثم الأتراك، وصارت لهم دول عظيمة جداً، وانقسمت ممالك الأرض عدة أقسام، وصار بكل قطر قائم يأخذ الناس بالعسف، ويملكهم بالقهر»(٢).

وهكذا يلاحظ بوضوح اضطراب مدرسة الخلفاء في تفسيرها لهذا الحديث، ووقوعها في مطبّات يتعذّر عليها الخروج منها ما دامت تصر على التفسير المستقبلي له.

وقد قال السيوطي في الحاوي: «لم يقع الى الآن وجود اثني

<sup>(</sup>١) عون المعبود في شرح سنن أبي داود: ١١/ ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) السلوك لمعرفة دول الملوك: ١ / ١٣ ـ ١٥ القسم الأول.

عشر اجتمعت الأمة على كلّ منهم»(١).

ولوكان التفسير المستقبلي في نفسه صحيحاً ومقبولاً لآمن به صحابة النبي النبي قبل غيرهم، ولظهر آثار ذلك على لسان الخلفاء أنفسهم، ولقال أولهم: أنا أول الخلفاء الاثني عشر، ولقال الثاني والثالث الى الثاني عشر مثل ذلك، ولكان مثل هذا الاذعاء افتخاراً وشاهداً يساعد على إثبات شرعية كل منهم، بينما لم يسجّل التاريخ ادعاءً لأي من الأسماء المذكورة في سلسلة الخلفاء الاثني عشر الافتراضية بمثل ذلك.

ثم إن الحديث يدل على أن فيرة إمامة الأئمة الاثني عشر تستوعب التاريخ الإسلامي الى نهايته بحيث تموج الأرض بأهلها من بعدهم. فقد روى أهل السنة عن النبي الله أنه قال: «لا يزال هذا الدين قائماً الى اثني عشر من قريش، فإذا هلكوا ماجت الأرض بأهلها» (٢). ولم تمج الأرض بعد موت عمر بن عبدالعزيز بأهلها، بلكان انتشار علوم الدين كالفقه والحديث والتفسير في القرنين الثالث والرابع الهجريين، حتى بلغت علوم الدين قمتها في الاتساع والسمول بعد موت هؤلاء الخلفاء الاثني عشر عند أهل السنة، والمفروض أن تموج الأرض بأهلها!

<sup>(</sup>١) الحاوي للفتاوي: ٨٥/٢

<sup>(</sup>٢) كنز العمال: ١٢/ ٣٤ ح ٣٣٨٦١، اخرجه ابن النجار، عن أنس.

ورووا أيضاً، عن جابر بن سمرة: «لا تزال هذه الأمة مستقيماً أمرها، ظاهرة على عدقها، حتى يمضي منهم اثنا عشر خليفة، كلهم من قريش، ثم يكون المرج»(١).

وإذاكان المراد بالمرج هو القلق، والاضطراب، والالتباس، فيقتضي أن لا يكون شيء منه الى عهد عمر بن عبدالعزيز، ولكن التاريخ لا يعرف فتنة عظم بها القلق، واشتد بها الاضطراب، وكثر فيها التباس الحق بالباطل من فتنة معاوية وخروجه على خليفة المسلمين، وهذا يدل على أن المراد بالمرج هو أعظم من القلق والاضطراب والالتباس، ولعل المراد ترك الدين بالكلية، وهذا ما لم يحصل إلا عند اقتراب الساعة، التي يسبقها ظهور الإمام المهدي الله وما يعقب انتقاله الى الرفيق الأعلى من أحداث.

ثم ما معنى ادخال الملوك في عداد الخلفاء، فقد روى أهل السنة، عن سعد بن أبي وقاص أحد العشرة المبشرة، ومن رجال الشورى الذين عينهم عمر ، أنه دخل على معاوية وقد تخلف عن بيعته، فقال: «السلام عليك أيها الملك، فقال له: فهلا غير ذلك؟ أنتم المؤمنون وأنا أميركم. قال: نعم، إن كنّا أ مرناك، وفي لفظ: نحن المؤمنون ولم نؤمرك» وقد أنكرت عائشة على معاوية دعواه الخلافة، كما أنكرها ابن عباس، والإمام الحسن المؤلمة حتى بعد

<sup>(</sup>۱) كنز العمال : ۱۲ / ۳۲ حديث ۲۳۸٤۸.

الصلح (١١)، فهو من البغاة بالاتفاق؛ لحديث: «يا عمار تقتلك الفئة الباغية». ولست أدري كيف يصحُّ أن يكون الباغي على الخليفة الشرعى خليفة لرسول الله الله الله الله على المؤمنين!!

وما معنى ادخال يزيد الفاجر، المعلن فجوره وانتهاكه لحرمات الله تعالى \_ وهذا من أعجب العجب حقاً إذكيف يصح للمسلم أن يجعل من يسفك دماء أهل بيت رسول الله وينفر و جنده المدينة المنورة ويقتلوا عشرة آلاف من أهلها حتى أنه لم يبق بدرياً بعد موقعة الحرّة، \_ خليفة لرسول الله وكذلك الحال مع ملوك الشجرة الملعونة بنض القرآن الكريم، ولقد رآهم النبي في منامه الشجرة الملعونة بنض القرآن الكريم، ولقد رآهم النبي في منامه ورؤيا الأنبياء صادقة كفلق الصبح بأنهم ينزون على منبره نزو القرود، باتفاق معظم المفسرين من أهل السنة، وذلك عند تفسيرهم الآية الستين من سورة الإسراء، بما لا حاجة الى تتبع كلماتهم.

وهكذا يظهر بوضوح ثلاث نتائج حاسمة هي:

١ ـ فشـل التـفسير الاخـباري المستقبلي لحديث الخلافة
 الاثنى عشرية.

٢ ـ دور العامل السياسي في إلجاء مدرسة الخلفاء إلى ذلك التفسير.

<sup>(</sup>١) راجع الغدير للعلامة الأميني: ١/ ٢٦ ـ ٢٧، فقد ذكر ذلك مخرجاً عن كتب أهل السنّة.

"-انحصار الحقيقة الشرعية بالتفسير العقائدي الإنشائي القائل بدلالة الحديث المذكور على نصب اثني عشر إماماً للمسلمين، وهو التفسير الذي قامت عليه أدلة عقلية وقرآنية ونبوية كثيرة جداً نجدها مبسوطة في التراث الإمامي القديم والحديث، في مجالات التفسير والحديث وعلم الكلام والتاريخ.

ويبدو أن التاريخ قد أبى إلّا أن يبقى الأئمة الاثنا عشر من أهل البيت الله مصداقاً وحيداً للحديث المذكور لاينازعون في ذلك حتى على مستوى الاذعاء، أولهم أمير المؤمنين الله وآخرهم الإمام المهدي بن الحسن العسكري الله وفي ذلك ما لا يحصى كثرة من الأحاديث الشريفة الدالة عليه، ونشير هنا الى أحدها، وهو ما أخرجه الجويني الشافعي في فرائد السمطين، عن ابن عباس، عن النبي بَرَّا أَنّه قال: «أنا سيد النبيين، وعلى بن أبي طالب سيد الوصيين، وإنّ أوصيائي بعدي اثنا عشر أولهم على بن أبي طالب، وآخرهم المهدي» (١٠).

ومن هنا احتمل بعض المحققين (٢) أن ما ذكر ته كتب الحديث من أن جابر بن سمرة حينما خفي عليه بعض كلام النبي الله فسأل أباه عما خفي عليه من كلامه الله أبوه بأنه الله قال: «كلهم من قريش»، احتمل أن جواب الأب فيه تحريف، ذلك أن الروايات

<sup>(</sup>١) فرائد السمطين: ٢/ ٣١٣، ح ٥٦٤.

<sup>(</sup>٢) الغدير والمعارضون، السيد جعفر مرتضى العاملي: ٧٠\_٧٢.

علّلت خفاء الجواب بر «ثم لغط القوم و تكلموا» و «ضج الناس» «فقال كلمة أصمتنيها الناس» «فصرخ الناس فلم أسمع ما قال» «فكر الناس وضجّوا» «فجعل الناس يقومون ويقعدون». فكل هذه التعليلات لا تتناسب مع العبارة التي لم يسمعها الراوي، لأن جعل الخلافة في قريش أمر يسرّهم ولا يوجب اللغط والضجيج، والمتناسب مع هذه الحالات الموصوفة في الروايات أن تكون والمتناسب مع هذه الحالات الموصوفة في الروايات أن تكون ينابيع المودة حيث ذكر أن العبارة التي قالها النبي على هي: «كلهم من ينابيع المودة حيث ذكر أن العبارة التي قالها النبي على هي: «كلهم من ينابيع هاشم» (۱).

ذلك أن الترابط الصميمي بين مسألة الإمامة الاثني عشرية والمسألة المهدوية، من شأنه أن ينقل الى المسألة المهدوية النتائج

<sup>(</sup>١) ينابيع المودّة: ٣/ ١٠٤ باب ٧٧.

الثلاثة الحاسمة التي ظهرت على بساط البحث. فإن فشل التفسير المستقبلي للإمامة الاثني عشرية يعني بالنتيجة فشل هذا التفسير بالنسبة الى المهدوية أيضاً، كما أن ثبوت المنشأ السياسي لهذا التفسير على صعيد الإمامة الاثني عشرية يعني بالنتيجة ثبوته بحق المهدوية أيضاً، حيث إن مدرسة الخلفاء كما جعلت حديث الخلافة الاثني عشرية اخبارياً مستقبلياً كتفريع منها على القول بصحة نظرية السقيفة والخلافة وشرعيتها، كذلك رأت ضرورة الجنوح بالمسألة المهدوية صوب الرؤية المستقبلية ، فراراً من القول بإمامة أهل البيت المنظرية وعدم شرعية نظام الخلافة، كما أن ثبوت بإمامة أهل البيت العقائدي لحديث الإمامة الاثني عشرية يعني بالنتيجة ثبوت حقائية المفهوم العقائدي للمسألة المهدوية.

# الفصل الثاني خصائص مفهوم المهدوية عند أمل البيت ﷺ

وبمعدما تمم الاثمبات العقائدي لمفهوم المهدوية عند أهل البيت على ندخل في مرحلة جديدة من البحث، وهي مرحلة البحث في الخصائص المترتبة على هيذا المفهوم، واثبات أنها خصائص واقعية لها تحقق تأريخي وشرعي، وأن الاعتقاد بمها لا يلزم منه خدِشة عقائدية ولا مفارقة تأريخية، وهي: الخصوصية الأولى: مراحية تكيير المن المساوى

تحقق ولادة الإمام المهدي في أجواء سرّية مقصودة لا بد منها

ومع ثبوت المفهوم المهدوي عند أهل البيت ﷺ يصبح واضحاً أن من أبرز مقتضيات هذا المفهوم أن تكون ولادة الإمام الشاني عشر مقرونة بالسرية والكتمان حتى تـتسنى له الغـيبة بـعد ذلك، والاختفاء عن الأنظار الى مكان آمن يختاره الله له الى حين يأذن له بالظهور، باعتباره الكوكب الأخير في سماء الإمامة، والإمام الذي لا إمام للمسلمين بعده، وهذا المعنى يستلزم حياة خفية وعمراً مديداً وولادة سرّية، حتى يبقى موقع الإمامة مشغولاً عـلى مـدى الدهر بإمام من الأئمة الاثنى عشر ﷺ حي أوغائب. وحينئذ، فمن غير المناسب أن يقال: لماذا لم تكن ولادة الإمام، ووجوده بعد أبيه أمراً مشهوداً، ملموساً لكل من أراد حتى نصدق به؟ فإنه لوكان كذلك لما تيسرت له الغيبة والاختفاء عن الأنظار، ولماكان هو الإمام الثاني عشر، ولكان الأئمة أكثر من هذا العدد، وهذا ما يخالف الأدلة النبوية المذكورة آنفاً، فالولادة السرية من المستلزمات والمقتضيات الطبيعية لتلك الأدلة.

وهذا ما يوضح أن الاثبات الخارجي لقضية، من نوع قضية ولادة الإمام المهدي ووجوده وحياته، لا يمكن الاكتفاء فيه بالبحث التاريخي، ما دمنا نؤمن منذ البداية أنها مقرونة بدرجة شديدة من السرية والكتمان، بل هو إثبات عقائدي تاريخي تقوم فيه العقيدة بلعب دور أساسي، فيما بلعب البحث التاريخي فيها دوراً تكميلياً، لأننا نذعن منذ البدء بوجود المنكرين لها والمشككين فيها، مادامت القضية سرية مكتومة، والمطلعون عليها عدد محدود من الناس، بنحو يسمح للآخرين حتى وإن كانوا من الحلقات القريبة من الإمام، ومن خلصاء الشيعة بالانكار والتشكيك ماداموا محجوبين عن الحقيقة السرية المكتومة، بحيث لو سألهم سائل عن ولادة الإمام المهدي ووجوده وحياته، لأنكروا ذلك، ولنقلوا عن سائر الناس أنهم أيضاً لم يروه ولم يسمعوا بخبر ولادته ووجوده. فنحن لا نتحدث عن قضية مادية يسمعوا بخبر ولادته ووجوده. فنحن لا نتحدث عن قضية مادية

محسوسة بكل أبعادها وجهاتها وتخضع لتسجيل تاريخي كامل حتى نعتمد في إثباتها وإنكارها على المؤرخين والرواة، وإنما نتحدث من حيث الأساس عن قضية غيبية ، سوى أنها ليست غيبية بنحو مطلق وإنما لها شعاع محسوس يطلع عليه أفراد منتخبون، يطلعون على ولادته فيشهدون عليها، وعلى غيبته الصغرى فيشهدون عليها، وعلى غيبته الكبرى فيشهدون عليها، ولهذا قلنا إن مفهوم أهل البيت المهلال عن المهدوية مفهوم عقائدي. بمعنى أن إنكار المنكرين لا يكون في مثل قضية الإمام المهدي المهدي المناز المناز المنكرين وجوده، ما دمنا قد المهدي البداية أن القضية سرية مكتومة، ومن الضروري الاكتفاء من ناحية البحث التأريخي باثبات وجود من رآة واطلع عليه وسمع بوجوده وأذعن له، دون الالتفات الى إنكار المنكرين الذي يعتبر طاهرة طبيعية بالنسبة الى قضية سرية مكتومة.

وهنا سنطوي بحثين: بحث في الشواهد الدالة على ولادة الإمام واستمرار وجوده، وبحث آخر نناقش فيه أدلة المنكرين له على .

### الشواهد التاريخية الدالة على وجود الإمام المهدى ﷺ

وهذه ناحية واسعة تظافرت عليها أرقام تــاريخية كــثيرة جــداً نصنفها فيعدّة نقاط:

١ - شهادة الإمام الحسن العسكري الله بولادة ابنه الإمام المهدي الله الله الإمام المهدي الله وفي ذلك أحاديث كثيرة نقلها أثبات الشيعة ورواتهم، ننقل منها:

الحديث المروي عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن المحاق، عن أحمد بن السحاق، عن أبي هاشم الجعفري، قال: «قلت لأبي محمد للله الله عني من مسألتك، فتأذن لي أن أسألك؟ فقال: سَل. قلت: يا سيدي هل لك ولد؟ فقال: نعم» (١١)

وفي هذا الحديث الكفاية سنداً ودلالة فهذه كتب الرجال تشهد بجلالة محمد بن يحيى أبي جعفر العطار القمّي الذي لا زال قبره الى الآن معروفاً ومشهوراً يزار، وتشهد لعلو مكانة أحمد بن اسحاق بن عبدالله بن سعد بن مالك بن الأحوص الأشعري أبي علي القمّي، عند الإمام الحسن العسكري الله وتشهد أيضاً لمنزلة داود بن القاسم بن اسحاق بن عبدالله بن جعفر بن أبي طالب أبي هاشم الجعفري. ثمّ انظر قلّة الوسائط في إسناد هذا الحديث، الذي يُعبر عن أمثاله بقرب الإسناد الذي يعتبر من الشواهد المؤيدة للحديث.

<sup>(</sup>١) أُصول الكافي: ١/ ٣٢٨، كتاب الحجّة باب الإشارة والنص الى صاحب الدار .

#### ٢ ـ شهادة القابلة

وهي أخت إمام، وعمة إمام، وبنت إمام، العلوية الطاهرة حكيمة بنت محمد الجواد، وأخت الإمام الهادي، وعمة الإمام العسكري، حيث صرّحت بمشاهدة ولادة الإمام الحجة على ليلة مولده (١١)، وهي التي تولّت أمر نرجس والدة الإمام الحجة على وبإذن من أبيه الحسن العسكري الله (٢٠).

## ٣-عشرات الشهادات برؤية الإمام عليه

وهنا قائمة طويلة من الأسلماء، من رأى الإمام المهدي واتصل به وشهد برؤيته إياه، سجلتها المصادر التاريخية، وجمعها بعض المصنفين في مصنفات خاصة، مثل: (كتاب تبصرة الولي فيمن رأى القائم المهدي) للسيد هاشم البحراني ذكر فيه (٧٩) شخصا شهد برؤية الإمام الله في طفولته أو في غيبته الصغرى، وذكر أسماء المصادر التي اعتمد عليها في ذلك، وأحصى الشيخ أبو طالب التبريزي زهاء (٤٠٠) أشخاص ممن رأى الإمام الله وشهد به (٢٠١). وأحصى الشيخ الصدوق المتوفى سنة ( ٣٨١)

<sup>(</sup>١) أصول الكافي: ١/ ٣٣٠، كتاب الحجة، باب تسمية من رآه الله ال

<sup>(</sup>٢) كمال الدين: ٢/ ٤٢٤، باب ٤٢.

<sup>(</sup>٣) من هو المهدي، أبو طالب تجليل التبريزي: ٥٠٦\_٤٦٠.

بغيبة الإمام المهدي الله قريب جداً \_ (٦٤) شخصاً شهد برؤية الإمام الله وكان كثير منهم وكلاء له (١١)، وهم من مدن شتى.

فمن وكلاءه: من أهل أذربيجان: القاسم بن العلاء. ومن الأهواز: محمد بن إبراهيم بن مهزيار. ومن بغداد: حاجز البلالي، وعثمان ابن سعيد العمري، ومحمد بن عثمان بن سعيد العمري، والعطار. ومن الكوفة: العاصمي. ومن قم: أحمد بن إسحاق. ومن نيسابور: محمد بن شاذان. ومن همدان: البسامي، ومحمد بن أبي عبدالله الكوفى الأسدي، ومحمد بن ضالح.

أمّا من رآه الله من غير الوكلاء، منهم: من أهل اصفهان: ابن باشاذاله. ومن الأهواز: الحصيني. ومن بغداد: أحمد بن الحسن، وإسحاق الكاتب من بني نوبخت، وأبو عبدالله الخيبري، وأبو عبدالله بن فروخ، وأبو عبدالله الكندي، وأبو القاسم بن أبي حليس، وأبو القاسم بن أبي الحسن الله وأبو القاسم بن دبيس، ومسرور الطباخ مولى أبي الحسن الله والنيلي، وهارون الفزاري. ومن الدينور: أحمد ابن أخي الحسن بن هارون، وعمه الحسن بن هارون. ومن الري: أبو جعفر الرفّاء، وعليّ بن محمد، والقاسم بن موسى، وأبو محمد بن هارون، ومحمد بن محمد بن هارون، ومن قزوين: عليّ بن

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٢ / ٤٤٢ باب ٤٣، وبحار الأنوار: ٥٢ / ٣٠ باب ٢٦.

أحمد، ومرداس. ومن قم: الحسن بن النضر، والحسين بن يعقوب، وعليّ بن محمد بن إسحاق، ومحمد بن محمد. وعليّ بن محمد بن الوجناء النصيبي. ومن مصر: أبو رجاء. ومن نصيبين: أبو محمد بن الوجناء النصيبي. ومن همدان: جعفر بن حمدان، ومحمد بن كشمرد، ومحمد بن هارون. ومن اليمن: ابن الأعجمي، والجعفري، والحسن بن الفضل ابن يزيد، وأبوه الفضل بن يزيد، والشمشاطي. كما ذكر أيضاً من رآه من أهل شهرزور، والصيمرة، وفارس، وقابس ومرو.

فهل يعقل اتفاق هؤلاء جميعاً وتواطؤهم على الكذب؟ وفيهم اثبات ثقات صرحت كتب الرجال بتوثيقهم؟

# مراضي كالمراضي المساوي المراضي المساوي المساوي المساوي المساوي المساوي المساوي المساوي المساوي المساوي المساوي

لقد تعاملت السلطة العباسية بعد وفاة الإمام الحسن العسكري الله مع عائلته تعاملاً يدل على خيفتها من مولود خطير خفي عنها، فراحت تبحث عنه بكل ما أوتيت من وسيلة وقدرة، حيث أمر المعتمد العباسي المتوفى سنة (٢٧٩ هـ) شرطته بتفتيش دار الإمام الحسن العسكري تفتيشاً دقيقاً والبحث عن الإمام المهدي المعتمد العباس جواري أبي محمد الله، واعتقال حلائله يساعدهم على ذلك جعفر الكذاب، وأجرى على مخلفي أبي محمد المعتمد، وتصغير، بسبب ذلك كل عظيمة، من اعتقال، وحبس وتهديد، وتصغير، بسبب ذلك كل عظيمة، من اعتقال، وحبس وتهديد، وتصغير،

# واستخفاف وذلِّ<sup>(١)</sup>.

كل هذا والإمام المهدي الله في الخامسة من عمره، ولا يسهم المعتمد العمر بعد أن عرف أن هذا الصبي هو الإمام الذي سيهد عرش الطاغوت لما شاع وانتشر من الخبر، بأن ثاني عشر أهل البيت المن سيملأ الدنيا قسطاً وعدلاً بعدما ملئت ظلماً وجوراً، فكان موقفه من المهدي، كموقف فرعون من موسى الله الذي ألقته أمّه ـ خوفاً عليه \_ في اليم صبياً.

ولم يكن المعتمد العباسي وحده قد عرف هذه الحقيقة، وإنّما عرفها من كان قبله كالمعتز، والمهتدي، ولهذا كان الإمام الحسن العسكري الله حريصاً على أن لا ينتشر خبر ولادة الإمام المهدي إلّا بين أفراد منتخبين من شيعته ومواليه.

لقدكان تصرّف السلطة كاشفاً عن أنّها وسائر الناس قد أدركوا تماماً أنّ حديث جابر بن سمرة لا ينطبق عليهم ولا على من سبقهم من الأمويين، وإنّما مصداقه الوحيد هم أهل بيت النبوّة، ومهبط الوحى والتنزيل.

وإلا فأيّ خطر يهددكيانهم في طفل لم يتجاوز عمره خمس سنين، لو لم يمعتقدوا أنّه هو المهدي المنتظر الذي تحدثت عنه الأجاديث

<sup>(</sup>١) الإرشاد، الشيخ المفيد: ١/ ٣٣٦.

المتواترة؟! يقول أحد الباحثين: ولو لم يكن مولوداً حقاً فما معنى حبس الجواري وبث القابلات لتفتيش من بهن حمل، ومراقبتهن مدة لا تصدّق، إذ بقيت إحداهن تحت المراقبة لمدة سنتين! كل هذا مع مطاردة أصحاب الإمام العسكري الله والتشنيع عليهم، مع بث العيون للتجسس عن خبر المهدي الله وكبس داره بين حين وآخر؟

ثم ما بال السلطة لم تقتنع بما زعمه جعفر من أنّ أخاه الله مات ولم يخلّف؟

أماكان بوسعها أن تعطيه حقّه من الميراث وينتهي كلّ شيء من غير هذا التصرُّف الأحمق الذي يدلّ على ذعرها وخوفها من ابن الحسن عجل الله تعالى فرجه الشريف؟!

نعم، قد يقال بأن حرص السلطة على إعطاء كل ذي حقَّ حقه هو الذي دفعها الى التحري عن وجود الولد لكي لا يستقل جعفر بالميراث وحده بمجرد شهادته!

فنقول: ليس من شأن السلطة الحاكمة آنذاك أن تتحرى عن هذا الأمر بمثل هذا التصرف المريب، بلكان على الخليفة العباسي أن يحيل دعوى جعفر الكذاب الى أحد القضاة، لا سيّما وأنّ القيضية من قضايا الميراث التي يحصل مثلها كلّ يبوم مرات، وعندها سيكون بوسع القاضي أن يفتح محضراً تحقيقياً، فيستدعى مثلاً

عــمة الإمــام الحســن العسكـري ١١٤ ، وأمــه، وجـواري الإمـام ، والمقربين الى الإمام الحسن العسكري من بني هاشم، ثمّ يستمع الى أقوالهم، ويثبت شهاداتهم، ثمّ ينهىكل شيء، ولكن وصول هذه القضية الى أعلى رجل في السلطة، وبهذه السرعة ولمّا يـدفن الإمام الحسن العسكري، وخروج القضية عن دائرة القضاء مع أ نَّها من اختصاصاته، ومن ثم تصرف السلطة الغاشمة على نحو ما مرّ، كل ذلك يقطع بـأنّ السلطة كانت عـلى يـقين بـأن المهدى الموعود هو الحلقة الأخيرة من حلقات السلسلة المطهرة التي لا يمكن أن تنقطع بموت الإمام الحادي عشر الله ، خصوصاً بعد أن تواتر لدى الجميع قوله ﷺ: «وإنّهما \_أي: الكتاب، والعترة \_ لن يفترقا حتى يردا على الحُوض» ومعنى عدم ولادة المهدى الله ، أو عدم استمرار وجوده، انقراض العترة، وهذا ما لا يقوله أحد ممّن تسمى (بإمرة المؤمنين) من العباسيين؛ لأ نّه تكذيب لنبيّنا الأعظم على الله المؤمنين الأعظم الله الله المؤلمة الله المؤلمة الم بل لا يقوله أحد من المسلمين إلا من هان عليه أمر هذا التكذيب، أو من خدع نفسه بتأويل حديث الثقلين وصرف دلالته الى ما لم یأت به سلطان مبین»<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) دفاع عن الكليني: ١ / ٥٦٧ ـ ٥٦٨ لحسن هاشم ثامر العميدي.

## ٥ ـ اعترافات علماء السنّة بولادة الإمام المهدي عليه

قال السيد ثامر العميدي في هذا الصدد:

«بسلغت اعترافات الفقهاء، والمحدثين، والمفسرين، والمؤرخين، والمحققين، والأدباء، والكتاب من أهل السنّة أكـثر من مائة اعتراف صريح بولادة الإمام المهدي الله، وقد صرح ما يزيد على نصفهم بأنّ الإمام محمد بن الحسن المهدي عجل الله تعالى فرجه الشريف، هو الإمام الموعود بظهوره في آخر الزمان. وقد رتبت هذه الاعترافات بحسب وفيات أصحابها، فوجدتها متصلة الأزمان، بحيث لا تتعذر معاصرة صاحب التصريح اللاحق، لصاحب التصريح السابق، وذلك ابتداءً من عصر الغيبة الصغرى الى وقتنا الحاضر، وسوف نَذَكَّر أقوالَ بعضُهم التي وقفت عليها في مصادرهم ريثما يأتي دورهم، مع الاكتفاء بذكر اسماء الآخـرين فقط دون التعرض لأقوالهم؛ لتعذر تسجيلها في هذا الفصل، حيث بلغت أقوال تسعة وعشرين واحداً منهم فيكتاب إلزام الناصب ما يزيد على ماثة صحيفة (١)، فكيف الحال مع تسجيل أقوالهم كلهم؟ على أنّ ما سنذكره في المتن دون الإشارة الى مصدره في الهامش، هو دليل أخذنا ذلك من كتب الشيعة الإمامية التي سبقت الي هـذا

<sup>(</sup>١) إلزام الناصب في إثبات الحجّة الغائب (عُجِّلُ فرجه) الشيخ على اليـزدي الحـائري: ١/ ٣٢١- ٤٤٠.

المجال مع اعتنائها بتسجيل رقم الجزء، ورقم الصحيفة مع مكان وسنة الطبع؛ ولعل من أوسعها في هذا الباب كتاب «المهدي المنتظر في نهج البلاغة» للشيخ مهدي فقيه إيماني، حيث ذكرفيه مائة ورجلين من رجالات أهل السنة الذين اعترفوا بذلك (۱۱) مكتفياً بذكر أسمائهم ومصادرهم بأجزائها وصحائفها دون التعرض لأقوالهم، وربما اضطر الى تعيين واسطته اليهم بدقة، وقد فاته ما يقرب من ثلاثين اسماً، وكان جلّ اعتمادنا عليه، ولم نستدرك عليه شيئاً ؛ لأن ما فاته سقني اليه غيري (۲)، حتى عاد دوري في هذا الدليل منقتصراً على الجمع والترتيب بحسب القرون» (۳)،

بحسب القرون» (٣) مصنفاً من مصنفات أهل السنة ذكر الإمام ثم ذكر أسماء (١٢٨) مصنفاً من مصنفات أهل السنة ذكر الإمام المهدي في كتاب من كتبه بعنوان: الإمام الشاني عشر من أثمة أهل البيت المشلال

منهم من عاصر الميلاد والغيبة الصغرى، ولشهادات هؤلاء قيمتها

<sup>(</sup>١) المهدي المنتظر في نهج البلاغة / الشيخ مهدي فقيه إيماني: ١٦ ـ ٣٠.

 <sup>(</sup>٢) الإمام الثاني عشر، السيد محمد سعيد الموسوي: ٢٧ ـ ٧٠ وقد استدرك عليه محقق الكتاب
ثلاثين رجلاً من أهل السنة كما في هامش المصدر: ٧٧ ـ ٨٩، المهدي الموعود المنتظر
عند أهل السنة والإمامية، الشيخ نجم الدين العسكري: ١/ ٢٢٠ ـ ٢٢٦.

٣) دفاع عن الكافي: ١/ ٥٦٨.

التاريخية المعروفة، ومن بينهم:

١ ـ أبـو بكـر الروياني ، محمد بـن هـارون (المـتوفّى سـنة ٣٠٧هـ) في كتابه (المسند).

۲ \_أحمدبن إبراهيمبن على الكندي، من تـلامدة ابن جـرير
 الطبرى المتوفى سنة (٣١٠ه).

٣- محمد بن أحمد بن أبي الثلج ، أبو بكر البغدادي (المتوفّى سنة ٣٢٢ه) في (مواليد الأثمة) وهو مطبوع ضمن كتاب (الفصول العشرة في الغيبة) للشيخ المفيد، ومع كتاب (نوادر الراوندي) ط النجف الأشرف سنة (١٣٧٠ه) وممّن هو قريب العهد به من الأعلام الكيار: الخوارزمي (المتوفّى سنة ٣٨٧ه) في (مفاتيح العلوم: ٣٨٠) طبعة ليدن - ١٨٩٥م.

#### وقفة مع المنكرين

اتّضح مما سبق أن المسألة المهدوية مسألة عقائدية قبل أن تكون تاريخية، وأن الدليل عليها عقائدي قبل أن يكون تاريخياً، واتَّضح أيضاً عدد من الأدلَّة التاريخية الدالة عليه، واتَّضح أيضاً أن قضية سرية غيبية، كقضية الإمام المهدي الله تستلزم بطبعها وجود المنكرين لها، فإن الذي يختفي عن أنظار الناس لغرض من الأغراض، يقصد من ذلك أن لا يراه أحد من الناس، بحيث إذا سُئل الناس عنه قالوا: لم نره، حتى لو كانوا من أقرب المقربين إليه، وذكرنا أن انكار مثل هؤلاء في قضية مخفية لا يصح دليلاً على عدم الوجود، وهذه هي المفارقة الأساسلة التي وقع فيها منكروا ولادة ووجود الإمام المهدي الله، فانهم ذهبوا يفتشون في التــاريخ عــن شواهد من هذا القبيل ، فلما عثروا على شيء منها اعتبروه دليـلاً على عدم ولادة ووجود الإمام المهدي الله ، مثل اختلاف الشيعة في زمن الولادة وفي اسم الإمام، وشهادة جعفر الكذاب عم الإمام المهدي بأن أخاه مات ولم يعقّب.

ومناقشتنا الأساسية مع هؤلاء أن المنهج التاريخي صالح للتحكيم في مسائل محسوسة تقع بكاملها تحت نظر الرواة والمؤرخين، مثل واقعة صفين، وواقعة كربلاء... الخ، وليس صالحاً للتحكيم في مسائل غيبية عقائدية في جوهرها، ولها شعاع محسوس عند أفراد مُنتخبين بحيث لو سُئل عامة الناس عنها

لأنكروها. فكيف تجعلون إنكار عامة الناس دليلاً على انعدام قضية يؤمن أصحابها سلفاً بأنها ليست قابلة للمشاهدة الحسيّة، إلا من قبل أفراد منتخبين؟

إن على من يريد مناقشة المسألة المهدوية أن يبدأ معها من بدايتها العقائدية، ولا يبدأ معها من ذيولها التاريخية، لأن القـضية السرية المكتومة بنحو مقصود، عن أعين أقرب المقربين لا يمتنع عليها ظهور اختلافات فيها، من قبيل اختلاف زمن ولادة الإمام، واختلاف اسم أم الإمام، ولا يضرها شهادة كشهادة جعفر الكذاب، لأن الجواب الطبيعي في مثل هذه الحالة أن يقال: إن الاختلاف في سنة الولادة، واسم أم الإمام كان ظاهرة طبيعية ناشئة من إصرار الإمام الحسن العسكري على الحفاء تفاصيل القضية إخفاءً تاماً عن أعين أقرب المقربين ، تحرزاً من وصول النبأ الى السلطة العباسية ، كما أن شهادة جعفر الكذاب بأن أخاه مات ولم يعقّب كانت من هذا القبيل، حيث أراد الإمام الحسن العسكري الله أن يخفى مولوده على أخيه ويظهر الأمر أمامه كما لو لم يكن للإمام على نسل من بعده وكان هذا السلوك من قبل الإمام الحسن العسكري الله تجاه أخيه منطقياً حتى لو لم يكن أخوه كذّاباً مشهوداً عليه بـالفسق، كـيف وجعفر الكذّاب مشهود عليه بذلك<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر أُصول الكافي: ١ / ٤٢١ ،كتاب الحجّة، باب مولد أبي محمد الحسن بنـــه على اللِّيم أَن

#### الخصوصية الثانية: الإمامة المبكرة

ومن مقتضيات المفهوم المهدوي عند أثمة أهل البيت المنها الاعتقاد بالإمامة المبكرة للإمام المهدي الله وهذه الخصوصية تارة ننظر إليها من الزاوية الإسلامية بقصد البرهنة والإثبات ودفع ما يمكن أن يرد عليها من اشكال ديني، وأخرى من زاوية الواقع لبيان أن هذه الإمامة ؛ إمامة واقعية تحمل المؤهلات الكافية، وليست إمامة مفترضة أو مدّعاة.

وإذا نظرنا إليها من الزاوية الإسلامية وجدنا ضرورة تمييز مسألة الإمامة أولاً، هل هي مسألة عقائدية؟ أم أنها مسألة تشريعية؟ فإن كانت مسألة عقائدية ـ كما هو معتقد الشيعة ـ فإننا نجد القرآن يصرّح بثبوت النبوّة ـ وهي مسألة عقائدية ـ للصبي، قال تعالى: (يا يحيى خذ الكتاب بقوة وآتيناه الحكم صبياً) (١١)، وإن كانت مسألة تشريعية، فإن من واضحات الشريعة الاسلامية ثبوت الحجر على الصغير، ومن كان محجوراً عليه، فاقداً للولاية على نفسه كيف تتاح لله الولاية على غيره؟ فلا تكون إمامة الصبي مشروعة حينئذٍ.

وقد اختلف المسلمون في هذه المسألة، فمدرسة المذاهب

الأربعة جعلت الخلافة والإمامة والولاية من شؤون الشريعة، وأعمال المكلفين، بينما آمنت مدرسة أهل البيت في بأنها مسألة عقائدية ومن جملة أصول الدين التي هي من شؤون رب العالمين، وليست من خصائص المكلفين وأعمال العباد. وحينئذ فمدرسة أهل البيت في حينما تعتقد بالإمامة المبكرة لعدد من الأئمة في ومن جملتهم الإمام المهدي في فهي منسجمة مع نفسها في هذا المضمار، لا يرد عليها اشكال من جهة عقائدية، مادام القرآن يصرح بالنبوة المبكرة ليحيى في في أولا من جهة تشريعية مادامت المسألة من وجهة نظر أهل البيت في خارجة عن نطاق التشريع وداخلة في نطاق العقيدة وأحكام الشريعة في باب الحجر على الصغير تنطبق على المكلفين ولا تنطبق على الله سبحانه وتعالى، الصغير تنطبق على الله سبحانه وتعالى،

وهكذا يتضح أن غرضنا من الاستشهاد بنبوة يحيى الله هو لبيان أن الإمامة كالنبوة مسألة عقائدية، وأن المسألة العقائدية لا تخضع لمقاييس الناس، بل لا تخضع حتى لمقاييس الشريعة التي جاءت لتنظيم سلوك المكلفين فلا يصح تطبيقها على رب العالمين، فهي أي نبوة يحيى ـ تفيدنا أن المسألة العقائدية تتقوم بالدليل والبرهان، فإذا قام البرهان العقائدي على إمامة الصغير فلابد من الإذعان بها كما أذعنا بنبوة الصغير حينما قام البرهان العقائدي عليها، وحيئنة كما أذعنا بنبوة الصغير حينما قام البرهان العقائدي عليها، وحيئة

فلا معنى لما قد يقال من أن الاستشهاد بنبوة يحيى الله لا محلّ له، لأنها مذكورة صراحة في القرآن بخلاف المسألة المهدوية.

ومن هنا فإن اعتراض ابن حجر الهيثمي وأمثاله على إمامة الإمام المهدي ساقط لا أساس له، حيث كتب وبأسلوب غير مناسب يقول: «ثم المقرر في الشريعة المطهرة أن الصغير لا تصح ولايته، فكيف ساغ لهؤلاء الحمقى المغفلين أن يزعموا إمامة من عمره خمس سنين...»(١).

فقد اتضح أن هذا ليس من مقررات الشريعة وانما من مقررات فقههم الذي لا يصح لهم الزامنايه.

وإذا نظرنا إليها من زاوية الواقع التاريخي وجدنا أن المهدي اللها عني أنه خَلَف أباه في إمامة المسلمين وهو ابن خمس سنين، وهذا يعني أنه كان إماماً بكل ما في الإمامة من محتوى فكري وروحي في وقت مبكر جداً من حياته الشريفة.

يقول السيد الشهيد الصدر الله في هذا المضمار:

«والإمامة المبكرة ظاهرة سبقه إليها عددٌ من آبائه على فالإمام محمد بن علي الجواد على تولّى الإمامة وهو في الثامنة من عمره (٢)،

<sup>(</sup>١) الصواعق المحرقة: ٢٥٦، دار الكتب العلمية.

 <sup>(</sup>٢) الفسصول المسهمة لابسن الصسباغ المسالكي: ٣٥٣، والإرشساد للشبيخ المسفيد: ٢ / ٢٧٤ وما بعدها.

والإمام علي بن محمد الهادي تولّى الإمامة وهو في التاسعة (١) من عمره، والإمام أبو محمد الحسن العسكري (٢) والد القائد المنتظر تولّى الإمامة وهو في الثانية والعشرين من عمره، ويلاحظ أن ظاهرة الإمامة المبكرة بلغت ذروتها في الإمام المهدي والإمام الجواد، ونحن نسميها ظاهرة لأنها كانت بالنسبة إلى عدد من آباء المهدي الله تشكل مدلولاً حسيّاً عمليّاً عاشه المسلمون، ووعوه في تجربتهم مع الإمام بشكل وآخر، ولايمكن أن نُطالب بإثباتٍ لظاهرة من الظواهر أوضح وأقوى من تجربة أمّة (٣)، ونوضح ذلك ضمن النقاط التالية:

أ لم تكن إمامة الإمام من أهل البيت مركزاً من مراكز السلطان، والنفوذ التي تنتقل بالوراثة من الأب إلى الابن، ويدعمها النظام الحاكم كإمامة الخلفاء الفاطميين، وخلافة الخلفاء العباسيين، وإنما كانت تكتسب ولاء قواعدها الشعبية الواسعة عن طريق التغلغل الروحي، والإقناع الفكري لتلك القواعد بجدارة هذه الإمامة لزعامة

<sup>(</sup>١ و ٢) التتمة في تواريخ الأثمة ، السيد تاج الدين العاملي من أعملام القرن الحادي عشر الهجري، نشر مؤسسة البعثة \_ قم، وراجع: الصواعق المحرقه لابن حجر: ٣١٣ \_ ٣١٣، إذ ذكر طرفاً من سيرة الإمام وكراماته.

<sup>(</sup>٣) الأرشاد / الشيخ المفيد: ٢ / ٢٨١ وما بعدها، الصواعق المحرقة: ٣١٣ ـ ٣١٣. فقد أوردا قصة المحاورة التي دارت بين الإمام الجواد للله وبين يحيئ بن أكثم زمن المأمون، وكيف استطاع الإمام لله أن يثبت أعلميته وقدرته على إفحامه وهو في تلك السن المبكرة.

الإسلام، وقيادته على أسس روحية وفكرية.

ب إن هذه القواعد الشعبية بنيت منذ صدر الإسلام، وازدهرت واتسعت على عهد الإمامين الباقر والصادق هذه القواعد تشكل المدرسة التي رعاها هذان الإمامان في داخل هذه القواعد تشكل تياراً فكرياً واسعاً في العالم الإسلامي، يضم المثات من الفقهاء والمتكلمين والمفسرين والعلماء في مختلف ضروب المعرفة الإسلامية والبشرية المعروفة وقتئذ، حتى قال الحسن بن علي الوشا: إني دخلت مسجد الكوفة فرأيت فيه تسعمائة شيخ (١)كلهم يقولون حدثنا جعفر بن محمد

ج - إن الشروط التي كانت هذه المدرسة وما تُمثله من قواعد شعبية في المجتمع الإسلامي، تؤمن بها وتتقيد بموجبها في تعيين الإمام والتعرف على كفائته للإمامة، شروط شديدة؛ لأنها تؤمن بأنّ الإمام لا يكون إماماً إلّا إذا كان أعلم علماء عصره (٢).

<sup>(</sup>۱) راجع: المجالس السنية ، السيد الأمين العاملي: ٢٨/٢ ، وهذه قيضية مشهورة تبناقلها الخاص والعام. وراجع: صحاح الأخبار ، محمد سراج الدين الرفاعي: ٤٤، نقلاً عن الإمام الصادق والعذاهب الأربعة ، أسد حيدر ١: ٥٥، وقال ابن حجر في الصواعق المحرقة: ٣٠٥ «جغفر الصادق، نقل الناس عنه من العلوم ما سارت به الركبان، وانتشر صيته في جميع البلدان، وروى عنه الأثمة الأكابر كيحيى بن سعيد وابن جريج ومالك والسفيانين وأبي حنيفة وشعبة وأيوب السختياني...».

<sup>(</sup>٢)كون الإمام أعلم أهل زمانه أمرٌ متسالم عليه عند الإمامية، راجع: الباب الحادي عشر،

د.إنّ المدرسة وقواعدها الشعبية كانت تقدم تضحيات كبيرة في سبيل الصمود على عقيدتها في الإمامة؛ لأنهاكانت في نظر الخلافة المعاصرة لها تشكل خطأ عدائياً، ولو من الناحية الفكرية على الأقل، الأمر الذي أذى إلى قيام السلطات وقتئذ وباستمرار تقريباً حملات من التصفية والتعذيب، فقتل من قتل، وسُجن من سُجن، ومات في ظلمات المعتقلات المئات، وهذا يعني أنّ الاعتقاد بإمامة أئمة أهل البيت كان يكلفهم غالياً (١١)، ولم يكن له من الاغراءات سوى ما يحسّ به المعتقد أو يفترضه من التقرب إلى الله تعالى والزلفى عنده.

ه \_إن الأئمة الذين دانت هذه القواعد لهم بالإمامة لم يكونوا معزولين عنها، ولا متقوقعين في بروج عالية شأن السلاطين مع شعوبهم، ولم يكونوا يحتجبون عنهم إلا أن تحجبهم السلطة الحاكمة بسجن أو نفي، وهذا ما نعرفه من خلال العدد الكبير من الرواة والمحدثين عن كل واحد من الأثمة الأحد عشر، ومن خلال

العلاّمة الحلي: ١٤ هذا وقد عُرّضوا الأكثر من إختبار صلوات الله وسلامه عليهم لإثبات هذا المدّعى، وتجحوا فيه.

راجع: الصواعق المحرقة لابن حجر: ٣١٢، فقد نقل تفصيلاً في هذه المسألة عن مسائل يحيى بن أكثم للإمام الجواد للله .

 <sup>(</sup>١) إن الإعتقاد بإمامة الأثمة كلف أتباعهم غالياً، وهذا ثابت تاريخياً، وليس إلى إنكاره من سبيل، والشاهد يدل على الغائب أيضاً. راجع: مقاتل الطالبيين لأبي الفرج الأصبهاني.

ما نقل من المكاتبات التي كانت تحصل بين الإمام ومعاصريه، وما كان الإمام يقوم به من أسفار من ناحية، وما كان يبته من وكلاء في مختلف أنحاء العالم الإسلامي من ناحيه أخرى، وما كان قد اعتاده الشيعة من تفقّد أئمتهم وزيار تهم في المدينة المنورة عندما يؤمون الديار المقدسة من كلّ مكان لأداء فريضة الحج (١١)، كلّ ذلك يفرض تفاعلاً مستمراً بدرجة واضحة بين الإمام وقواعده الممتدة في أرجاء العالم الإسلامي بمختلف طبقاتها من العلماء وغيرهم.

و \_إن الخلافة المعاصرة للأثمة الملاكات تنظر إليهم وإلى زعامتهم الروحية والإمامية بوصفها مصدر خطر كبير على كيانها ومقدراتها، وعلى هذا الاساس بذلت كل جهودها في سبيل تفتيت هذه الزعامة، وتحملت في سبيل ذلك كثيراً من السلبيات، وظهرت أحياناً بمظاهر القسوة والطغيان حينما اضطرها تأمين مواقعها إلى ذلك، وكانت حملات الاعتقال والمطاردة مستمرة للأئمة (٢)

<sup>(</sup>١) وقد أوصى الأثمة بذلك أتباعهم كما هو لسان الروايات الكثيرة.

راجع: أصول الكافي : ٣٩٢/١، كتاب الحجة باب «إن الواجب على اللّـاس بعدما يقضون مناسكهم أن يأتوا الإمام فيسألونه عن معالم دينهم، ويُعلمونه ولا يتهم ومودتهم له».

 <sup>(</sup>٢) راجع في تاريخ الأثمة المتمينية ، وتعرّضهم للاضطهاد والمطاردة والسجن والقتل أحياناً .
 أ ـ الفصول المهمة لابن الصباغ العالكي.

ب مقاتل الطالبيين لأبي الفرج الأصفهاني.

ج ـ الإرشاد للشيخ المفيد:

أنفسهم على الرغم مما يخلّفه ذلك من شعور بالألم أو الاشمئزاز عند المسلمين وللناس الموالين على اختلاف درجاتهم.

إذا أخذنا هذه النقاط الست بعين الاعتبار، وهي حقائق تاريخية لا تقبل الشك، أمكن أن تخرج بنتيجة وهيى: أنَّ ظاهرة الإمامة المبكرة كانت ظاهرة واقعية ولم تكن وهماً من الأوهام؛ لأنّ الإمام الذي يبرز على المسرح وهو صغير فيعلن عن نـفسه إمـاماً روحياً وفكرياً للمسلمين، ويدين له بالولاء والإمامة كلّ ذلك التيار الواسع، لابد أن يكون على قدر واضح وملحوظ بل وكبير من العلم والمعرفة وسعة الأفق والتمكن من الفقه والتفسير والعقائد ؛ لأنه لو لم يكن كذلك لما أمكن أن تقتنع تلك القواعد الشعبية بإمامته، مع ما تقدم من أنَّ الأثمة كانوا في مواقع تتيح لقواعدهم التفاعل معهم وللأضواء المختلفة أن تُسلّط على حياتهم وموازين شخصيتهم. فهل ترى أنّ صبيّاً يدعو إلى إمامة نفسه وينصب منها علماً للإسلام وهو على مرأيً ومسمع جماهير قواعده الشعبية، فتؤمن به وتبذل في سبيل ذلك الغالي من أمنها وحياتها بدون أن تكلّف نـقسها اكتشاف حاله، وبدون أن تمهزها ظاهرة هذه الإمامة المبكرة لاستطلاع حقيقة الموقف وتقييم هذا الصبى الإمام؟(١) وهبْ إن

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الإمام المهدي لللله ومن قبل إلى الإمام الجواد للله مثلاً.

الناس لم يتحركوا لاستطلاع المواقف، فهل يمكن أن تمر المسألة أياماً وشهوراً بل أعواماً دون أن تتكشف الحقيقة على الرغم من التفاعل الطبيعي المستمر بين الصبي الإمام وسائر الناس؟ وهل من المعقول أن يكون صبياً في فكره وعلمه حقاً ثم لا يبدو ذلك من خلال هذا التفاعل الطويل؟

وإذا افترضنا أنّ القواعد الشعبية لإمامة أهل البيت لم يُتح لها أن تكتشف واقع الأمر، فلماذا سكتت الخلافة القائمة ولم تعمل لكشف الحقيقة إذا كانت في صالحها؟ وماكان أيسر ذلك على السلطة القائمة لوكان الإمام الصبي صبياً في فكره و ثقافته كما هو المعهود في الصبيان، وماكان أنجحه من أسلوب أن تقدم هذا الصبي إلى شيعته وغير شيعته على حقيقته، و تبرهن على عدم كفاء ته للإمامة والزعامة الروحية والفكرية، فلئن كان من الصعب الإقناع بعدم كفاءة شخص في الأربعين أو الخمسين قد أحاط بقدر كبير من ثقافة عصره لتسلم الإمامة، فليس هناك صعوبة في الإقناع بعدم كفاءة صبي اعتيادي مهماكان ذكياً وفطناً للإمامة بمعناها بعدم كفاءة صبي اعتيادي مهماكان ذكياً وفطناً للإمامة بمعناها الذي يعرفه الشيعة الإماميون (١١)، وكان هذا أسهل وأيسر من الطرق

 <sup>(</sup>١) أي على أنه يجب أن يكون أفضل الناس، وأعلم الناس كما هو معتقد الإمامية الاثني عشرية.
 راجع: حق اليقين في معرفة أصول الدين للسيد عبدالله شبر المتوفّى سنة (١٣٤٢ هـ):
 ١/ ١٤١، المقصد الثالث.

المعقدة وأساليب القمع والمجازفة التي انتهجتها السلطات وقتئذٍ.
إنّ التفسير الوحيد لسكوت الخلافة المعاصرة عن اللعب بهذه الورقة (١)، هو أنها أدركت أن الإمامة المبكرة ظاهرة حقيقية وليست شيئاً مصطنعاً.

والحقيقة أنها أدركت ذلك بالفعل بعد أن حاولت أن تلعب بتلك الورقة فلم تستطع، والتاريخ يحدثنا عن محاولات من هذا القبيل وفشلها (٢)، بينما لم يحدثنا إطلاقاً عن موقف تزعزعت فيه ظاهرة الإمامة المبكرة أو واجه فيه الصبي الإمام إحراجاً يفوق قدرته أو يزعزع ثقة الناس فيه.

وهذا معنى ما قلناه من أن الإمامة المبكرة ظاهرة واقعية في حياة أهل البيت الشخط وليست مجرد افتراض، كما أن هذه الظاهرة الواقعية لها جذورها وحالاتها المماثلة في تراث السماء، الذي امتد عِبْرَ الرسالات والزعامات الربانية.

<sup>(</sup>١) يقصد تقديم الإمام الصبي للاختبار أمام الملأ لإظهار حقيقة الأمر.

 <sup>(</sup>۲) قد فعل المأمون ذلك، وانكشف لدى الخاص من العلماء مدى ما يستلكه الإسام الجواد الثيال من الفقه والعلم. راجع الصواعق المحرقة لابن حجر: ٣١٢.

# الكتاب بقوة وآتيناه الحكم صبياً ﴾ (١).

ومتى ثبت أنّ الإمامة المبكرة ظاهرة واقعية ومتواجدة فعلاً في حياة أهل البيت، لم يعد هناك اعتراض فيما يخص إمامة المهدي الله وخلافته لأبيه وهو صغير (٢١)»(٣).



<sup>(</sup>۱) مریم: ۱۲.

<sup>(</sup>٢) وقد شاهد خاصة الشيعة الإمام المهدي واتصلوا به، وأخذوا عنه، كما جصل عن طريق السفراء الأربعة، راجع: تبصرة الولي فيمن رأى القائم المهدي، البحراني، الإرشاد، الشيخ المفيد: ٣٤٥، وراجع تفصيلاً وافياً في الدفاع عن الكافي، السيد ثامر العميدي: ١/ ٥٣٥ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) بحث حول المهدي، للسيد الشهيدة ﴿ ٣٤ ـ ٩٩ بتحقيق الدكتور عبدالجبارة شرارة.

#### الخصوصية الثالثة:

### الغيبة المستلزمة لعمر مفتوح مع انفتاح الزمن

من مقتضيات وخصائص المفهوم المهدوي عند أهل البيت الله هو الاعتقاد بغيبة الإمام الله عن الأنظار، واستمراره على ذلك إلى حين يأذن الله سبحانه و تعالى له بالظهور، وإثبات هذه الخصوصية ننجزه في مرحلتين: \_

## الأولى: مرحلة إثبات إمكانية العمر الطويل الي آخر الزمان

إن المشكلة الأساسية التي تواجه المفهوم المهدوي عند أهل البيت الله ، تتمثل في ما يستلزمه هذا المفهوم من عمر مفتوح، مع انفتاح الزمن ومستد بامتداده، وقد عولجت هذه المشكلة بإجابات كثيرة نورد هنا إجابة السيد الشهيد الصدر عليها، فقد كتب يقول:

«هل بالإمكان أن يعيش الإنسان قروناً كثيرة كما هو المفترض في هذا القائد المنتظر لتغيير العالم ، الذي يبلغ عمره الشريف فعلاً أكثر من ألف ومائة وأربعين سنة ، أي حوالي (١٤) مرة بقدر عمر الإنسان الاعتيادي الذي يمر بكل المراحل الاعتيادية من الطفولة إلى الشيخوخة؟

كلمة الإمكان هنا تعني أحد ثلاثة معان : الإمكان العملي ،

والإمكان العلمي ، والإمكان المنطقي أو الفلسفي .

وأقصد بالإمكان العملي: أن يكون الشيء ممكنا على نحو يتاح لي أو لك، أو لإنسان آخر فعلاً أن يحققه، فالسفر عبر المحيط، والوصول إلى قاع البحر، والصعود إلى القمر، أشياء أصبح لها إمكان عملي فعلاً. فهناك من يمارس هذه الأشياء فعلاً بشكل وآخر.

وأقصد بالإمكان العلمي: أن هناك أشياء قد لا يكون بالإمكان عملياً لي أو لك، أن نمارسها فعلاً بوسائل المدنية المعاصرة، ولكن لا يوجد لدى العلم ولا تشير التجاهاته المتحركة إلى ما يبرر رفض إمكان هذه الأشياء ووقوعها وفقاً لظمروف ووسائل خاصة، فصعود الإنسان إلى كوكب الزهرة لا يوجد في العلم ما يرفض وقوعه، بل إن اتجاهاته القائمة فعلاً تشير إلى إمكان ذلك، وإن لم يكن الصعود فعلاً ميسوراً لي أو لك؛ لأن الفارق بين الصعود إلى الزهرة والصعود إلى القمر ليس إلا فارق درجة، ولا يمثل الصعود إلى الزهرة إلا مرحلة تذليل الصعاب الإضافية التي تنشأ من كون المسافة أبعد، فالصعود إلى الزهرة ممكن علمياً وإن لم يكن ممكناً عملياً فعلاً (١). وعلى العكس من ذلك الصعود إلى قرص الشمس عملياً فعلاً (١).

<sup>(</sup>١) الكلام في وقته دقيق علمياً، فهو يقول: إنه ممكن علمياً، ولكنه لم يكن قد تحقق فعلاً،

في كبد السماء فإنه غير ممكن علمياً، بمعنى أن العلم لا أمل له في وقوع ذلك ، إذ لا يتصور علمياً وتجريبياً إمكانية صنع ذلك الدرع الواقي من الاحتراق بحرارة الشمس ، التي تمثل أتوناً هائلاً مستعراً بأعلى درجة تخطر على بال إنسان .

وأقصد بالإمكان المنطقي أو الفلسفي : أن لا يوجد لدى العقل وفق ما يدركه من قوانين قبلية \_ أي سابقة على التجربة \_ما يبرر رفض الشيء والحكم باستحالته .

فوجود ثلاث برتقالات تنقسم بالتساوي وبدون كسر إلى نصفين ليس له إمكان منطقي الأن العقل يدرك قبل أن يمارس أي تجربة أن الثلاثة عدد فردي وليس زوجاً، فلا يمكن أن تنقسم بالتساوي؛ لأن انقسامها بالتساوي يعني كونها زوجاً، فتكون فرداً وزوجاً في وقت واحد، وهذا تناقض ، والتناقض مستحيل منطقياً. ولكن دخول الإنسان في النار دون أن يحترق، وصعوده للشمس دون أن تحرقه الشمس بحرارتها ليس مستحيلاً من الناحية المنطقية ، إذ لا تناقض في افتراض أن الحرارة لا تتسرب من الجسم الأكثر حرارة إلى الجسم الأقل حرارة، وإنما هو تتسرب من الجسم الأكثر حرارة إلى الجسم الأقل حرارة، وإنما هو

 <sup>◄</sup> والواقع أن كثيراً من الإنجازات في عالم الفضاء ، وتسيير المركبات الفضائية إلى كواكب
 وتوابع الأرض وغيرها قد أصبحت حقائق في أواخر القرن العشرين .

مخالف للتجربة التي أثبتت تسرب الحرارة من الجسم الأكثر حرارةً إلى الجسم الأقبل حرارةً إلى أن يتساوى الجسمان في الحرارة.

وهكذا نعرف أن الإمكان المنطقي أوسع دائـرة مـن الإمكـان العلمي ، وهذا أوسع دائرة من الإمكان العملي .

ولا شك في أن امتداد عمر الإنسان آلاف السنين ممكن منطقياً؛ لأن ذلك ليس مستحيلاً من وجهة نظر عقلية تجريدية ، ولا يوجد في افتراض من هذا القبيل أي تمناقض ؛ لأن الحياة كمفهوم لا تستبطن الموت السريع ، ولانقاش في ذلك .

كما لاشك أيضاً ولانقاش في أن هذا العمر الطويل ليس ممكناً المكاناً عملياً، على نحو الإمكانات العملية للنزول إلى قاع البحر أو الصعود إلى القمر، ذلك لأن العلم بوسائله وأدواته الحاضرة فعلاً، والمتاحة من خلال التجربة البشرية المعاصرة، لا يستطيع أن يمدد عمر الإنسان مئات السنين، ولهذا نجد أن أكثر الناس حرصاً على الحياة وقدرة على تسخير إمكانات العلم، لا يتاح لهم من العمر إلا بقدر ما هو مألوف.

وأما الإمكان العلمي فلا يوجد علمياً اليوم ما يبرر رفيضه من

الناحية النظرية (١). وهذا بحث يتصل في الحقيقة بنوعية التفسير الفسلجي لظاهرة الشيخوخة والهرم لدى الإنسان، فهل تعبر هذه الظاهرة عن قانون طبيعي يفرض على أنسجة جسم الإنسان وخلاياه بعد أن تبلغ قمة نموها أن تتصلب بالتدريج وتصبح أقل كفاءة للاستمرار في العمل، إلى أن تتعطل في لحظة معينة، حتى لو عزلناها عن تأثير أي عامل خارجي ؟ أو أن هذا التصلب وهذا التناقص في كفاءة الانسجة والخلايا الجسمية للقيام بأدوارها الفسيولوجية، نتيجة صراع مع عوامل خارجية كالميكروبات أو التسمم الذي يتسرب إلى الجسم من خلال ما يتناوله من غذاء التسمم الذي يتسرب إلى الجسم من خلال ما يتناوله من غذاء

وهذا سؤال يطرحه العلم اليوم على نفسه ، وهو جاد في الإجابة عنه ، ولا يزال للسؤال أكثر من جواب على الصعيد العلمي .

فإذا أخذنا بوجهة النظر العلمية التي تتجه إلى تفسير الشيخوخة والضعف الهرمي ، بوصفه نتيجة صراع واحتكاك مع مؤثرات خارجية معينة ، فهذا يعني أن بالإمكان نظرياً، إذا عزلت الأنسجة

<sup>(</sup>١) نعم ، لا يوجد مبرر علمي واحد يرفض هذه النظرية ، بل إن علماء الطب منشغلون فعلاً بمحاولات حثيثة لإطالة عمر الإنسان، وأن هناك عشـرات التـجارب التـي تـتم فـي هـذا المجال ، وذلك وحده ينهض دليلاً قوياً على الإمكان النظري أو العلمي .

التي يتكون منها جسم الإنسان عن تلك المؤثرات المعينة، أن تمتد بها الحياة وتتجاوز ظاهرة الشيخوخة وتتغلب عليها نهائياً.

وإذا أخذنا بوجهة النظر الأخرى التي تميل إلى افتراض الشيخوخة قانوناً طبيعياً للخلايا والأنسجة الحية نفسها ، بمعنى أنها تحمل في أحشائها بذرة فنائها المحتوم ، مروراً بمرحلة الهرم والشيخوخة وانتهاءً بالموت .

أقول: إذا أخذنا بوجهة النظر هذه ، فليس معنى هذا عدم افتراض أي مرونة في هذا القانون الطبيعي ، بل هو على افتراض وجوده قانون مرن ؛ لأننا نجد في حياتنا الاعتيادية ؛ ولأن العلماء يشاهدون في مختبراتهم العلمية ، أن الشيخوخة كظاهرة فسيولوجية لا زمنية ، قد تأتي مبكرة ، وقد تتأخر ولا تظهر إلا في فترة متأخرة ، حتى أن الرجل قد يكون طاعناً في السن ولكنه يملك أعضاء لينة ، ولا تبدو عليه اعراض الشيخوخة كما نص على يملك أغضاء لينة ، ولا تبدو عليه اعراض الشيخوخة كما نص على ذلك الأطباء (١) . بل إن العلماء استطاعوا عملياً أن يستفيدوا من مسرونة ذلك القانون الطبيعي المفترض ، فأطالوا عمر بعض

<sup>(</sup>١) يؤكد الأطباء والدراسات الطبية على هذه الملاحظة ، وأن لديهم مشاهدات كثيرة في هذا المجال ، ولعل هذا هو الذي دفعهم إلى إجراء محاولات وتجارب لإطالة العمر الطبيعي للإنسان ، وكالمعتاد كان مسرح التجربة في البداية هي الحيوانات لميسورية ذلك، وعدم وجود محاذير أُخرى تمنع إجراء مثل تلك التجارب على الإنسان .

الحيوانات مئات المرات بالنسبة إلى أعمارها الطبيعية ؛ وذلك بخلق ظروف وعوامل تؤجل فاعلية قانون الشيخوخة.

وبهذا يثبت علمياً أن تأجيل هذا القانون بخلق ظروف وعوامل معينة أمر ممكن علمياً ، ولئن لم يتح للعلم أن يمارس فعلاً هذا التأجيل بالنسبة إلى كائن معقد معين كالإنسان ، فليس ذلك إلا لفارق درجة بين صعوبة هذه الممارسة بالنسبة إلى الإنسان ، ففارق درجة بين صعوبة أخرى وهذا يعني أن العلم من الناحية النظرية وبقدر ما تشير إليه اتجاهاته المتحركة لا يوجد فيه أبداً ما يرفض إمكانية إطالة عمر الإنسان ، سواة فلرنا الشيخوخة بوصفها نتاج صراع واحتكاك مع مؤثرات خارجية أو نتاج قانون طبيعي للخلية الحية نفسها يسير بها نحو الفناء .

ويتلخص من ذلك: أن طول عمر الإنسان وبقاءه قروناً متعددة أمر ممكن منطقياً وممكن علمياً ، ولكنه لا يـزال غـير مـمكن عملياً، إلا أن اتجاه العلم سائر في طريق تحقيق هذا الإمكان عبر طريق طويل.

وعلى هذا الضوء نتناول عمر المهدي، وما أحيط به من استفهام أو استغراب ، ونلاحظ:

إنه بعد أن ثبت إمكان هذا العمر الطويل منطقياً وعلمياً، وثبت

أن العلم سائر في طريق تحويل الامكان النظري إلى إمكان عملي تدريجاً ، لا يبقي للاستغراب محتوى إلا استبعاد أن يسبق المهدي العلم نفسه ، فيتحول الامكان النظري الى إمكان عملي في شخصه قبل أن يصل العلم في تطوره إلى مستوى القدرة الفعلية على هذا التحويل ، فهو نظير من يسبق العلم في اكتشاف دواء ذات السحايا أو دواء السرطان .

وإذاكانت المسألة هي أنه كيف سبق الإسلام ـ الذي صمم عمر هذا القائد المنتظر \_حركة العلم في مجال هذا التحويل ؟

فالجواب: إنه ليس ذلك هو المحال الوحيد الذي سبق فيه الإسلام حركة العلم .

أوّليست الشريعة الإسلامية ككل قد سبقت حركة العلم والتطور الطبيعي للفكر الإنساني قروناً عديدة ؟(١)

أوّلم تناد بشعارات طرحت خططاً للتطبيق لم ينضج الإنسان

<sup>(</sup>۱) هذه التساؤلات التي يثيرها السيد الشهيد الله تهدف إلى ترسيخ حقيقة مهمة ، هي أن الرسول الاعظم مَجَرَّفَةُ عندما بشر (بالمهدي) ، وهو حالة غير اعتيادية في سياق البشرية ، تنبئ في جملتها عن تسجيل سبق في الامكانية العملية ، بعد تأكيد الامكانية العلمية ، أي لبقاء الإنسان مدة أطول بكثير من المعتاد ، فإن مثل هذا السبق في التنبيه على حقائق في هذا الوجودكان قد سجله القرآن والحديث الشريف في مواردكثيرة جداً في مسائل الطبيعة والكون والحياة . راجع : القرآن والعلم الحديث ، الدكتور عبد الرزاق نوفل .

للتوصل إليها في حركته المستقلة إلّا بعد مئات السنين ؟

أوّلَم تأت بتشريعات في غاية الحكمة ، لم يستطع الإنسان أن يدرك أسرارها ووجه الحكمة فيها إلّا قبل برهة وجيزة من الزمن ؟ أو لم تكشف رسالة السماء أسراراً من الكون لم تكن تخطر على بال إنسان ، ثم جاء العلم ليثبتها ويدعمها ؟

فإذاكنا نؤمن بهذاكله ، فلماذا نستكثر على مرسل هذه الرسالة \_ سبحانه و تعالى \_ أن يسبق العلم في تصميم عمر المهدي؟ (١) وأنا هنا لم أتكلم إلّا عن مظاهر السبق التي نستطيع أن نحسها نحن بصورة مباشرة ، و يمكن أن نضيف إلى ذلك مظاهر السبق التي تُحدّثنا بها رسالة السماء تفسها . و مراسماء . و مراسما . و مراسماء . و مراسما . و م

ومثال ذلك: أنها تخبرنا بأن النبي عَلَيْهُ قد أسري به ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى ، وهذا الإسراء (٢) إذا أردنا ان

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى أن هذا من قبيل الاعجاز أيضاً ، وهو افاضة ربانية خاصة ، وهذا أمر لا يسع المسلم انكاره ، بعد أن أخبرت بامثاله الكتب السماوية ، وبالأخص القرآن ، كالذي ورد في شأن عمر النبي نوح الله ، وكذا ما أخبر به القرآن من المغيبات الأخرى، على أن كثيراً من أهل السنة ومن المتصوفة وأهل العرفان يؤمنون بوقوع الكرامات ومايشبه المعجزات للأولياء والصلحاء والمقربين من حضرة المولى تعالى ، راجع : التصوف والكرامات، الشيخ محمد جواد مغنية . وراجع التاج الجامع للأصول: ٥ / ٢٢٨، كتاب الزهد والرقائق . الشيخ محمد جواد مغنية . وراجع التاج الجامع للأصول: ٥ الم ٢٢٨ كتاب الزهد والرقائق . المسجد الحرام إلى الآية المباركة: ﴿سبحان الذي اسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الاتصى ... ﴾ الاسراء: ١ .

نفهمه في إطار القوانين الطبيعية ، فهو يعبر عن الاستفادة من القوانين الطبيعية بشكل لم يتح للعلم أن يحققه (١) إلا بعد مئات السنين ، فنفس الخبرة الربانية التي أتاحت للرسول على التحرك السريع قبل أن يتاح للعلم تحقيق ذلك ، أتاحت لآخر خلفائه المنصوصين العمر المديد ، قبل أن يتاح للعلم تحقيق ذلك .

نعم، هذا العمر المديد الذي منحه الله تعالى للمنقذ المنتظر يبدو غريباً في حدود المألوف حتى اليوم في حياة الناس، وفي ما أنجز فعلاً من تجارب العلماء.

ولكن أو ليس الدور التغييري الحاسم الذي أعد له هذا المنقذ غريباً في حدود المألوف في حياة الناس، وما مرت بهم من تطورات التاريخ ؟

أَوَ لَيسَ قد أُنيط به تغيير العالم ، وإعادة بـنائه الحـضاري مـن جديد على أساس الحق والعدل ؟

فلماذا نستغرب إذا اتسم التحضير لهذا الدور الكبير ببعض الظواهر الغريبة والخارجة عن المألوف كطول عمر المنقذ

 <sup>(</sup>١) إشارة إلى تصميم المركبات الفضائية ، وركوب الفضاء والتوغل إلى مسافات بعيدة عن
 أرضنا ، وقطعها في ساعات أو أيام معدودة ، وقد أضحت هذه حقائق في حياتنا المعاصرة
 في أواخر القرن العشرين .

المنتظر؟ فإن غرابة هذه الظواهر وخروجها عن المألوف مهماكان شديداً ، لا يفوق بحال غرابة نفس الدور العظيم الذي يجب على اليوم الموعود إنجازه . فإذاكنا نستسيغ ذلك الدور الفريد (١) تاريخياً على الرغم من أنه لا يوجد دور مناظر له في تاريخ الإنسان ، فلماذا لا نستسيغ ذلك العمر المديد الذي لا نجد عمراً مناظراً له في حياتنا المألوقة ؟ ولا أدري! هل هي صدفة أن يقوم شخصان فقط بتفريغ الحضارة الإنسانية من محتواها الفاسد وبنائها من جديد ، فيكون لكل منهما عمر مديد يزيد على أعمارنا الاعتيادية أضعافاً مضاعفة ؟

أحدهما: مارس دوره في ماضي البشرية وهو النبي نوح ، الذي نص القرآن الكريم (٢) على أنه مكث في قومه ألف سنة إلا خمسين عاماً، وقدر له من خلال الطوفان أن يبني العالم من جديد.

والآخر: يمارس دوره في مستقبل البشرية وهو المهدي الذي

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى ما أعد للإمام المهدي المنتظر من دور ومهمة تغييرية على مستوى الوجود الإنساني برمته كما يشير الحديث به الصحيح: «يملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعد ما ملئت ظلماً وجوراً». وهذا الدور وهذه المهمة عليها الاجماع بين علماء الإسلام، والاختلاف حصل في أمور فرعية. ومن هناكان التساؤل الذي أثاره السيد الشهيد عليها ممبرر منطقي قوي.

<sup>(</sup>٢) في الآية المباركة: ﴿فلبتُ فيهم الف سنة إلَّا خمسين عاماً﴾ العنكبوت: ١٤.

مكث في قومه حتى الآن أكثر من ألف عام وسيقدر له في اليـوم الموعود أن يبني العالم من جديد .

فلماذا نقبل نوح الذي ناهز الف عام على أقل تقدير ولا نـقبل المهدى؟(١)

وقد عرفنا حتى الآن أن العمر الطويل ممكن علمياً ، ولكن لنفترض أنه غير ممكن علمياً، وأن قانون الشيخوخة والهرم قانون صارم لا يمكن للبشرية اليوم ، ولا على خطها الطويل أن تـتغلب

والجواب: إن المهمة أولاً واحدة ، وهي تغيير الظلم والفساد ، وأن الوظيفة كما أوكلت إلى النبي عَيَّبَوَلَهُ ، فقد أوكلت هنا إلى من اختاره الله تعالى أيضاً كما هو لسان الروايات الصحيحة. قال الرسول الأعظم عَيَّبُولُكُ : «لو لم يبق من الدنيا إلّا يوم لطوّل الله ذلك اليوم حتى يبعث رجلاً من أهل بيتي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً...» التاج الجامع للاصول: ٥/ ٣٤٣.

وأما من جهة قطعية النص، فأحاديث المهدي بلغت حد التواتر، وهو موجب للقطع والعلم، فلا فرق في المقامين. راجع: التاج الجامع للأصول: ٥/ ٣٤١ و ٣٦٠ فقد نقل التواتر عن الشوكاني، وانتهى المحققون من علماء الفريقين إلى القول بأن من كفر بالمهدي فقد كفر بالرسول محمد مَيَّنَاقَهُ وليس ذلك إلاّ بلحاظ أنه ثبت بالتواتر، وأنه من ضرورات الدين، والمنكر لذلك كافر اجماعاً. وراجع: الإشاعة لاشراط الساعة، البرزنجي في بحثه حول المهدي. وقد نقلنا حكاية التواتر في المقدمة أيضاً.

<sup>(</sup>١) السؤال موجه إلى المسلمين المؤمنين بالقرآن الكريم وبالحديث النبوي الشريف ، وقد روى علماء السنة لغير نوح ما هو أكثر من ذلك . راجع تهذيب الاسماء واللغات، النووي: ١ /١٧٦ ، ولا يصح أن يشكل أحد بأن ذلك أخير به القرآن فالنص قطعي الشبوت، وهـو يتعلق بالنبي المرسل نوح للثيلا ، أما هنا فليس لدينا نص قطعي ، ولا الأمر متعلق بنبي .

عليه ، وتغيّر من ظروفه وشروطه ، فماذا يعني ذلك ؟ إنه يعني أن إطالة عمر الإنسان ـكنوح أوكالمهدي ـقروناً متعددة ، هي على خملاف القوانين الطبيعية التي أثبتها العملم بوسائل التجربة والاستقراء الحديثة ، وبذلك تصبح هذه الحالة معجزة عطلت قانوناً طبيعياً في حالة معينة للحفاظ على حياة الشخص الذي أنيط به الحفاظ على رسالة السماء ، وليست هذه المعجزة فريدة من نوعها، أو غريبة على عقيدة المسلم المستمدة من نص القرآن والسنة(١)، فليس قانون الشيخوخة والهرم أشبه صرامة من قبانون انتقال الحرارة من الجسم الأكثر حرارة إلى الجسم الأقل حرارة حتى يتساويا، وقد عطل هذا القانون لحماية حياة إبراهيم على حين كان الأسلوب الوحيد للحفاظ عليه تعطيل ذلك القانون. فقيل للنار حين اَلقى فيها إبراهيم ﴿قلنا يا ناركوني برداً وسلاماً على إبراهيم ﴾ (٢) فخرج منهاكما دخل سليماً لم يصبه أذيَّ، إلى كثير من القوانين الطبيعية التي عطلت لحماية أشخاص من الأنبياء وحجج الله على الأرض،

<sup>(</sup>١) أي أن الأمر يصبح من قبيل المعجز ، وهو ما نطق به القرآن ، وجاء في صحيح السنة المطهرة ، والإعجاز حقيقة رافقت دعوة الأنبياء ، وادعاء سفارتهم عن الحضرة الإلهية ، وهو ما لا يسع المسلم إنكاره أو الشك فيه ، بل إن غير المسلم يشارك المسلم في الاعتقاد بالمعجزات.

<sup>(</sup>۲) الأنبياء: ٦٩.

ففلق البحر لموسى الله (١) ، وشبه للرومان أنهم قبضوا على عيسى (٢) ولم يكونوا قد قبضوا عليه ، وخرج النبي محمد الله من داره وهي محفوفة بحشود قريش التي ظلت ساعات تتربص به لتهجم عليه، فستره الله تعالى عن عيونهم وهو يمشي بينهم (٣) . كل هذه الحالات تمثل قوانين طبيعية عطلت لحماية شخص ، كانت الحكمة الربانية تقتضي الحفاظ على حياته ، فليكن قانون الشيخوخة والهرم من تلك القوانين .

وقد يمكن أن نخرج من ذلك بمفهوم عام وهو أنه كلما توقف الحفاظ على حياة حجة لله في الأرض على تعطيل قانون طبيعي ، وكانت إدامة حياة ذلك الشخص ضرورية لانجاز مهمته التي أعد لها، تدخلت العناية الربانية في تعطيل ذلك القانون لانجاز ذلك ، وعلى العكس إذا كان الشخص قد انتهت مهمته التي أعد لها ربانيا فيانه سيلقى حتفه ويحوت أو يستشهد وفقاً لما تقرره القوانين الطبيعية .

ونواجه عادة بمناسبة هذا المفهوم العام السؤال التالي: كيف

 <sup>(</sup>١) إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ فأوحينا إلى موسى أن اضرب بعصاك البحر فانقلق فكان كل فرق كالطود العظيم﴾ الشعراء: ٦٣.

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ وما قتلوه وما صلبوه ولكن شبه لهم ...﴾ النساء: ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) راجع : سيرة ابن هشام: ٢ / ٤٨٣ ، فقد نقل هذه الحادثة وهي مجمع عليها .

يمكن أن يتعطل القانون (١٠)؟ وكيف تنفصم العلاقة الضرورية التي تقوم بين الظواهر الطبيعية ؟ وهل هذه إلّا مناقضة للعلم الذي اكتشف ذلك القانون الطبيعي ، وحدد هذه العلاقة الضرورية على أسس تجريبية واستقرائية ؟!

والجواب: أن العلم نفسه قد أجاب عن هذا السؤال بالتنازل عن فكرة الضرورة في القانون الطبيعي، وتوضيح ذلك: أن القوانين الطبيعية يكتشفها العلم على أساس التجربة والملاحظة المنتظمة، فحين يطرد وقوع ظاهرة طبيعية عقيب ظاهرة أخرى يستدل بهذا الاطراد على قانون طبيعي، وهو أنه كلما وجدت الظاهرة الأولى وجدت الظاهرة الثانية عقيبها، غير أن العلم لا يفترض في هذا القانون الطبيعي علاقة ضرورية بين الظاهر تين نابعة من صميم هذه الظاهرة وذاتها، وصميم تلك وذاتها؛ لأن الضرورة حالة غيبية، لا يمكن للتجربة ووسائل البحث الاستقرائي والعلمي فالعلمي المناون القانون القانون منطق العلم الحديث يوكد أن القانون القانون القانون المناهرة وذاتها من علمي العلم الحديث يوكد أن القانون

<sup>(</sup>۱) قد يقال: إن القانون بصفته قانوناً لا بد أن يطرد، ولا يتصور التعطيل والانخرام، وقد لاحظ بعضهم أن الانخرام إنما هو بقانون آخر، كما هو الأمر بالنسبة إلى قانون الجاذبية ، الذي يستلزم جذب الاشياء إلى المركز ، ومع ذلك فإن الماء يتصعد بتعملية الاستصاص في النباتات من الجذر إلى الاعلى بواسطة الشعيرات ، وهذا بحسب قانون آخر هو (الخاصية الشعرية) . راجع: القرآن محاولة لفهم عصري / الدكتور مصطفى محمود .

الطبيعي ـ كما يعرفه العلم ـ لا يتحدث عن علاقة ضرورية ، بل عن اقتران مستمر بين ظاهر تين (١) ، فإذا جاءت المعجزة وفصلت إحدى الظاهر تين عن الأخرى في قانون طبيعي لم يكن ذلك فصماً لعلاقة ضرورية بين الظاهر تين .

والحقيقة أن المعجزة بمفهومها الديني ، قد أصبحت في ضوء المنطق العلمي الحديث مفهومة بدرجة أكبر مماكانت عليه في ظل وجهة النظر الكلاسيكية إلى علاقات السببية .

فقد كانت وجهة النظر القديمة تفترض أن كل ظاهرتين اطرد اقستران إحداهما بالأخرى فالعلاقة بينهما علاقة ضرورة ، والضرورة تعني أن من المستحيل أن تنفصل إحدى الظاهرتين عن الأخرى، ولكن هذه العلاقة تحولت في منطق العلم الحديث إلى قسانون الاقتران أو التتابع المطرد (٢) بين الظاهرتين دون افتراض تلك الضرورة الغيبية .

وبهذا تصبح المعجزة حالة استثنائية لهذا الاطّراد في الاقتران أو التتابع دون أن تصطدم بضرورة أو تؤدى إلى استحالة.

وأما على ضوء الأُسس المنطقية للاستقراء<sup>(٣)</sup> فنحن نـتفق مـع

<sup>(</sup>١) وقد بسط الشهيد الصدر القول في هذه المسألة في كتابه فلسفتنا فراجع: ٣٩٥ و ٢٩٩.

<sup>(</sup>۲) راجع فلسفتنا: ۲۸۲ وما بعدها.

 <sup>(</sup>٣) راجع بسط وشرح النظرية في «الاسس المنطقية للاستقراء» حيث توصل الإمام الشهيد
 الصدر على اكتشاف مهم وخطير على صعيد نظرية المعرفة بشكل عام.

وجهة النظر العلمية الحديثة ، في أن الاستقراء لا يبرهن على علاقة الضرورة بين الظاهر تين ، ولكنا نرى أنه يدل على وجود تفسير مشترك لاطراد التقارن أو التعاقب بين الظاهر تين باستمرار، وهذا التفسير المشترك كما يمكن صياغته على أساس افتراض الضرورة الذاتية ،كذلك يمكن صياغته على أساس افتراض حكمة دعت منظم الكون إلى ربط ظواهر معينة بظواهر أخرى باستمرار ، وهذه الحكمة نفسها تدعو أحياناً إلى الاستثناء فتحدث المعجزة (١).

وهكذا يتضح بنحو علمي منطقي مبرهن أن العمر الطويل أمر ممكن، ولا يلزم منه محذور علمي ولا فلسفي. وبهذا تنتهي المرحلة الأولى من البحث في خصوصية الغيبة.

الثانية \_ مرحلة إثبات تحقق ذلك فعلاً في الإمام المهدي الله

والبحث في هذه المرحلة يتم بطريقين: ١ ـ عقائدي. ٢ ـ تاريخي:

١ ـ الطريق العقائدي

ويمكن تقريره بثلاثة بيانات:

أ ـ إن هذه الخصوصية من اللوازم الذاتية للمفهوم المهدوي عند

<sup>(</sup>١) بحث مستفاد من كتاب بحث حول المهدي للسيد الشهيد الصدر يُؤُلُون ٦٥ ـ ٨٠ بـ تحقيق و تعليق الدكتور عبدالجبار شرارة.

أهل البيت ﴿ عَبُوتِ هذا المفهوم \_ بالنحو الذي مرّ آنفاً \_ ثـبوتاً برهانياً قاطعاً، واتضاح بطلان ما سواه، يـقودنا بـنحو طـبيعي إلى الاعتقاد بغيبة الإمام الثاني عشر على . فما دام الأئمة اثني عشر فقط، وأنهم معينين من قبل الله سبحانه وتعالى، وليس للناس دور في اختيارهم، فليس بإمكاننا إلّا أن نتصور استمرار حياة الإمام الثاني عشر، ومواكبته للمسيرة البشرية وظهوره بعد ذلك في الشوط الأخير منها، ومن الطبيعي أن لا يتاح لإنسان يُـقدّر له مـثل هـذا الهدف، وتقدر له مثل هذه الحياة الطويلة، أن يعيشها بصورة ظاهرة، ولابد له من أن يمارسها بنحو خفي غائب عن الأنظار، إلَّا أن يفترض وفاة الإمام المهدي، الله في الزمان الطبيعي لأمثاله، ثم عودته للحياة في زمن الظهور، ولكن هذا الافتراض يلزم منه انقطاع الحجة في الفترة الفاصلة من وفاته إلى ظهوره، وهو مخالف لحديث الثقلين الذي يدل عملى تملازم الكتاب والعمترة، وعمدم افتراقهما في زمن من الأزمان حتى قيام الساعة والورود على الحوض، كما يلزم منه الاعتقاد برجعة الإمام المهدي إلى الحياة بعد وفاته، وهو مما لا قائل به بين المسلمين.

ب الروايات الدالة على اتصاف الإمام المهدي بالغيبة، وقد ذكر تها بعض مصادر أهل السنة مثل: ينابيع المودة، وفرائد السمطين.

ففي ينابيع المودة: عن كتاب فرائد السمطين عن الباقر عن أبيه عن جده عن علي الله عن عن عن على الله عن عن عن على الله عن على الله عن على الله عن على الله عنه إذا ظهر يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً» (١١).

وفيه عنه عن سعيد بن جبير عن ابن عباس - رضي الله عنها - ، قال: قال رسول الله والله علياً وصيى ومن ولده القائم المنتظر المهدي الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً، والذي بعثني بالحق بشيراً ونذيراً أن الثابتين على القول بإمامته في زمان غيبته لأعز من الكبريت الأحمر» فقام إليه جابر بن عبدالله، فقال: يا رسول الله وللقائم من ولدك غيبة ؟ قال: «أي وربي ليمحص الله الذين آمنوا ويمحق الكافرين - ولدك غيبة ؟ قال: «أي وربي ليمحص الله وسر من سرّ الله فإياك والشك فإن الشك في أمر الله عزّ وجل كفر».

وفيه في الصفحة المذكورة عنه عن الحسن بن خالد، قال: قال علي بن موسى الرضا ـ رضي الله عنهما ـ : «إن الرابع من ولدي ابن سيدة الإماء يطهّر الله به الأرض من كل جور وظلم وهو الذي يشكّ الناس في ولادته وهو صاحب الغيبة فإذا خرج أشرقت الأرض بنور ربّها» (٢).

وفيه: عنه عن أحمد بن زياد عن دعبل بن علي الخزاعي في حديث وروده على الرضا وانشاده قصيدته التائية، إلى أن قال: «إن

<sup>(</sup>١) يناييم المودّة: ٢٩٦/٣، الباب الثامن والسبعون.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٣٩٧/٣، الباب الثامن والسبعوث.

الإمسام بعدي ابني محمد وبعد محمد ابنه علي وبعد علي ابنه الحسن وبعد الحسن ابنه الحجة القائم وهو المنتظر في غيبته والمطاع في ظهوره ويملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً، وأما متى يقوم؟ فإخبار عن الوقت، فقد حدثني أبي عن آبائه عن رسول الله عليه قال: مثله كمثل الساعة لا تأتيكم إلا بغتة» (١).

وفيه: عن غاية المرام عن فرائد السمطين عن جابر بن عبدالله رفعه: «المهدي من ولدي اسمه اسمي وكنيته كنيتي أشبه الناس بي خلقاً وخُلقاً تكون له غيبة وحيرة تضل فيها الأمم يقبل كالشهاب الثاقب يملأها عدلاً وقسطاً كما ملئت جوراً وظلماً».

وفيه: عنه عن فرائد السمطين في الصفحة المذكورة عن الباقر عن آبائه عن علي بن أبي طالب ـ ملام الله عليهم ـ رفعه : «المهدي من ولدي تكون له غيبة وحيرة تضل فيها الأمم ـ إلى أن قال \_ ويملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً» (٢).

وفيه: عن المناقب عن أبي جعفر محمد الباقر، قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «طوبى لمن أدرك قائم أهل بيتي وهو يأتم به في غيبته قبل قيامه ويتولى أولياءه ويعادي أعداءه ذلك من رفقائي وذوي مودتي وأكرم أمتى على يوم القيامة».

<sup>(</sup>١) ينابيع الموذة: ٣١٠/٣ الباب الثمانون.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٣٨٦/٣ الباب الرابع والتسعون.

وفيه: عنه عن أبي بصير عن الصادق جعفر بن محمد عن آبائه عن أمير المؤمنين بين قال: قال رسول الله وخلقا وخلقا من ولدي اسمه اسمي وكنيته كنيتي وهو أشبه الناس بي خلقا وخلقا ، تكون له غيبة وحيرة في الأمم حتى يضل الخلق عن أديانهم، فعند ذلك يقبل كالشهاب الثاقب فيملا الأرض قسطا وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً». وفيه: عنه مثل ذلك، غير أنه قال: «فعند ذلك يقبل كالشهاب الثاقب بأتي بذخيرة الأنياء بالتي الحديث (١).

وفيه: (ص ٤٩٤) عنه عن حابر بن يزيد الجعفي قال: سمعت جابر بن عبدالله الأنصاري يقول فقال لي راسول الله علي إلى والله المعلمين من بعدي أولهم علي ثم الحسن ثم الحسين ثم علي بن الحسين ثم محمد بن علي المعروف بالباقر ستدركه يا جابر، فإذا لقيته فاقرأه مني السلام، ثم جعفر بن محمد ثم موسى بن جعفر ثم علي بن موسى ثم محمد بن علي ثم القائم اسمه اسمي وكنيته كنيتي ابن الحسن بن علي ذلك الذي يفتح الله تبارك وتعالى على يديه مشارق الأرض ومغاربها، ذلك الذي يغيب عن أوليا ثه غيبة لا يثبت على القول بإمامته إلا من امتحن الله قلبه للإيمان».

ج ـ إن المهديالموعود إن لم يكن إماماً معصوماً، وكان رجـالاً

<sup>(</sup>١) ينابيع المودّة: ٣٩٧/٣.

عادياً من عامة المسلمين، سوف لن يكون هناك تناسب بينه وبين ظهور المسيح الله معه، وهو نبي من أولي العزم، ليؤيد المهدي ويدعو المسيحيين الى الإذعان بنبوة النبي الله فلابد وأن يكون المهدي الموعود إماماً معصوماً، وحيث إن الإمامة المعصومة ليست أمراً قابلاً للاتعاء بل تحتاج الى تعيين سماوي ونص نبوي يكشف عنها، ولم يجر ذلك في غير الأثمة الإثني عشر الله حتى على مستوى الاتعاء فضلاً عن الدليل والبرهان، وقد ثبتت وفاة الأئمة المتقدمين ودفنت أجمادهم في أماكن معلومة، وبقي الإمام الثاني عشر لم تُعلم له وفاة حتى الآل. فلابد من الاعتقاد باستمرار الثاني عشر لم تُعلم له وفاة حتى الآل . فلابد من الاعتقاد باستمرار الزمان، ليكون مؤهلاً لتأييد المسيح الله له . يقول السيد سامي البدرى في ذلك:

«فإن ظهور عيسى سوف يكون بحاجة إلى استيعاب علمي وقيادي من قبل الصهدي الموعود ، باعتباره يقوم شاهداً له وللرسالة التي يرفع شعارها وكتابها وتابعاً له. والمهدي على التصور السني لن يكون قادراً على استيعاب المسيح، بل هو غير قادر على استيعاب المسيح، بل هو غير قادر على استيعاب طوائف المسلمين.

لن يكون قادراً عملي استيعاب المسيح ، لأن المسيح نبي ورسول معصوم ومؤيد إلمهياً بالمعجزات، ومثله لا يسمكن أن يستوعبه إنسان غير مؤيد بالمعجزات والعصمة والعلم التام. ولن يكون قادراً على استيعاب الأمة المسلمة بـلا تـأييد إلهمي بالمعجزة والعصمة والعلم التام(١)

## ٢ ـ الطريق التأريخي

ويمكن تقريره بثلاثة بيانات:

أ -إن التاريخ - وكما مر -قد شهد بولادة الإمام المهدي الله ولم يشهد بوفاته، مما يدل على استمرار حياته، وحيث لا نتحسس وجوده، ولا نشخص أحداً من الناس بعنوان أنه المهدي ابن الإمام الحسن العسكري، فلابد وأن تكون له حياة خفية غير ظاهرة للناس.

ب إن التاريخ قد شهد بحصول مشاهدات عينية متكررة للإمام المهدي الله في زمان غيبته، وقد ألفت في ذلك كتب مثل كتاب (تبصرة الولي فيمن رآى القائم المهدي) للسيد هاشم البحراني، وذكر الشيخ أبو طالب التجليل التبريزي في كتابه (٢٦ شخصاً ممن رأى الإمام المهدي في غيبته الصغرى مع ذكر قصص أكثرهم، وخصص فصلاً لمن رأى الإمام في غيبته الكبرى، وذكر

<sup>(</sup>١) شبهات وردود، الحلقة الرابعة: ٣٢.

<sup>(</sup>٢) من هو المهدي: ٤٦٠.

عشرين كتاباً أورد أصحابها فيها القصص والأخبار التأريخية في ذلك، وها نحن نذكر قصة أوردها السيد صدر الدين الصدر في كتابه «المهدي» نقلاً عن الشيخ عبدالوهاب الشعراني في كتابه «طبقات العرفاء» في أحوال الشيخ حسن العراقي:

قال: «ترددت اليه مع سيدي أبي العباس الحريثي فقال: أتأذن لي أن أحكي لك حكايتي من مبتـدأ أمري إلى وقتى هذاكأنك كنت رفيقي من الصغر؟ فقلت له: نعم، فقال: كنت شاباً من دمشق، وكنت صانعاً، وكنا نجتمع يوماً في الجمعة على اللـهو واللـعب والخمر، فجاءني التنبيع من الله تعالى يوماً ألهذا خلقت؟! فـتركت ماهم فيه وهربت منهم فتبعوا ورائي فلم يدركوني، فدخلت جامع بني أمية فوجدت شخصاً يتكلم على الكرسي في شأن المهدي الله فاشتقت إلى لقائه، فصرت لا أسجد سجدة إلا وسألت الله تعالى أن يجمعني معه، فبينما أنا ليلة بعد صلاة المغرب أصلي صلاة السنة وإذا بشخص جلس خلفي ومسح على كتفي، وقال لي: قد استجاب الله تعالى دعاءك يا ولدي! مالك أنا المهدي. فقلت: تذهب معى إلى الدار، فقال: نعم، فذهب معي وقال: اخل لي مكاناً انفرد به فأخليت مكاناً فأقام عندي سبعة أيام بلياليها»(١).

<sup>(</sup>١) المهدي: ١٤٩ صدر الدين الصدر.

وقال الشيخ على بن عيسى الأربلي في كشف الغمة: «إن الناس ينقلون قصصاً وأخباراً في خوارق العادات للإمام المهدي الله يطول شرحها ، وأنا أذكر من ذلك قصتين قريب عهد بـزماني وحدثني بها جماعة من ثقاة اخواني.

الأولى: إنّه كان في بلد الحلة بين الفرات ودجلة رجل اسمه إسماعيل بنالحسن، قال: اخواني حكى لنا إسماعيل، أنه خرج على فخذى الأيسر تو ثة (١) مقدار قبضة الإنسان فعجزت الأطباء عن علاجها فجاء بغداد ورآه أطباء الأفرنج، فقالوا: لا علاج لها، فستوجه إلى سامراء وزار الإسامين على الهادي والحسن العسكري ـ رضي الشعنهما ـ ونزل السرداب ودعا الله تعالى تنضرعاً ، واستغاث بالإمام المهدى على تم مضى إلى دجلة فاغتسل ثم لبس ثوبه ، فرأي أربعة فرسان خارجين من باب سور البلد وواحد شيخ بيده رمح وشاب آخر عليه فرجية ملونة، فصاحب الرمح يمين الطريق والشابان يسار الطريق والشاب صاحب الفرجية على الطريق، فقال له صاحب الفرجية: أنت تروح غداً إلى أهلك، فقال له: نعم، فقال صاحب الفرجية له: تقدم اليّ حتى أبصر ما يوجعك، فقدم إليه ومد يده إليه فعصر التوثة بيده فـأوجعه ثـم

<sup>(</sup>١) التو ثة: بثرة متقرحة .

استوى على سسرجه، فقال الشيخ صاحب الرمح: أفلحت يا إسماعيل، هذا الإمام، ثم ذهبوا وهو يمشى معهم، فقال الإمام: ارجع فقال: لا أفارقك أبداً، فقال الإمام: المصلحة في رجوعك، فقال: لا أفارقك أبداً، فقال الشيخ: يا اسماعيل ما تستحي! يقول لك الإمام ارجع مرتين فتخالفه! فـوقف وتـقدم الإمـام خـطوات، ثـم التفت إليه وقال: يا إسماعيل إذا وصلت إلى بغداد فلابد أن يطلبك أبو جعفر، يعنى الخليفة المستنصر بالله، فإذا حضرت عنده وأعطاك شيئاً فلا تأخذه، وقل لولدنا الرضا ليكتب لك إلى على بن عـوض فإنني أوصيه يعطيك الذي تريبه، ثم سار مع أصحابه فلم يزل قائماً يبصرهم حتى غابوا، ثم قعد على الأرض ساعة متأسفاً محزوناً وباكياً عن مفارقتهم، ثم جاء إلى سامراء فاجتمع القوم حوله، وقالوا: نرى وجهك متغيراً فما أصابك ؟ فقال: هل عرفتم الفرسان الذين خرجوا من البلد وساروا ساحل الشط، قيالوا: هم الشيرفاء أرباب الغنم، فقال لهم: بل هم الإمام وأصحابه، الشاب وصاحب الفرجية هو الإمام مس بيده المباركة مرضى، فقالوا: أرنيه، فكشف فخذه فلم يرواله أثراً فمزقّوا ثيابه وأدخلوه في خزانة ومنعوا الناس عنه لكيلا يزدحموا عليه، ثم إن الناظر مـن طـرف الخـليفة جـاء الخزانة وسأله عن هذا الخبر وعن اسمه ونسبه ووطنه وعن خروجه من بغداد أول هذا الأسبوع ثم ذهب عنه. فبات إسماعيل

في الخزانة وصلى الصبح وخرج مع الناس إلى أن بعُد من سامراء فرجع القوم ووادعوا ، فسار منفرداً حتى وصل الى موضع، فـرأى الناس مزدحمين على القنطرة العتيقة يسألون عمن ورد عليهم عن اسمه ونسبه وموضع مجيئه، فلما لاقوه عرفوه بالعلامات المذكورة فمزقوا ثيابه وأخذوها تبركأ وكان الناظر كتب إلى بغداد وعرفهم الحال ، وكان الوزير طلب السعيد رضي الدين ليعرفه صحة الخبر فخرج رضي الدين الذي هو كان من أصدقاء إسماعيل وكان ضيفه قبل خروجه إلى سامراء ، فلما رآه رضي الدين وجماعة معه فنزلوا عن دابتهم وأراهم فخذه فلم يروا شيئاً فغشي على رضي الدين ساعة، ثم أخذه بيده وأدخله على الوزير وهو يبكي ويـقول: هـذا أخي وأقرب الناس إلى قلبي، فسأله الوزير عن القصة فحكاها له فأحضر الأطباء الذين رأوا مرضه، وسألهم متى رأيتموه قالوا منذ عشرة أيام فكشف الوزير فخذ إسماعيل فليس فيها أثر، قالوا: هذا عمل المسيح الله فقال الوزير: نحن نعرف من عملها ثم أحضره الوزير عند الخليفة فسأله عن القصة، فحكى له ما جرى فأعطى له الف دينار، فقال: ما أجسر أن آخذ منه ذرّة فقال الخليفة ممن تخاف؟ فقال: من الذي فعل بي هذا، قال لي: لا تأخذ من أبي جعفر شيئاً. فبكى الخليفة، ثم قال علي بن عيسى: كنت احكي هذه القصة لجماعة عندي وكان شمس الدين ولده حاضراً عندي لا أعرفه، قال: أنا ابنه من صلبه فقلت: هل رأيت فخذ أبيك وهي مجروحة؟ قال: إني كنت صبياً في وقت جراحة فخذه، ولكن سمعت القصة من أبي وأمي وأقربائي وجيراني ورأيت فخذه بعدما صلحت ولا أثر فيها ونبت في موضعها شعر. وقال أيضاً: سألت السيد صفي الدين محمد بن محمد ونجم الدين حيدر ابن الأيسر، أخبراني بصحة هذه القصة وإنهما رأيا إسماعيل في مرضه وصحته ، وحكى لي ولده أن أباه ذهب إلى سامراء بعد صحته أربعين مرة، طمعاً أن يعود له الوقت الذي رآه.

الثانية: حكى لي السيد باقي بن عطوة العلوي الحسني أن أباه عطوة لا يعترف بوجود الإمام محمد المهدي الله ويقول: إذا جاء الإمام فيبرئني من هذا المرض اصدق قولهم ؟ ويكرر هذا القول فبينما نحن مجتمعون وقت العشاء الأخيرة ، صاح أبونا فأتيناه سراعاً فقال: إلحقوا الإمام في هذه الساعة خرج من عندي، فخرجنا فلم نر أحداً ، فجئنا إليه وقال: انه دخل التي شخص وقال: يا عطوة فقلت: لبيك ، قال: أنا المهدي قد جئت إليك أن اشفي مرضك ، ثم مد يده المباركة وعصر وركي وراح فصار مثل الغزال، قال علي بن عيسى: سألت هذه القصة من غير ابنه فأقر بها»(١).

<sup>(</sup>١) ينابيع المودّة: ٣١٥/٣ ـ ٣١٧.

ومن هنا فقد آمن بعض الأعلام من أهل السنة بحياته وبقائه أو هو لازم كلامهم. وقد ذكر السيد صدر الدين الصدر بعضهم فقال: «منهم: الشيخ محيي الدين ابن العربي في الفتوحات على رواية الشيخ عبدالوهاب الشعراني في كتابه (اليواقيت والجواهس) الذي تقدم عيناً نقله عن كتاب (اسعاف الراغبين)، فإن كون المهدي بن الحسن العسكري بلا فصل كما هو صريح كلامه مع وفاة الإمام الحسن العسكري في سنة مائتين وستين لازمه حياة المهدي الحسن العسكري في سنة مائتين وستين لازمه حياة المهدي وبقاؤه حتى يظهر أو أنه يموت ثم يحيه الله تعالى بقدر ته. ولا أظن أن الشيخ محيى الدين يرضى بأن ينسب إليه الاحتمال الأخير.

ومنهم: الشيخ عبدالوهاب الشعراني في كتابه (اليواقيت والجواهر) على ما في اسعاف الراغبين حيث قال: المهدي بن الإمام الحسن العسكري ومولده ليلة النصف من شعبان سنة خمس وخمسين ومائتين وهو باق إلى أن يجتمع بعيسى بن مريم، هكذا أخبرني الشيخ حسن العراقي عن الإمام المهدي حين اجتمع به ووافقه على ذلك سيدي على الخواص »(١).

ومنهم: الشيخ أبو عبدالله محمد بن يوسف بن محمد الكنجي في كتابه (البيان في أخبار صاحب الزمان) على ما نـقله اسـعاف

<sup>(</sup>١) اسعاف الراغبين: ١٥٧.

الراغبين، قال: ومن الأدلة على أن المهدي حي باق بعد غيبته إلى الآن، وأنه لا امتناع في بسقائه: بقاء عيسى بن مريم، والخضر، وإلياس من أولياء الله تعالى، وبقاء الأعور الدجال وابليس اللعين من أعداء الله تعالى، وهؤلاء قد ثبت بقاؤهم بالكتاب والسنة (١).

ومنهم: الشيخ العارف الفاضل الخواجه محمد بارسا في كتابه (فصل الخطاب) على ما في ينابيع المودة بعد أن ذكر ولادة المهدي المنتظر ، وأن الله تعالى آتاه الحكمة وفصل الخطاب في سن الطفولة ،كما من على يحيى وعيسى بذلك، قال: وطول الله تبارك و تعالى عمره كما طول عمر الخضر الخضر الله (٢).

<sup>(</sup>١) اسعاف الراغبين: ٢٢٧.

<sup>(</sup>٢) ينابيع المودّة: ٣٠٤/٣، الباب التاسع والسبعون.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٣٤٠/٣ الباب الرابع والثمانون.

أقول: يمكن أن يقال أن قوله ذلك لا يدل على وجود المهدي وحياته، إذ ربما قال ذلك، برجاء أن يدركوا ظهوره، ولكن الأول أظهر .

ومنهم: الشيخ سعد الدين الحموي على ما في ينابيع المودة، نقلاً عن كتاب الشيخ عزيز بن محمد النسفي، عند كلامه في ترتيب الأولياء ، وأن الله تعالى اختار في هذه الأمة اثني عشر ولياً من أهل البيت فجعلهم خلفاء نبيه المعظم عَمَالُهُ ، إلى أن قال: وأما آخر الأولياء، الذي هو آخر خلفاء النبي والولي والنائب الثاني عشر وخاتم الأولياء، فهو المهدى صاحب الزمان (١).

ومنهم: الشيخ شهاب الدين الهندي المعروف بملك العلماء في كتابه (هداية السعداء على ما في الدرر الموسوية)، قال عند ذكره الأثمة الاثني عشر: التاسع يعني من ولد الحسين الإمام حجة الله القائم المهدي، وهو غائب، وله عمر طويل كما في المؤمنين عيسى وإلياس والخضر وفي الكافرين الدجال والسامري.

ومنهم الشيخ الكامل الشيخ محمد المعروف بخواجه بارسا في حاشية له على كتاب (فصل الخطاب) مضافاً إلى ما تقدم عنه على ما في (الدرر الموسوية)، حيث قال: وبه (يعني بالمهدي) ختمت

<sup>(</sup>١) ينابيع المودّة: ٣٥٢/٣، الباب السابع والثمانون.

الخلافة والإمامة، وهو إمام منذ وفاة أبيه إلى يوم القيامة، وعيسى يصلى خلفه ويصدقه ويدعو الناس إلى ملته وهي ملة النبي

... ومنهم: غير واحد من الفضلاء والعرفاء فإن الذي يظهر من أشعارهم العربية والفارسية المذكورة في ينابيع المودة وغيره من بعض كتب المناقب ، أنهم يرون حياة المهدي المنتظر ، وأنه حي يرزق لوصفهم له بالولاية والإمامة والخلافة والنيابة عن النبي النبي المناقب الفيوضات الإلهية» (١).

ج ـ ونعتمد في تقرير البيان الثالث على ماكتبه السيد الشهيد محمد باقر الصدر على حيث كتب يقول:

«إن الغيبة تجربة عاشتها أمّة من الناس فترة امتدت سبعين سنة تقريباً، وهي فترة الغيبة الصغرى، ولتـوطيح ذلك نـمهد بـإعطاء فكرة موجزة عن الغيبة الصغرى (٢).

إن الغيبة الصغرى تُعبّر عن المرحلة الأولى من إمامة القائد المنتظر عليه الصلاة والسلام، فقد قُدّر لهذا الإمام منذ تسلّمه للإمامة أن يستتر عن المسرح العام ويظلُّ بعيداً باسمه عن الأحداث، وإن كان قريباً منهابقلبه وعقله، وقد لُوحِظَ أنهذه الغيبة، إذا جاءت مفاجئة حققت صدمة كبيرة للقواعد الشعبية للإمامة في الأمة الإسلامية؛ لأن هذه القواعد كانت معتادة على الاتصال بالإمام

<sup>(</sup>۱) المهدي: ۱٤۸\_۱٤۸.

<sup>(</sup>٢) راجع: الغيبة الصغرى، السيد محمد الصدر، فقد توسّع في بحثها.

في كلّ عصر، والتفاعل معه والرجوع إليه في حلّ المشاكل المتنوعة، فإذا غاب الإمام عن شيعته فجأة وشعروا بالانقطاع عن قيادتهم الروحية والفكرية، سببت هذه الغيبة (۱) المفاجئة الاحساس بفراغ دفعي هائل قد يعصف بالكيان كلّه ويشتت شمله، فكان لابدّ من تمهيد لهذه الغيبة؛ لكي تألفها هذه القواعد بالتدريج، وتكيف نفسها شيئاً فشيئاً على أساسها، وكان هذا التمهيد هو الغيبة الصغرى التي اختفى فيها الإمام المهدي عن المسرح العام، غير أنه كان دائم الصلة بقواعده وشيعته عن طريق وكلائه ونوابه والثقات من أصحابه الذين يشكلون هيزة الوصل بينه وبين الناس المؤمنين بخطه الإمامي (۱). وقد شغل مركز النيابة عن الإمام في هذه الفترة أربعة ممن أجمعت تلك القواعد على تقواهم وورعهم ونزاهتهم التي عاشوا ضمنها وهم كما يلي:

١ ـ عثمان بن سعيد العمري.

٢ \_ محمد بن عثمان بن سعيد العمرى.

٣ ـ أبو القاسم الحسين بن روح.

٤ \_ أبو الحسن على بن محمد السمري .

<sup>(</sup>١) إشارة الى الغيبة الكبرئ.

 <sup>(</sup>۲) راجع: تبصرة الولي فيمن رأى القائم المهدي، السيد هاشم البحراني، دفاع عن الكافي،
 السيد ثامر العميدي: ١/ ٥٦٨ وما بعدها.

تاريخوفاة السفير الأوّل حدوداً ٢٨٠ هـ، والثاني٣٠٥هـ، والثالث٣٢٦هـ،والرابع ٣٢٨هـ.

وقد مارس هؤلاء الأربعة (١) مهام النيابة بالترتيب المذكور، وكلما مات أحدهم خلفه الآخر الذي يليه بتعيين من الإمام المهدي على الله .

وكان النائب يتصل بالشيعة ويحمل أسئلتهم إلى الإمام، ويعرض مشاكلهم عليه، ويحمل إليهم أجوبته شفهية أحياناً وتحريرية (٢) في كثير من الأحيان، وقد وجدت الجماهير التي فقدت رؤية إمامها العزاء والسلوة في هذه المراسلات والاتصالات غير المباشرة. ولاحظت أن كل التوقيعات والرسائل كانت ترد على الإمام المهدي الله بخط واحد وسليقة واحدة (٣) طيلة نيابة النواب الأربعة التي استمرت حوالي سبعين عاماً، وكان السمري هو آخر النواب، فقد أعلن عن انتهاء مرحلة الغيبة الصغرى التي تتميز بنواب معينين، وابتداء الغيبة الكبرى التي لا يوجد فيها أشخاص معينون بالذات للوساطة بين الإمام القائد والشيعة، وقد

 <sup>(</sup>۱) راجع ترجمة هؤلاء الأربعة في كتاب الغيبة الصغرى للسيد محمد الصدر، الغصل الثالث:
 ۳۹۰ وما بعدها، نشر دار التعارف للمطبوعات ـ بيروت ۱۹۸۰.

 <sup>(</sup>٢) وهذه تعرف بالتوقيعات، وهي الأجوبة التحريرية والشفوية التي نقلت عن الإمام المهدي الله الحجاج، الطبرسي: ٢/ ٥٢٣ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) مما استقر في الأوساط الأدبية وعند نقاد الأدب قديماً وحديثاً أن الأسلوب هـ و الرجـل، وهذه المقولة صحيحة. ومن هنا رأينا وسمعنا أن كثيراً من الأدباء وقارني الأدب يميزون بمجرد قراءة النص شعرياً كان أم نثرياً أنه لفلان أو لفلان، وما ذلك إلاّ لأن الأسلوب هو الرجل، وأن لكل كاتب سمةً وطابعاً خاصاً في كتابته يمكن تمييزه عن غيره، هذا فضلاً على تميز خطه الشريف من غيره من الخطوط.

عبر التحول من الغيبة الصغرى إلى الغيبة الكبرى عن تحقيق الغيبة الصغرى لأهدافها وانتهاء مهمتها؛ لأنها حضنت الشيعة بهذه العملية التدريجية عن الصدمة والشعور بالفراغ الهائل بسبب غيبة الإمام، واستطاعت أن تكيف وضع الشيعة على أساس الغيبة، وتعدّهم بالتدريج لتقبل فكرة النيابة العامة عن الإمام، وبهذا تحولت النيابة من أفراد منصوصين (١) إلى خط عام (٢)، وهو خط المجتهد العادل البصير بأمور الدنيا والدين، تبعاً لتحول الغيبة الصغرى إلى غيبة كبرى.

والآن بإمكانك أن تقدر المواقف في ضوء ما تقدم، لكي تدرك بوضوح أن المهدي حقيقة عاشتها أمة من الناس، وعبر عنها السفراء والنواب طيلة سبعين عاماً من خلال تعاملهم مع الآخرين، ولم يلحظ عليهم أحد، كل هذه المدة تلاعب في الكلام، أو تحايلاً في التصرف أو تهافتاً في النقل. فهل تتصور \_ بربك \_ أن بإمكان أكذوبة أن تعيش سبعين عاماً، ويمارسها أربعة على سبيل الترتيب كلهم يتفقون عليها، ويظلون يتعاملون على أساسها وكأنها قضية يعيشونها بأنفسهم ويرونها بأعينهم، دون أن يبدر منهم أي شيء يثير الشك، ودون أن يكون بين الأربعة علاقة خاصة متميزة تتيح لهم نحواً من التواطؤ، ويكسبون من خلال ما يتصف به سلوكهم لمهم نحواً من التواطؤ، ويكسبون من خلال ما يتصف به سلوكهم

<sup>(</sup>١) إشارة إلى النواب الأربعة المذكورين.

 <sup>(</sup>٢) وهو ما اصطلح عليه (بالمرجعية الدينية)، ويلاحظ هنا الصفات التي يرى الإمام الشهيد لزوم توفرها في المرجعية.

من واقعية ثقة الجميع، وإيمانهم بواقعية القضية التي يدّعون أنهم يحسونها ويعيشون معها؟!

لقد قيل قديماً: إنّ حبل الكذب قصير، ومنطق الحياة يثبت أيضاً أن من المستحيل عملياً بحساب الاحتمالات أن تعيش أكذوبة بهذا الشكل، وكل هذه المدة، وضمن كلّ تلك العلاقات والأخذ والعطاء، ثم تكسب ثقة جميع من حولها.

وهكذا نعرف أن ظاهرة الغيبة الصغرى يمكن أن تعتبر بمثابة تجربة علمية لإثبات مالها من واقع موضوعي، والتسليم بالإمام القائد، بولادته وحياته وغيبته (١)، وإعلانه العام عن الغيبة الكبرى التي استتر بموجبها عن المسرح ولم يكشف نفسه لأحد (٢)»(٣).

# مرز تقية تراص إسادى

<sup>(</sup>۱) إن اتصال الإمام القائد المهدي بقواعده الشيعية عن طريق نواب ووكلائه، أو بأساليب أخرى متنوعة واقع تاريخي موضوعي ليس من سبيل إلى إنكاره، كما في السفارة، فضلاً عن الدلائل الأخرى الكثيرة المستندة إلى إخبار من يجب تصديقه، ثم هو مقتضى الأحاديث المتواترة، كحديث: «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية» وغير ذلك. إن كل ذلك جموعاً وهو محل اتفاق أكثر طوائف الملة الإسلامية ويدحض وبشكل قاطع ما يثيره المتشككون حول وجود الإمام واستمرار حياته المباركة الشريفة، راجع: الغيبة الصغرى، السيّد محمد الصدر: ٥٦٦.

<sup>(</sup>٢) ورد التوقيع الشريف عن الإمام القائد المهدي الله بعدم إمكان رؤيته بشكل صريح بعد وقوع الغيبة الكبرى، وهذا محل اتفاق علماء الإمامية. وراجع مناقشة المسألة في: الغيبة الصغرى / السيد محمد الصدر: ٦٣٩ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) بحث حول المهدي: ١٠٨ ـ ١١١ بتحقيق وتعليق الدكتور عبدالجبار شرارة.

### الفصل الثالث

## القيمة العقائدية لمفهوم المهدوية في مدرسه اهل البيت ﷺ

العقائد سواء أكانت أرضية تعود في نشأتها إلى الإنسان، أو سماوية تعود في منشأها إلى الله سبحانه و تعالى، لابد وأن يكون لها مدلول إنساني، فإن كانت أرضية فهي ناشئة من ظروف الإنسان ومعبرة عن تطلعاته ورغبته في التوصل إلى حياة أفضل، وإن كانت سماوية فهي تجسد رحمة الله سبحانه وتعالى بالإنسان وحبه له وحرصه على إيصاله إلى ساحل السعادة، وهذا مما يقطع به المؤمن في أصل العقيدة الإسلامية سواء اتضح له هذا المدلول الإنساني بنحو تفصيلي، أو بقيت تفاصيله مجملة مكنونة في طي الغيب.

والإنسان يتعامل مع العقائد تارة عقلياً من زاوية الدليل والبرهان، وأخرى حسياً من زاوية ما تحققه هذه العقائد من أغراض وما تقدمه من عطاء وحلول لمشاكل الإنسان في حياته اليومية. ومهما تكن هذه العقائد واضحة وأكيدة من زاوية الدليل والبرهان، فإن غموضها من الزواية الإنسانية يجعلها مورد شك وترديد أو على الأقل نقطة غير فاعلة وغير مشعة في النفس.

والعقيدة الإسلامية كعقيدة سماوية ليس بوسعنا أن نتوقع منها أن تفصح عن أغراضها الإنسانية بنحو تفصيلي، لأن البيان التفصيلي يؤدي إلى تركيز الناحية الحسية في الشخصية الإنسانية، ويتنافى مع الشأن الأساسي للعقيدة المتمثل باجلاء الناحية العقلية، وتركيز الناحية الروحية في الشخصية الإنسانية، ولذا فمن الطبيعي أن تكتفي هذه العقيدة ببيان الحد الأدنى وبنحو كلّي لأغراضها الإنسانية، مثل قوله تعالى: ﴿ وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ﴾ (١).

لكنها في الوقت نفسه تحث الإنسان المؤمن باتجاه التعقل والتدبّر المفضي في النتيجة إلى تصيّد الحِكَم المحتملة والأغراض الإنسانية التفصيلية المتوقعة في مختلف الجهات العقائدية والتشريعية من الإسلام.

ونحن قد درسنا المسألة المهدوية من زاوية الدليل والبرهان، واتضح أن مفهوم مدرسة أهل البيت عن المهدوية، بالقياس إلى مفهوم مدرسة المذاهب الأربعة عنها من ناحية الدليل والبرهان، يمثل هذه المسألة في مستواها الأكمل والأتم.

وكمالها في المجال العقائدي والبرهاني يقتضي ويؤدي بنا إلى الاعتقاد بكمالها في ما تقدمه من معطيات انسانية، والمفارقة التي

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ١٠٧.

تؤدي بالكثيرين إلى التشكيك وإثارة الشبهات حول مفهوم المهدوية عند أهل البيت، تعود إلى أن هؤلاء لا ينظرون إلى زاوية الدليل والبرهان، بقدر ما يمركزون على الناحية الإنسانية التي تجعلهم يتساءلون:

ما هي الثمرة المترتبة على الاعتقاد بمفهوم عن المهدوية يتصف بمعانى غيبية غير مألوفة كالغيبة، والعمر الطويل، والإمامة المبكرة؟ وحينما لا يتوصلون إلى جوابكافٍ وتبقيٰ الناحية الإنسانية لهذا المفهوم محاطة بالغموض والإبهام يدفعهم الجهل بها، والعجز عن تصورها إلى إنكار هذا المفهوم واتبهامه بالغلو والخيال، والاستعاضة عنه ومفهوم آخر المهدوية يخلو من هذه الأبعاد، ولا يتطلب كلفة غيبية كبيرة، دون أن يعلموا أنهم بعملهم هذا قد انتقلوا من الكمال إلى النقص، وأن اعتراضهم على هذه الأبعاد الغيبية إنما هو اعتراض على الجوهر الغني لمفهوم المهدوية في الإسلام، فضلاً عن مخالفته للناحية المنطقية التي تقتضي في باب الاعتقاد متابعة الدليل والبرهان أيـنما اتـجها، لا تحريفهما باتجاه ما تقتضيه الأهواء والأغراض والاعتقادات الشخصية.

ولو أنهم تدبروا في مفهوم أهل البيت الله عن المهدوية،

لوجدوه في ناحيته الإنسانية أكمل من مفهوم مدرسة الخلفاء عنها، وقد تكفل السيد الشهيد محمد باقر الصدر ببيان هذه الناحية بياناً رائعاً حيث كتب يقول(١):

«ونتناول الآن السؤال الثاني، وهو يقول: لماذاكل هذا الحرص من الله سبحانه و تعالى على هذا الإنسان بالذات، فتعطل من أجله القوانين الطبيعية لإطالة عمره ؟ ولماذا لا تترك قيادة اليوم الموعود لشخص يتمخض عنه المستقبل، وتنضجه إرهاصات اليوم الموعود فيبرز على الساحة ويعارس دوره المنتظر.

وبكلمة أخرى: ما هي قائدة هذه الغيبة الطويلة وما المبرر لها؟ وكثير من الناس يسألون هذا السؤال وهم لا يريدون أن يسمعوا جواباً غيبياً ، فنحن نؤمن بأن الأثمة الاثني عشر مجموعة فريدة (٢) لا يمكن التعويض عن أيّ واحد منهم ، غير أن هؤلاء

<sup>(</sup>١) بحث حول المهدي: ٨٣ ـ ٨٩ بتحقيق وتعليق الدكتور عبدالجبار شرارة.

<sup>(</sup>٢) اشارة إلى معتقد الإمامية الاثني عشرية المستند إلى أدلة المعقول والمنقول ، وبالأخص إلى حديث التقلين المتواتر «إني تركت فيكم ما إن تمسكتم بهما لن تضلوا بعدي أبداً كتاب الله وعترتي أهل بيتي» . راجع : صحيح مسلم: ٤ / ١٨٧٣ ، وراجع الصواعق المحرقة لابن حجر : ٨٩، قال : ثم اعلم أن لحديث التمسك بذلك طرقا كثيرة وردت عن نيف وعشرين صحابياً.

وكذلك إلى قوله عَيْنِهُ «لن يفترقا حتى يردا عسليّ الحسوض ..» وإلى قوله عَيْنَهُ: «الخلفاء بعدى اثنا عشر كلهم من قريش» . ومفاد ذلك كله تقرير هذا المعنى .

المتسائلين يطالبون بتفسير اجتماعي للموقف ، على ضوء الحقائق المحسوسة لعملية التغيير الكبرى نفسها، والمتطلبات المفهومة لليوم الموعود .

وعلى هذا الاساس نقطع النظر مؤقتا عن الخصائص التي نؤمن بتوفرها في هؤلاء الائمة المعصومين(١١)، ونطرح السؤال التالي :

إننا بالنسبة إلى عملية التغيير المرتقبة في اليوم الموعود ، بقدر ما تكون مفهومة على ضوء سنن الحياة و تجاربها ، هل يمكن أن نعتبر هذا العمر الطويل لقائدها المذخر عاملاً من عوامل إنجاحها ، ويمكنه من ممارستها وقيادتها بدرجة أكبر؟

ونجيب عن ذلك بالإيراب وذلك لعدة أسباب منها ما يلي : إن عملية التغيير الكبرى تتطلب وضعاً نفسياً فريداً في القائد الممارس لها ، مسحوناً بالشعور .. بالتفوق والاحساس بضآلة الكيانات الشامخة التي أعد للقضاء عليها ، وتحويلها حضارياً إلى

<sup>(</sup>۱) تحدث النبي الأكرم محمد عَلَيْقَا كثيراً عن خصائصهم وأدوارهم ، ووظيفتهم ومهماتهم، وأنهم حملة الشريعة ، وسفن النجاة ، وأمان الامة ، وعصمتها من الضلال ، كما إليه الإشارة في حديث الثقلين ، وحديث لن يفترقا وكلاهما يؤكدان عصمتهم ، إذ لا يعقل أنهم عصمة الأمة من الضلال ، وأنهم لن يفترقا عن القرآن المعصوم ، وهم غير معصومين!!
راجع : الأصول العامة للفقه المقارن، العلامة محمد تقي الحكيم، مبحث حجية السنة؛ ص

عالم جديد.

فبقدر ما يغمر قلب القائد المغير من شعور بتفاهة الحضارة التي يصارعها ، واحساس واضح بأنها مجرد نقطة على الخط الطويل لحضارة الإنسان ، يصبح أكثر قدرة من الناحية النفسية (١) على مواجهتها والصمود في وجهها ومواصلة العمل ضدها حتى النصر ومن الواضح أن الحجم المطلوب من هذا الشعور النفسي يتناسب مع حجم التغيير نفسه ، وما يراد القضاء عليه من حضارة وكيان ، فكلماكانت المواجهة لكيان أكبر ولحضارة أرسخ وأشمخ تطلبت زخماً أكبر من هذا الشعور النفسي المفعم .

ولماكانت رسالة اليوم الموعود تغيير عالم ملي، بالظلم وبالجور، تغييراً شاملاً بكل قيمه الحضارية وكياناته المتنوعة ، فمن الطبيعي أن تفتش هذه الرسالة عن شخص أكبر في شعوره النفسي من ذلك العالم كله ، عن شخص ليس من مواليد ذلك العالم الذين

<sup>(</sup>١) أن يكون القائد التاريخي مهيئاً نفسياً ومعداً إعداداً مناسباً لأداء المهمة ، أمر مفروغ منه ، ولو رجعنا إلى القرآن الكريم لوجدناه يتحدث عن هذه المسالة في تاريخ الأنبياء بصورة واضحة جدا ، وبخاصة فيما يتعلق بالنبي نوح عليه ، وهو أمر يلفت الإنتباء والنظر ، وربما يكون للتشابه والإتفاق في الدور والمهمة التي أوكلت لهما ،كما نبه الشهيد الصدر الله . الله .

راجع : مع الأنبياء ، عفيف عبد الفتاح طبارة .

نشأوا في ظل تلك الحضارة التي يراد تقويضها واستبدال حضارة العدل والحق بها ؛ لأن من ينشأ في ظل حضارة راسخة ، تغمر الدنيا بسلطانها وقيمها وأفكارها، يعيش في نفسه الشعور بالهيبة تجاهها؛ لأنه ولد وهي قائمة ، ونشأ صغيراً وهي جبارة ، وفتح عينيه على الدنيا فلم يجد سوى أوجهها المختلفة .

وخلافاً لذلك ، شخص يتوغل في التاريخ عاش الدنيا قبل أن ترى تلك الحضارة النور ، ورأى الحضارات الكبيرة سادت العالم الواحدة تلو الأخرى ثم تداعت وانهارت (١) ، رأى ذلك بعينيه ولم يقرأه في كتاب تاريخ ..

ثم رأى الحضارة التي يقدر لها أن تكون الفصل الأخير من قصة الإنسان قبل اليوم الموعود ، رآها وهي بـذور صـغيرة لا تكاد تتبين .

ثم شاهدها وقد اتخذت مواقعها في احشاء المنجتمع البشـري تتربص الفرصة لكي تنمو و تظهر ..

<sup>(</sup>١) ويمكن أن نقرب هذا المعنى بما عشناه وشاهدناه من صعود الإتحاد السوفيتي وترقيه حتى صار القطب الثاني في العالم ، وتقاسم هو وأمريكا النفوذ الحضاري والهيمنة السياسية ، وركبا معا اجواء الفضاء ، ثم شهدنا انهيار الإتحاد السوفيتي وتفكك أوصاله بمثل تلك السرعة القياسية في الانهيار ، فكم كان لذلك من أثر ؟ وكم كان فيه من عبرة ؟ وكم كان فيه من عبرة ؟

ثم عاصرها وقد بدأت تنمو وتزحف وتصاب بالنكسة تـــارة ويحالفها التوفيق تارة أخرى..

ثم واكبها وهمي تنزدهر وتنعملق وتسيطر بالتدريج عملي مقدرات عالم بكامله ، فإن شخصاً من هذا القبيل عاش كل هذه المراحل بفطنة وانتباه كاملين ينظر إلى هذا العملاق ـ الذي يريد أن يصارعه \_من زاوية ذلك الامتداد التاريخي الطويل الذي عاشه بحسه لا في بطون كتب التاريخ فحسب ، ينظر إليه لا بوصفه قدراً محتوماً، ولاكماكان ينظر (جان جاك روسو)(١) إلى الملكية فـي فرنسا ، فقد جاء عنه أنه كان يرعبه مجرد أن يتصور فرنسا بدون ملك ، على الرغم من كونه من الدعاة الكبار فكرياً وفلسفياً إلى تطوير الوضع السياسي القائم وقتئذً؛ لأن (روسو) هذا نشأ في ظل الملكية ، وتنفس هواءها طيلة حياته ، وأما هذا الشخص المتوغل في التاريخ ، فله هيبة التاريخ ، وقوة التاريخ ، والشعور المفعم بأن ما حوله من كيان وحضارة وليد يوم مـن أيـام التـاريخ ، تـهيأت له الأسباب فوجد ، وستتهيأ الأسباب فيزول ، فلا يبقى منه شيءكما

<sup>(</sup>١) جان جاك روسو (١٧١٢ ـ ١٧٧٨ م )كاتب وفيلسوف فرنسي اعتبره بعض النقاد الوجه الأبعد نفوذاً في الأدب الفرنسي الحديث والفلسفة الحديثة، وقد مهدت كتاباته ومقالاته للثورة الفرنسية ، وأشهر مؤلفاته العقد الاجتماعي . راجع: موسوعة المورد، منير البعلبكي: ٨ / ١٦٩ .

لم يكن يوجد منه شيء بالأمس القريب أو البعيد ، وأن الأعـمار التاريخية للحضارات والكيانات مهما طالت فهي ليست إلّا أيّـاماً قصيرة في عمر التاريخ الطويل .

هل قرأت سورة الكهف؟

وهل قرأت عن أولئك الفتية الذين آمنوا بربهم وزادهم الله هدى (١)؟ وواجهواكياناً وثنياً حاكماً، لا يرحم ولا يتردد في خنق أي بذرة من بذور التوحيد والارتفاع عن وحدة الشرك، فضاقت نفوسهم ودب إليها اليأس وسدت منافذ الأمل أمام أعينهم، ولجأوا إلى الكهف يطلبون من الله حلاً لمشكلتهم بعد أن أعينهم الحلول، وكبر في نفوسهم أن يظل الباطل يسحكم ويظلم ويقهر الحق ويصفى كل من يخفق قبله للحق.

هل تعلم ماذا صنع الله تعالى بهم ؟

إنه أنامهم ثلاثمائة سنة وتسع سنين (٢) في ذلك الكهف ، ثم بعثهم من نومهم ودفع بهم إلى مسرح الحياة ، بعد أن كان ذلك الكيان الذي بهرهم بقوته وظلمه قد تداعى وسقط ، وأصبح تاريخاً

 <sup>(</sup>۱) إشارة إلى الآية القرآئية المباركة: ﴿انهم فتية آمنوا بسربهم وزدناهم هدى ...﴾
 الكهف: ۱۳، وراجع تفسيرها في الكشاف، الزمخشري ۲: ۷۰۲، نشر دار الكتاب العربي ـ. بيروت.

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية: ﴿ولبثوا في كهفهم ثلاثمائة سنين وازدادوا تسعاً...﴾ الكهف: ٢٥.

لا يرعب أحداً ولا يحرك ساكناً،كل ذلك لكي يشهد هؤلاء الفتية مصرع ذلك الباطل الذي كبر عليهم امتداده وقوته واستمراره ، ويروا إنتهاء أمره بأعينهم ويتصاغر الباطل في نفوسهم.

ولئن تحققت لأصحاب الكهف هذه الرؤية الواضحة بكل ما تحمل من زخم وشموخ نفسيين من خلال ذلك الحدث الفريد الذي مدد حياتهم ثلاثمائة سنة ، فإن الشيء نفسه يتحقق للقائد المنتظر من خلال عمره المديد الذي يتيح له أن يشهد العملاق وهو قزم والشجرة الباسقة وهي بذرة ، والاعصار وهو مجرد نسمة (۱۱)، أضف إلى ذلك ، أن التجرابة التي تتيحها مواكبة تلك الحضارات المتعاقبة ، والمواجهة المباشوة لحركتها و تطوراتها لها أثر كبير في الإعداد الفكري و تعميق الخبرة القيادية لليوم الموعود؛ لأنها تضع الشخص المدخر أمام ممارسات كثيرة للآخرين بكل ما فيها من نقاط الضعف والقوة ، ومن ألوان الخطأ والصواب ، و تعطي لهذا الشخص قدرة أكبر على تقييم الظواهر

<sup>(</sup>١) وكل ذلك له مدخلية في تربيته واعداده الاعداد الخاص ، بما في ذلك امتلاكه النظرة الشمولية العميقة ، فضلا عن شهوده بنفسه ضآلة اولئك المتعملقين الذين يملؤون الدنيا ضجيجاً وصحباً ، ويسترهبون الناس ، وهذه الشهود يؤهله أكثر فأكثر لأداء مهمته الكونية في التغيير ، أي ملئه للأرض عدلاً بعدما ملئت ظلماً ، هذا بغض النظر عن مؤهلاته الذائية ، والعناية الربانية الخاصة.

الاجتماعية بالوعى الكامل على أسبابها ، وكل ملابساتها التاريخية .

ثم إن عملية التغيير المدخرة للقائد المنتظر تقوم على أساس رسالة معينة هي رسالة الإسلام، ومن الطبيعي أن تتطلب العملية في هذه الحالة قائداً قبريباً من مصادر الإسلام الأولى، قد بنيت شخصيته بناءً كاملاً بصورة مستقلة ومنفصلة عن مؤثرات الحضارة التي يقدر لليوم الموعود أن يحاربها.

وخلافاً لذلك ، الشخص الذي يولد وينشأ في كنف هذه الحضارة وتتفتح أفكاره ومشاعره في إطارها ، فإنه لا يتخلص غالبا من رواسب تلك الحضارة ومرتكزاتها ، وإن قاد حملة تغييرية ضدها .

فلكي يضمن عدم تأثر القائد المدخر بالحضارة التي أعد الستبدالها، لا بد أن تكون شخصيته قد بنيت بناءً كاملاً في مرحلة حضارية سابقة هي أقرب ما تكون في الروح العامة ومن ناحية المبدأ إلى الحالة الحضارية التي يتجه اليوم الموعود إلى تحقيقها بقيادته»(١).

 <sup>(</sup>١) ولا ينبغي أن يُشكِل أحدٌ بأن النبي محمداً عَنْجُولُهُ مع عالمية رسالته ومهمته التخييرية الكبرى إلا أنه عاش في كنف الحضارة الجاهلية ، ولم يتأثر بها ، وكذا الانبياء السابقون ، فما هو الوجه في هذا الرأي ؟

ثم يطرح سماحته و بعد ذلك سؤالاً آخر مرتبطاً بالناحية الإنسانية من العقيدة المهدوية، وهو: لماذا لم يظهر القائد العالمي طيلة هذه المدة ؟ وإذاكان قد أعد نفسه للعمل الاجتماعي ، فما الذي منعه عن الظهور على المسرح في فترة الغيبة الصغرى، أو في أعقابها بدلاً عن تحويلها إلى غيبة كبرى ، حيث كـانت ظـروف العمل الاجتماعي والتغييري وقتئذٍ أبسط وأيسر ، وكانت صلته الفعلية بالناس من خلال تنظيمات الغيبة الصغرى تتيح له أن يجمع صفوفه ويبدأ عمله بداية قوية، ولم تكن القوى الحاكمة من حوله

→ فجوابه:

مراحمت تكيية زاطوي سيوي أ - إن النبي مَنْكُمُ لِلَّهُ قد أخضع فعلاً إلى حالة عزلة تامة من الحضارة الجاهلية ، وأنه كما ورد في السيرة النبوية قد حبب إليه الخلاء ، وكان يذهب إلى غار حمراء يستحنث فيه وكذا الأنبياء كانوا يتنزهون عما عليه مجتمعهم ، وكانوا يعتزلون ، وإليه الإشارة في قوله تعالى: ﴿ فلما اعتزلهم وما يعبدون من دون الله وهبنا له اسحاق﴾ مريم: ٤٩ .

ب ـ إن النبي المرسل يوحي إليه ، ويسدد مباشرة من السماء ، ويبلغ بالأعمال والخطوات التي يتخذها خطوة خطوة ، والإمامﷺ لا يوحي إليه ـكما هو عقيدة الإمامية ـ ولا يبلغ بالأمور مباشرة من السماء ، نعم يكون مسدداً وتحت العناية الربانية ، ولذلك فهو يحتاج إلى اعداد خاص . ففي نفس الوقت الذي يكون فيه قريباً ومتصلاً بالحضارة الإسلامية ، مستمداً من آبائه ﷺ الأصالة والمعرفة والعلم ، يكون مطلعاً عملي التحارب البشرية والحضارات في صعودها وعوامل تكونها وقوتها، وكذلك إخفاقاتها وعنواسل ضعفها وانهيارها ، فيستمد الخبرة والقدرة والاحاطة بالأمور جميعاً، هـذا مـع اعـتقادنا بـقدرات الإمام العلمية الذاتية التي وهبها الله تعالى له ، وبكونه مسدداً من السماء . قد بلغت الدرجة الهائلة من القدرة والقوة التي بلغتها الإنسانية بعد ذلك من خلال التطور العلمي والصناعي؟(١)

والجواب : «أن كل عملية تغيير اجتماعي يـر تبط نجاحها بشروط وظروف موضوعية لا يتأتى لها أن تحقق هدفها إلا عندما تتوفر تلك الشروط والظروف .

وتتميز عمليات التغيير الاجتماعي التي تفجرها السماء على الأرض بانها لا تربط في جانبها الرسالي بالظروف الموضوعية (٢)؛ لأن الرسالة التي تعتمدها عملية التغيير هنا ربانية ، ومن صنع السماء لا من صنع الظروف الموضوعية ، ولكنها في جانبها التنفيذي تعتمد الظروف الموضوعية ويرتبط نجاحها وتوقيتها بتلك الظروف . ومن أجل ذلك انتظرت السماء مرور

 <sup>(</sup>١) بحث حول المهدي، الشهيد محمد باقر الصدر تنبئ : ٨٩ الهامش، تحقيقات الدكتور عبيد الجبار شرارة، طبع مركز الغدير للدراسات الإسلامية .

<sup>(</sup>٢) على الرغم من الأهمية التي يخطها الشهيد الصدر وفي هنا للظروف الموضوعية ، ودور نضوجها أو انضاجها في نجاح الثورات وهذا فهم عميق لأثر العامل الاجتماعي والنفسي الآ أن الشهيد الصدر في عمرض نظرية جديدة في فهم عملية التغيير الاجتماعي. الذي تحدثه السماء من خلال الرسالات السماوية ، فهي في جانبها الرسالي ترتبط بقانونها الخاص ، ولكن في جانبها التنفيذي تعتمد الظروف المموضوعية وترتبط بها توقيتاً ونجاحاً، وأعني بالظروف الموضوعية : الحالة السياسية والحالة الاجتماعية للأمة والواقع الدولي المعاصر ، ومدى قدرة الأمة في إمكاناتها الذاتية واستعدادها النفسي .

خمسة قرون من الجاهلية حتى أنزلت آخر رسالاتها على يد النبي محمد الله الارتباط بالظروف الموضوعية للتنفيذكان يفرض تأخرها على الرغم من حاجة العالم إليها منذ فترة طويلة قبل ذلك. والظروف الموضوعية التي لها أثر في الجانب التنفيذي من عملية التغيير ، منها ما يشكل المناخ المناسب والجو العام للتغيير المستهدف ، ومنها ما يشكل بعض التفاصيل التي تتطلبها حركة التغيير من خلال منعطفاتها التفصيلية .

فبالنسبة إلى عملية التغيير التي قادها - مثلاً - لينين في روسيا بنجاح ، كانت ترتبط بعامل من قبيل قيام الحرب العالمية الأولى و تضعضع القيصرية ، وهذا ما يساهم في إيجاد المناخ المناسب لعملية التغيير ، وكانت ترتبط بعوامل أخرى جزئية ومحدودة من قبيل سلامة لينين مثلاً في سفره الذي تسلل فيه إلى داخل روسيا وقاد الثورة ، إذ لو كان قد اتفق له أي حادث يعيقه لكان من المحتمل أن تفقد الثورة بذلك قدرتها على الظهور السريع على المسرح .

وقد جرت سنة الله تعالى التي لا تجد لها تحويلاً في عمليات التغيير الرباني على التقيد من الناحية التنفيذية بالظروف الموضوعية التي تحقق المناخ المناسب والجو العام لإنجاح عملية التغيير ، ومن هنا لم يأت الإسلام إلّا بعد فترة من الرسل وفراغ مرير استمر قروناً من الزمن .

فعلى الرغم من قدرة الله \_سبحانه وتعالى \_على تـذليل كـل العقبات والصعاب في وجه الرسالة الربانية، وخلق المناخ المناسب لها خلقاً بالاعجاز ، لم يشأ أن يستعمل هذا الأسلوب؛ لأن الامتحان والابتلاء والمعاناة التي من خلالها يتكامل الإنسان، يفرض عـلى العمل التغييري الرباني أن يكون طبيعياً وموضوعياً من هذه الناحية ، وهذا لا يمنع من تدخل الله يسبحانه وتعالى ـ أحيانا فيما يخص بعض التفاصيل التي لا تكون المناخ المناسب ، وإنما قـد يتطلبها أحيانا التحرك صُمِّعَن كَالِكِ المِيناخِ المِناسِ، ومن ذلك الامدادات والعنايات الغيبية التي يمنحها الله تـعالى لأوليـائه فـي لحظات حرجة فيحمى بها الرسالة ، وإذا بنار نمرود تـصبح بـرداً وسلاماً على إبراهيم(١) ، وإذا بيد اليهودي الغادر التي ارتفعت بالسيف على رأس النبي ﷺ تشل وتفقد قدرتها على الحركة(٢)، وإذا بعاصفة قوية تجتاح مخيمات الكفار والمشركين الذيس

 <sup>(</sup>١) اشارة إلى قوله تعالى: ﴿قالوا حرقوه وانصروا آلهتكم ان كنتم فاعلين ۞ قلنا يا نار
كوني برداً وسلاماً على إبراهيم۞ وأرادوا به كيدا فجعلناهم الأخسرين﴾ الانبياء: ٢٨- ٧٠.
 (٢) راجع الرواية في تفسير ابن كثير: ٢ / ٣٣، وراجع البحار، المجلسي: ١٨/ ٤٧ و ٥٣ و ٢٠،
 ٧٧ باب معجزات النبي عَنْمَالَيْنَ .

أحدقوا بالمدينة في يوم الخندق و تبعث في نفوسهم الرعب (١)، إلآ أن هذا كله لا يعدو التفاصيل و تقديم العون في لحظات حاسمة بعد أن كان الجو المناسب والمناخ الملائم لعملية التغيير على العموم قد تكون بالصورة الطبيعية ووفقا للظروف الموضوعية.

وعلى هذا الضوء ندرس موقف الإمام المهدي الله ، لنجد أن عملية التغيير التي أعد لها ترتبط من الناحية التنفيذية كأي عملية تغيير اجتماعي أخرى بظروف موضوعية تساهم في توفير المناخ الملائم لها ، ومن هناكان من الطبيعي أن توقت وفقاً لذلك .

ومن المعلوم أن المهدي لم يكن قد أعد نفسه لعمل إجتماعي محدود، ولا لعملية تغيير تقتصر على هذا الجزء من العالم أو ذاك ؟ لأن رسالته التي ادخر لها من قبل الله ـ سبحانه و تعالى ـ هي تغيير العالم تغييراً شاملاً، واخراج البشرية كل البشرية من ظلمات الجور إلى نور العدل (٢)، وعملية التغيير الكبرى هذه لا يكفي في ممارستها مجرد وصول الرسالة والقائد الصالح، وإلّا لتمت شروطها في عصر النبوة بالذات، وإنما تتطلب مناخاً عالمياً مناسباً،

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري: ٢ / ٢٤٤ حوادث السنة الخامسة من الهجرة .

<sup>(</sup>٢)كما هو نص الحديث النبوي الشريف: «لو لم يبق من الدنيا إلا يوم لطول الله ذلك اليوم حتى يبعث رجلاً مني أو من أهل بيتي يملاً الأرض قسطاً وعدلاً كما مملئت ظملاً وجوراً». راجع التاج الجامع للأصول: ٥ / ٣٤٣، قال: رواه أبو داود والترمذي.

وجواً عاماً مساعداً ، يحقق الظروف الموضوعية المطلوبة لعملية التغيير العالمية ، فمن الناحية البشرية يعتبر شعور إنسان الحضارة بالنفاد عاملاً أساسياً في خلق ذلك المناخ المناسب لتقبل رسالة العدل الجديدة ، وهذا الشعور بالنفاد يتكون ويترسخ من خلال التجارب الحضارية المتنوعة التي يخرج منها إنسان الحضارة مثقلاً بسلبيات ما بنى ، مُدركاً حاجته إلى العون ، ملتفتاً بفطرته إلى الغيب أو إلى المجهول .

ومن الناحية المادية يمكن أن تكون شروط الحياة المادية الحديثة أقدر من شروط الحياة القديمة في عصر كعصر الغيبة الصغرى على إنجاز الرسالة على صعيد العالم كله، وذلك بما تحققه من تقريب المسافات، والقدرة الكبيرة على التفاعل بين شعوب الأرض، وتوفير الأدوات والوسائل التي يحتاجها جهاز مركزي لممارسة توعية شعوب العالم وتثقيفها على أساس الرسالة الجديدة.

وأما ما أشير إليه في السؤال من تنامي القوى والأداة العسكرية التي يواجهها القائد في اليوم الموعود كلما أجل ظهوره، فهذا صحيح، ولكن ماذا ينفع نمو الشكل المادي للقوة مع الهزيمة النفسية من الداخل، وانهيار البناء الروحي للإنسان الذي يملك كل

تلك القوى والأدوات؟ وكم من مرة في التاريخ انهار بناء حضاري شامخ بأول لمسة غازية ؛ لأنه كان منهاراً قبل ذلك ، وفاقداً الشقة بوجوده والقناعة بكيانه والاطمئنان إلى واقعه»(١) انتهى ما أفاده ﴿

وبإمكاننا أن نتناول المعطى الإنساني للمهدوية في مفهوم أهل البيت ﷺ من زاوية أخرى.

### فنقول :

إن الاعتقاد بمهدوية غائبة عن الأنظار لكنها حية ومؤثرة في مجريات الأحداث لصالح الجماعة المؤمنة ، وهي تحمل كل خصائص الإمامة من العصمة والنص النبوي والكمال العلمي والعملي ، من شأنه أن يشيع في المجتمع أجواء هذه الإمامة ونفحاتها المعنوية والروحية الرفيعة، ويشبع الإنسان باحساس طيب بتواصل الصلة بين الأرض والسماء ، واستمرار الرعاية السماوية للأرض ، وتحويل ذلك إلى معانٍ محسوسة أكثر فاعلية في النفس ، بعد ماكانت في أصولها العقائدية معانٍ معقولة ،

<sup>(</sup>١) لقد شاهدنا في بداية التسعينات المصداق لهذه المقولة التي اطلقها الشهيد الصدر رَفِّقُ إستنادا إلى خبرته العميقة بالمجتمع البشري ، فقد إنهار الإتحاد السوفيتي وهو أحد القطبين اللذين كانا يهيمنان على العالم إنهيارا سريعاً جداً، وبصورة أذهلت الجميع .

ويكرس في الساحة الاجتماعية والسياسية حاكمية التوحيد، ويجعلها حاكمية قريبة من الحسّ الإنساني، بوصف أن المهدوية الغائبة ليست شخصاً عادياً، وإنما هي الإمام الثاني عشر المعين سماوياً ليشغل موقع الإمامة حتى نهاية التاريخ، صحيح أن الناس لا يباشرونه حسياً، لكن الاعتقاد بكونه حقيقة حسية يقصر إحساسنا عن إدراكها يجعل النفس في حالة تفاعل روحي إيجابي مع خط الإمامة الإلهية المعصومة بما هو تعبير وامتداد لحاكمية التوحيد في الأرض.

ويشتد هذا التفاعل أكثر حينما تعبر المهدوية المعصومة الغائبة عن نفسها تعبيراً سياسياً بارزاً من علال مبدأ النيابة الخاصة في فترة الغيبة الصغرى ، ومبدأ النيابة العامة للفقهاء في فترة الغيبة الكبرى كقيادة سياسية شرعية للمجتمع الإسلامي بما يحفظ للإمامة موقعها السامي كمشرف يراقب التجربة السياسية والاجتماعية وينصرها ، وكمنبع يمدها بالشرعية حينما يجدها متطابقة مع الإسلام .

ومن مجموع هذه البيانات يتجلى بوضوح معنى الكمال فيما يقدمه المفهوم المهدوي عند أهل البيت على من معطى إنساني وهو معطى ينسجم تماماً مع جوهر الفكرة المهدوية ، فإن المهدوية المعصومة الغائبة مهدوية متحركة ومؤثرة وإيجابية بالنسبة إلى الواقع الإنساني . بينما المهدوية في مفهوم أهل السنة ليس لها تأثير في الواقع الإنساني ، وهي ليست أكثر من تنبؤ مستقبلي. وكأن مهدوية أهل البيت علي تتكفل بتحقيق ما تعد به من خلال تحريك الواقع الإنساني والتفاعل الإيجابي معه .

وهذا بذاته خير ما يوضح المعنى الإيجابي لمفهوم الانتظار ، فإن انتظار الفرج ليس سكوتاً وانهزاماً، وإنما هو روح إيجابية فعالة باتجاه التغيير المطلوب مهدوياً.

مرز تقية تكوية زرطن إسدوى

#### نتيجة البحث

وفي نهاية المطاف يمكننا استخلاص نتائج البحث، بالنقاط التالية:

ا ـ إن الدين هو التعبير الأكمل عن الحقائق الإنسانية، والإسلام هو التعبير الأكمل عن الحقائق الانسيّع هو التعبير الأكمل عن الحقائق الدينية، والتشيّع هو التعبير الأكمل عن الحقائق الإسلامية، وبالتالي فمهدوية أهل البيت على الاعتقاد به. تعبير عن أصل المهدوية، الذي أجمع المسلمون على الاعتقاد به.

٣-ولما كانت المسألة المهدوية عند أهل البيت الهيئ ، هي مسألة الإمام الثاني عشر الذي لا إمام للبشرية بعده، من هنا فقد اتبصف المفهوم المهدوي عندهم الهيئ بثلاث خصائص، هي: ولادة الإمام المهدي بنحو سرّي ومكتوم، وإمامته المبكرة، وغيبته المستلزمة لعمر مفتوح مع امتداد الزمن، وهذه الخصائص ثابتة بثبوت أصل الإمامة الاثني عشرية المعصومة، الذي تفرعت عليه، فضلاً عن الأدلة التفصيلية التي مر ذكرها واحداً بعد الآخر.

٤ - إن هذه الخصائص الثلاثة ليست ثابتة بأدلة عقائدية وعقلية ووجدانية كافية، ولا يلزم منها أي إيراد عقلي أو ديني فحسب، وإنما هي التي تمنح معنى الكمال للمفهوم المهدوي، وتجعله مفهوماً ذا قيمة عقائدية ومعطيات إنسانية عالية وخلاقة على الساحة الاجتماعية، تتكامل وتنسجم مع معطيات أصل الدين في الحياة الإنسانية.



## الغمرس

| كلمة المجمع ه                                                |
|--------------------------------------------------------------|
| المهدوية عند أهل البيت ﷺ٩                                    |
| الإمامة الإثنا عشرية جوهر مفهوم المهدويّة٩                   |
| الفصل الأوّل                                                 |
| الإثبات العقائدي لمفهوم المهدويّة عند أهلالبيت المُثِيُّا ١٣ |
| اضطراب مدرسة الخلفاء في تفسير الحديث ١٩ الفصل الثاني         |
| خصائص مفهوم المهدوية عند أهل البيت الليلا ٢٩                 |
| الخصوصية الأولى: تحقق ولادة الإمام المهدي ﷺ في أجواء         |
| سرية مقصودة ٢٩                                               |
| الشواهد التاريخية الدالة على وجود الإمام المهدي ١١٤٠٠٠٠      |
| ١ - شهادة الإمام العسكري ﷺ بولادة الإمام المهدي ﷺ. ٣٢        |
| ٢ ـ شهادة القابلة ٣٣                                         |
| ٣-عشرات الشهادات برؤية الإمام ﷺ٣                             |
| ٤ - تعامل السلطة العباسية مع الحدث ٣٥                        |
| ٥ ـ اعترافات علماء السنّة بولادة الإمام المهدي ﷺ ٣٩          |

| وقفة مع المنكرين ٤٢                                              |
|------------------------------------------------------------------|
| الخصوصية الثانية: الإمامة المبكرة ٤٤                             |
| الخصوصية الثالثة: الغيبة المستلزمة لعمر مفتوح مع انفتاح الزمن ٥٥ |
| الأولى: مرحلة إثبات إمكانية العمر الطويل ٥٥                      |
| الثانية؛ مرحلة إثبات تحقق ذلك فعلاً في الإمام المهدي ﷺ ٧١        |
| ١ ـ الطريق العقائدي٧١                                            |
| ٢ ـ الطريق التاريخي ٧                                            |
| الفصل الثالث                                                     |
| القيمة العقائدية لمفهوم المهدوية في مدرسة أهل البيت الله ٩١      |
| نتيجة البحث رُزِيَّة و كوريرون و المناه                          |
| الفهر سالفهر سيورورورورورورورورورورورورورورورورورورور            |