

The stable of th

المناق الأوصياء

الجنه الغالج المناسبة

وقيمُ المقَدَّنييَة،



اسم الكتاب: أعلام الهداية (ج ١٤)

الإمام المهدي المنتظر «خاتم الأوصياء» عليه

المؤلف: لجنة التأليف

الموضوع: كلام وتاريخ

الناشر: مركز الطباعة والنشر للمجمع العالمي لأهل البيت عليم

الطبعة الأولئ: ١٤٢٢ هـ ق

الطبعة الثانية: ١٤٢٥ هـ ق

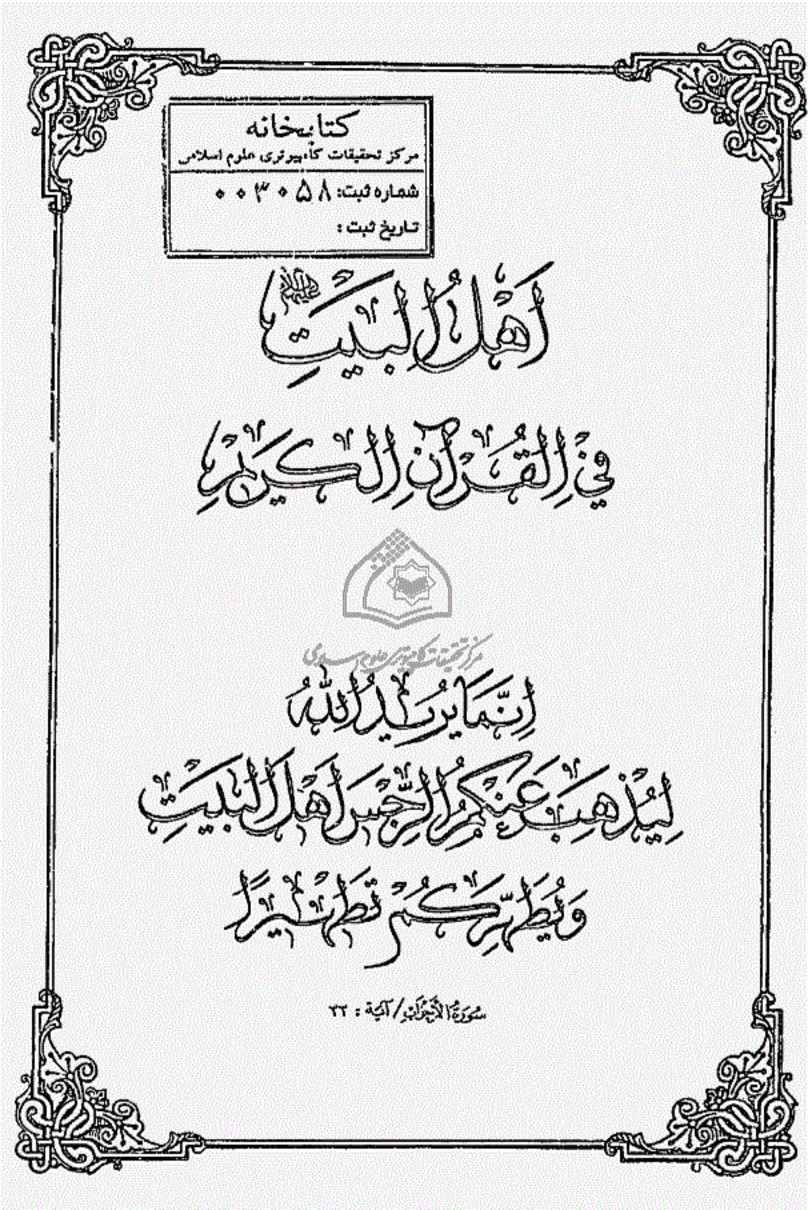
المطبعة: ليلي

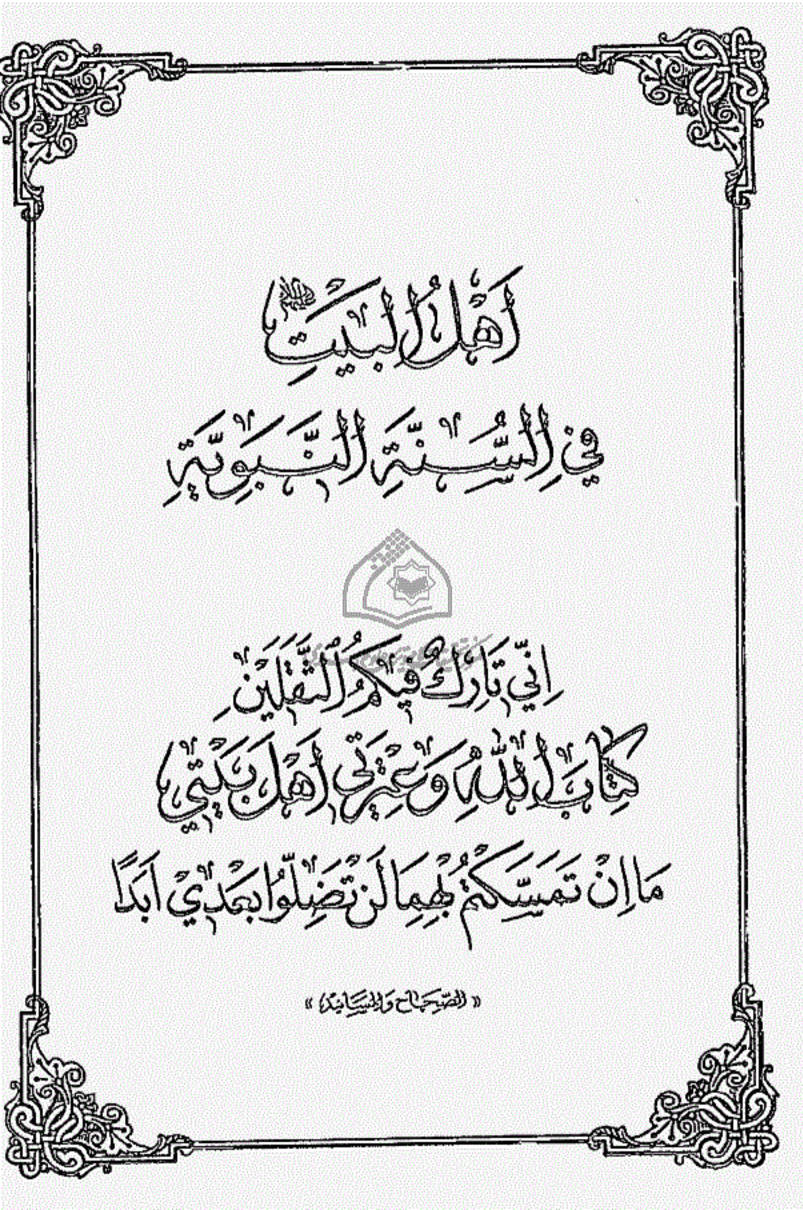
الكمية: ٥٠٠٠ه

شابک: ۲-۱۱۵۳: ۱۱۵۳: ۱۱۵۳: ۱۱۵۳: ۱۱۵۳: ۱۱۵۳: ۱۱۵۳: ۱۱۵۳: ۱۱۵۳: ۱۱۵۳: ۱۱۵۳: ۱۱۵۳: ۱۱۵۳: ۱۱۵۳: ۱۱۵۳: ۱۱۵۳: ۱۱۵۳: ۱

حقوق الطبع والترجمة محفوظة للمجمع العالمي لأهل البيت المُجْيِّرُا www.ahl-ul-bayt.org







## الفهرس الاجمالي

| ٧           | مقدمة المجمع العالمي لأهل بيت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | الباب الأول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 17          | القصل الأول: الإمام المهدي المنتظر لله في سطور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲۱.         | الفصل الثاني : المهدي الموعود وغيبته في بشارات الأديان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٥٣          | الفصل الثالث: المهدي الموعود وغيبته في القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>YY</b>   | الفصل الرابع: المهدي الموعود وغيبته في المتَّفَّق عليه من السُنَّةُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|             | الباب الثاني: "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1.9         | الفصل الأول: نشأة الامام المهدي المنتظر مله الأول: نشأة الامام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 111         | القصل الثاني: مراحل حياة الاعام المهدي المنتظر علي ١٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 141         | الفصل الثالث: الأمام المهدي المنتظر في ظل أبيه المنتظر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|             | الباب الثالث: ﴿ ﴿ مُرْدَدُ كُامِدُ مِنْ الثالث : ﴿ مُرْدُدُ مُعْمِدُ مِنْ مِنْ الْعُلْدُ اللَّهِ الثالث : ﴿ مُرْدُدُ مُعْمِدُ مِنْ مِنْ اللَّهُ اللَّالَّالَّ اللَّهُ اللَّاللَّا لَلَّا لَلَّالِيلُولُلَّالِيلُولُولُولُولُولُ اللَّا لِلللَّهُ اللَّهُ اللّل |
| 117         | · · · الفصل الأوّل: الغيبة الصغرى للإمام المهدي الله · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 140         | الفصل الثاني : أسباب الغيبة الصغرى والتمهيد لها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 187         | الفصل الثالث: إنجازات الإمام المهدي الله في الغيبة الصغرى.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|             | الباب الرابع :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۱٦٣         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۱۷۳         | الفصل الثاني: إنجازاته في الغيبة الكبرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۱۸۳         | الفصل الثالث: تكاليف عصر الغيبة الكبرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|             | الباب الخامس:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 111         | الفصل الأول: علائم ظهور الإمام المهدي المنتظر الله السلطة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 4.4         | الفصل الثاني: سيرة الإمام المهدي الله عند الظهور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>Y</b> T1 | الفصل الثالث: قبسات من تراث الإمام المهدي المله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|             | - ' ' ' ' ' ' '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |



## بنيا أَنَّهُ النَّهُ وَالنَّهِ النَّهُ وَالنَّا النَّهُ وَالنَّالِيَ النَّهُ النَّهُ وَالنَّالِيَ النَّهُ النّ

الحمد لله الذي أعطى كلّ شيء خلقه ثم هدى، ثم الصلاة والسلام على من اختارهم هداةً لعباده، لا سيما خاتم الأنبياء وسيّد الرسل والأصفياء أبو القاسم المصطفى محمد ( و الله ) وعلى آله الميامين النجباء .

لقد خلق الله الإنسان وزوده بعنصري العقل والإرادة، فبالعقل يبصر ويكتشف الحقّ ويميّزه عن الباطل، وبالإرادة يختار ما يراه صالحاً له ومحقّقاً لأغراضه وأهدافه.

وقد جعل الله العقل المميّز حجّةً له على خلقه، وأعانه بما أفاض على العقول من معين هدايته ؛ فإنّه هو الذي علّم الإنسان ما لم يعلم، وأرشده إلى طريق كماله اللائق به، وعرّفه الغاية التي خلقه من أجلها، وجاء بـه إلى هـذه الحياة الدنيا من أجل تحقيقها .

وأوضح القرآن الحكيم بنصوصه الصريحة معالم الهداية الربّانية وآفاقها ومستلزماتها وطرقها ،كما بيّن لنا عللها وأسبابها من جهة، وأسفر عن ثمارها ونتاثجها من جهةٍ أخرى .

قال تعالى:

- ﴿ قُلْ إِنَّ هُدَيْنَى اللهِ هو الهُدئ ﴾ [الأنمام (٦): ٧١].
- ﴿ وَاللَّهُ لِيهَدُّنِّي مِن يَشَاءَ إِلَىٰ صَرَاطٍ مَسْتَقَيْمٍ ﴾ [البقرة (٢): ٢١٣].
  - ﴿ وَاللَّهُ يَقُولُو الْحَقِّ وَهُو يَهْدِي لِلسَّبِّيلِ ﴾ [الأحزاب (٣٣): ٤].
- ﴿ ومن يعتصم بالله فقد هُدي إلى صراطٍ مستقيم ﴾ [آل عسران (٣) : ١٠١].
- ﴿ قَلَ الله يهدي للحقّ أفمن يهدي إلى الحق أحق أن يتَّبِع أ مّن لا يهدّي إلّا أن يُهدى فمالكم كيف تحكمون﴾ [يرنس (١٠): ٣٥].
- ﴿ ويرى الذين أُوتُوا العلم الذي أُنزل اليك من ربّك هو الحقّ ويهدي إلى صراط العزيز الحميد ﴾ [سبأ (٣١): ٦].
  - ﴿ وَمِنْ أَصْلُ مِمِنَ اتَّبِعِ هُواهِ بَغِيرِ هَدِيٌّ مِنَ اللَّهِ ﴾ [القصص (٢٨):٥٠].

فالله تعالى هو مصدر الهداية. وهدايته هي الهداية الحقيقية، وهو الذي يأخذ بيد الإنسان إلى الصراط المستقيم وإلى الحقّ القويم.

وهذه الحقائق يؤيدها العلم ويدركها العلماء ويخضعون لها بملء وجودهم.

ولقد أودع الله في فطرة الإنسان النزوع إلى الكمال والجمال ثم متن عليه بإرشاده إلى الكمال اللائق به، وأسبغ عليه نعمة التعرّف على طريق الكمال، ومن هناقال تعالى: ﴿ وماخلقتُ الجنّ والإنسَ إلّا ليعبدونِ ﴾ [الدريات (٥١):٥٠]. وحيث لا تتحقق العبادة الحقيقية من دون المعرفة، صارت المعرفة والعبادة طريقاً منحصراً وهدفاً وغايةً موصلةً إلى قمّة الكمال.

وبعد أن زود الله الإنسان بطاقتي الغضب والشهوة ليوفر له وقود الحركة نحو الكمال؛ لم يؤمّن عليه من سيطرة الغضب والشهوة والهوى الناشئ منهما، والملازم لهما. فمن هنا احتاج الإنسان ـ بالإضافة إلى عقله وسائر أدوات المعرفة - الى ما يضمن له سلامة البصيرة والرؤية؛ كي تتمّ عليه الحجّة ، و تكمل نعمة الهداية، و تتوفّر لديه كلّ الأسباب التي تجعله يختار طريق الخير والسعادة، أو طريق الشرّ والشقاء بملء إرادته.

ومن هنا اقتضت سُنة الهداية الربّانية أن يُسند عقل الإنسان عن طريق الوحي الإلهي، ومن خلال الهداة الذين اختارهم الله لتولّي مسؤولية هداية العباد، وذلك عن طريق توفير تفاصيل المعرفة وإعطاء الإرشادات اللازمة لكلّ مرافق الحياة.

وقد حمل الأنبياء وأوصياؤهم مشعل الهداية الربّانية منذ فجر التاريخ وعلى مدى العصور والقرون ، ولم يترك الله عباده مهملين دون حجّة هادية وعلم مرشد ونور مُضيء ، كما أفصحت مصوص الوحي - مؤيّدة لدلائل العقل - بأنّ الأرض لا تخلو من حجّة لله على خلقه ، لئلا يكون للناس على الله حجّة ، فالحجّة قبل الخلق ومع الحلق وبعد الخلق ، ولو لم يبق في الأرض إلّا اثنان؛ لكان أحدهما الحجّة. وصرّح القرآن - بشكلٍ لا يقبل الريب - قائلاً: في الأرف وائما أنت منذر ولكلّ قوم هاد ﴾ [الرعد (١٣) : ٧].

ويتولّى أنبياء الله ورسله وأوصياؤهم الهداة المهديّون مهمّة الهدايـة بجميع مراتبها، والتي تتلخّص في :

ا ـ تلقّي الوحي بشكل كامل واستيعاب الرسالة الإلهية بصورة دقيقة. وهذه المرحلة تتطلّب الاستعداد التام لتلقي الرسالة، ومن هنا يكون الاصطفاء الإلهي لرسله شأناً من شؤونه، كما أفصح بذلك الذكر الحكيم قائلاً: ﴿ اللهُ أعلم حيث يجعل رسالته ﴾ [الأنعام (٦): ١٢٤] و ﴿ الله يجتبي من رسله من يشاء ﴾ [ آل عمران (٣): ١٧٩].

٢ - إبلاغ الرسالة الإلهية الى البشرية ولمن أرسلوا إليه، ويتوقف الإبلاغ على الكفاءة التامة التي تتمثّل في «الاستيعاب والإحاطة اللازمة» بتفاصيل الرسالة وأهدافها ومتطلّباتها، و «العصمة» عن الخطأ والانحراف معاً، قال تعالى : ﴿ كَانَ الناسُ أُمّةٌ واحدةً فبعث الله النبيّن مبشرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه ﴾ [ابترة (٢): ٢١٣].

٣- تكوين أمّة مؤمنة بالرسالة الإلهية، وإعدادها لدعم القيادة الهادية من أجل تحقيق أهدافها و تطبيق قوانينها في الحياة ، وقد صرّحت آيات الذكر الحكيم بهذه المهمّة مستخدمة عنواني التزكية والتعليم، قال تعالى: ﴿يزكيهم ويعلّمهم الكتابَ والحكمة ﴾ [الجسة (٦٢): ٢] والتزكية هي التربية باتجاه الكمال اللائق بالإنسان. وتتطلّب التربية القيدوة الصالحة التي تتمتّع بكلّ عناصر الكمال، كما قال تعالى: ﴿ لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة ﴾ [الاحراب (٢٣): ١٢]. عناصر عناصر المقررة المسالحة المسالحة المسترة المست

٥ ـ العمل لتحقيق أهداف الرسالة المعنوية وتثبيت القيم الأخلاقية في نفوس الأفراد وأركان المجتمعات البشرية وذلك بتنفيذ الأطروحة الرتانية، وتطبيق قوانين الدين الحنيف على المجتمع البشري من خلال تأسيس كيانٍ سياسيٍّ يتولّىٰ إدارة شؤون الأمّة على أساس الرسالة الربّانية للبشرية، ويتطلّب التنفيذ قيادةً حكيمةً، وشجاعةً فائقةً، وصموداً كبيراً، ومعرفةً تامّةً بالنفوس وبطبقات المجتمع والتيارات الفكرية والسياسية والاجتماعية

وقوانين الإدارة والتربية وسنن الحياة، ونلخصها في الكفاءة العلمية لإدارة دولة عالمية دينية، هذا فضلاً عن العصمة التي تعبّر عن الكفاءة النفسية التي تصون القيادة الدينية من كلّ سلوكٍ منحرفٍ أو عملٍ خاطئٍ بإمكانه أن يؤثّر تأثيراً سلبياً على مسيرة القيادة وانقياد الأمّة لها بحيث يتنافى مع أهداف الرسالة وأغراضها.

وقد سلك الأنبياء السابقون وأوصياؤهم المصطفون طريق الهداية الدامي، واقتحموا سبيل التربية الشاق، وتحملوا في سبيل أداء المهام الرسالية كل صعب، وقدّموا في سبيل تحقيق أهداف الرسالات الإلهية كل ما يمكن أن يقدّمه الإنسان المتفاني من أجل مبدئة وعقيدته، ولم يتراجعوا لحظة، ولم يتلكّؤا طرفة عين.

وقد توج الله جهودهم وجهادهم المستمرّ على مدى العصور برسالة خاتم الأنبياء محمد بن عبدالله (علله وحمّنه الأمانة الكبرى ومسؤولية الهداية بجميع مراتبها، طالباً منه تحقيق أهدافها. وقد خطا الرسول الأعظم (علله في هذا الطريق الوعر خطواتٍ مدهشة، وحقّق في أقصر فترةٍ زمنيةٍ أكبر نتاج ممكنٍ في حساب الدعوات التغييرية والرسالات الثورية ، وكانت حصيلة جهاده وكدحه ليل نهار خلال عقدين من الزمن ما يلى:

١ ـ تقديم رسالةٍ كاملةٍ للبشرية تحتوي على عناصر الديمومة والبقاء .

٢ ـ تزويدها بعناصر تصونها من الزيغ والانحراف.

" تكوين أمّة مسلمة تؤمن بالإسلام مبدأً، وبالرسول قائداً، وبالشريعة قانوناً للحياة .

٤ ـ تأسيس دولةٍ إسلاميةٍ وكيانٍ سياسيٍّ يحمل لواء الإسلام و يطبق شريعة السماء .

٥ ـ تـقديم الوجــه المشـرق للـقيادة الرتـانية الحكــيمة المتمثّلة
 في قيادته (銀費).

ولتحقيق أهداف الرسالة بشكل كامل كان من الضروري:

أ ـ أن تستمر القيادة الكفوءة في تطبيق الرسالة وصيانتها من أيدي العابثين الذين يتربصون بها الدوائر.

ب - أن تستمر عملية التربية الصحيحة باستمرار الأجيال؛ على يد مربِّ كفوءٍ علمياً ونفسياً حيث يكون قدوة حسنة في الخلق والسلوك كالرسول (عَلِيَّةً)، يستوعب الرسالة ويجشدها في كل حركاته وسكناته.

ومن هنا كان التخطيط الإلهي يحتم على الرسول (علله) إعداد الصفوة من أهل بيته، والتصريح بأسمائهم وأدوارهم؛ لتولّي مهمة إدامة الحركة النبوية العظيمة والهداية الربانية الخالدة بأمر من الله سبحانه وصيانة للرسالة الإلهية التي كتب الله لها الخلود من تحريف الجاهلين وكيد الخائنين، وتربية الأجيال على قيم ومفاهيم الشريعة المباركة التي تولّوا تبيين معالمها وكشف أسرارها وذخائرها على مر العصور، وحتى يرث الله الأرض ومن عليها.

و تجلّى هذا التخطيط الربّاني في ما نصّ عليه الرسول (عَيَالَيُ ) بقوله: «إنّي تارك فيكم الثقلين ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا: كتاب الله وعترتي، وإنّهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض».

وكان أثمة أهل البيت صلوات الله عليهم خير من عرفهم النبي الأكرم (ﷺ) بأمر من الله تعالى لقيادة الأمّة من بعده.

إنّ سيرة الأثمة الاثني عشر من أهل البيت ( المنه المسيرة الواقعية للإسلام بعد عصر الرسول ( المنه و الراسة حياتهم بشكل مستوعب تكشف لناعن صورة مستوعبة لحركة الإسلام الأصيل الذي أخذ يشق طريقه إلى أعماق الأمة ووجدانها بعد أن أخذت طاقتها الحرارية تتضاءل بعد وفاة الرسول ( المنه و المنه و المعصومون ( المنه و المنه المنه و ا

وتبلورت سيرة الأثمة الراشدين في استمرارهم على نهج الرسول العظيم (الله والفاعل معهم كأعلام للهداية ومصابيح لإنارة الدرب للسالكين المؤمنين بقيادتهم، فكانوا هم الأدلاء على الله لنيل مرضاته، والمستقرين في أمر الله، والتامين في محبته، والذائبين في الشوق اليه، والسابقين إلى تسلق قمم الكمال الإنساني المنشود.

وقد حفلت حياتهم بأنواع الجهاد والصبر على طاعة الله وتحمّل جفاء أهل الجفاء؛ حتى ضربوا أعلى أمثلة الصمود لتنفيذ أحكام الله تعالى، شم اختاروا الشهادة مع العزّ على الحياة مع الذّل فيها، حتى فازوا بلقاء الله سبحانه بعدكفاح عظيم وجهادٍكبير.

ولا يستطيع المؤرّخون والكتّاب أن يلمّوا بجميع زوايا سيرتهم العطرة ويدّعوا دراستها بشكلٍ كامل. ومن هنا فإنّ محاولتنا هذه إنّما هي إعطاء قبساتٍ من سيرتهم، وسلوكهم ومواقفهم التي دوّنها المؤرّخون، واستطعنا اكتشافها من خلال مصادر الدراسة والتحقيق، عسى الله

أن ينفع بها إنّه وليّ التوفيق .

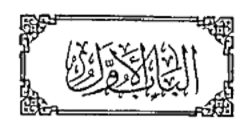
إنّ دراستنا لحركة أهل البيت ( الشين ) الرسالية تبدء برسول الإسلام وخاتم الأنبياء محمد بن عبدالله ( المشين بخاتم الأوصياء، محمد بن الحسن العسكري المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه وأنار الأرض بعدله.

ويختص هذا الكتاب بدراسة حياة الإمام المنتظر محمد بن الحسن المهدي الذي وعد الله به الأمم أن يملأ به الأرض قسطاً وعدلاً كما ملثت ظلماً وجوراً.

ولا بدَّ لنا من ذكركلمة شكرٍ لكلّ العاملين الذين بذلوا جهداً في إخراج هذا المشروع ، لا سيما لجنة التأليف بإشراف سماحة السيد منذر الحكيم حفظه الله تعالى.

نشكر الله تعالى على التوفيق العظيم الذي مَـنَّ بـه عـلينا لانـجاز هـذه الموسوعة المباركة إنّه نعم المولّى ونعم النصير.

المجمع العالمي لأهل البيت (ﷺ) قم المقدسة



## \* 90000 aty0

الفصل الأولى.

الإمام الممدن المنتظر 💖) في سطور

الفصيل الثاني : مراحية تكيير/

المهدي الموعود وغيبته فيبشارات الأديان

الفصل الثالث ،

المهدي الموعود وغيبته في القرآن الكريم

الفصل الرابع ،

المهدى الموعود وغيبته في المتفق عليه من السنّة



# الفَيِّ لُأَلَاقُكُ

### الإمام المهدي المنتظر ( الله نعي سطور

إنّ قضية الإمام المهدي المنتظر الذي بشر به الإسلام وبشرت به الأديان من قبل، قضية انسانية قبل أن تكون دينية أو إسلامية ؛ فإنها تعبير دقيق عن ضرورة تحقق الطموح الإنساني بشكله التام.

وقد تميّز مذهب أهل البيت (المييّز) بالاعتقاد بالإمامة محمّد بن الحسن المهدي (الميّز) الذي ولد في سينة ١٥٥ هم واستلم زمام الأمر وتصدى لمسؤولياته القيادية سنة ٢٦٠ هـ وهو الآن حي يرزق يقوم بمهامّه الرسالية من خلال متابعته الأحداث فهو يعاصر التطورات ويرقب الظروف التي لابد من تحققها كي يظهر الى العالم الإنساني بعد أن تستنفذ الحضارات الجاهلية كل ما لديها من قدرات وطاقات، وتتفتح البشرية بعقولها وقلوبها لتنقي الهدي الإلهي من خلال قائد ربّاني قادر على قيادة العالم أجمع، كما يريده الله له.

وهذا الإمام الثاني عشر هو من أهل البيت الذين نص الرسول الأعظم ( الله على إمامتهم وبشر بهم وبمستقبلهم أمته. وقد تحققت ولادته في ظروف حرجة جداً لم تكن لتسمح بالاعلان العام عن ولادته، ولكن أباه الإمام الحسن العسكري ( الله وعدة من أهل بيته وأقربائه كحكيمة ونسيم وغيرهما قد شهدوا ولادته وأعلنوا فرحهم وسرورهم بذلك. وأطلع شيعته

واتباعه على ولادته وحياته وأنه إمامهم الشاني عشر الذي بشر به خاتم الرسل ( الله في ) وتبعه نشاط الإمام المهدي ( الله في ) نفسه طيلة خمس سنوات من أجوبة المسائل والحضور في الأماكن الخاصة التيكان يؤمن فيها عليه من ملاحقة السلطة، وبعد استشهاد أبيه، أقام الأدلة القاطعة على وجوده حتى استطاع أن يبدد الشكوك حول ولادته ووجوده وإمامته ويمسك بزمام الأمور ويقوم بالمهام الكبرى وهو في مرحلة الغيبة الصغرى كل ذلك في خفاء من عيون الحكام وعمّالهم.

واستمر بالقيام بمهام القيادية في مرحلة الغيبة الكبرى بعد تمهيد كافي لها وتعيينه لمجموعة الوظائف والمهام القيادية للعلماء بالله، الأمناء على حلاله وحرامه ليكونوا نوابه على طول خط الغيبة الكبرى وليقوموا بمهام المرجعية الدينية في كل الظروف التي ترافق هذه المرحلة حتى تتوفر له مقدّمات الظهور للاصلاح الشامل الذي وعد الله به الأمم.

لقد بدأت غيبته الكبرى سنة (٣٢٩هـ) و لازالت هذه الغيبة مستمرة حتى عصرنا هذا.

وقد مارس الإمام محمد بن الحسن المهدي (الله على خلال مرحلة الغيبة الصغرى نشاطاً مكتفاً وهو مستتر عن عامة أتباعه لتثبيت موقعه كإمام مفترض الطاعة، وأنه الذي ينبغي للأمة أن تنتظر خروجه وقيامه حين تتوفّر الظروف الملائمة لثورته العالمية الشاملة.

وقد واصل الإمام المهدي المنتظر ( الله التباعه من خلال نوابه الأربعة خلال مرحلة الغيبة الصغرى، غير أنها انتهت قبل أن تكتشف السلطة محل تواجد الامام ونشاطه، وانقطعت الأمة عن الارتباط بوكلائه عند اعلانه انتهاء الغيبة الصغرى، وبقي يمارس مهامّه القيادية وينفع الأمة كما تنتفع

بالشمس إذا ظللها السحاب.

وقد ترك الإمام المهدي المنتظر ( الله الله الإسلامية خلال مرحلة الغيبة الصغرى، تراثاً غنياً لا يمكن التغافل عنه.

وهو لا يزال يمارس ما يمكنه من مهامه القيادية خلال مرحلة الغيبة الكبرى. وهو ينتظر مع سائر المنتظرين اليوم الذي يسمح له الله سبحانه فيه أن يخرج ويقوم بكل استعداداته وطاقاته التي أعدها وهيأها الله له ليملأ الأرض عدلاً بعد أن تُملأ ظلماً وجوراً. وذلك بعد أن تتهيأ كل الظروف الموضوعية اللازمة من حيث العدد والعدّة، وسائر الظروف العالمية التي ستمهد لخروجه وظهوره كفائد ربّاني عالمي، وتفجير ثورته الإسلامية الكبرى، وتحقيق أهداف الدين الحق وذلك حين ظهوره على الدين كله ولو كره المشركون.

مرز تقية تراضي اسدى



## للفيضُ لُأَلنَّا لِذَا

## المهدي الموعود(ﷺ) وغيبته في بشارات الأديان

### عراقة الإيمان بالمصلح العالمي

يعتبر الايمان بحتمية ظهور المصلح الديني العالمي وإقامة الدولة الإلهية العادلة في كل الأرض من نقاط الاشتراك البارزة بين جميع الأديان (١)، والاختلاف فيما بينها إنما هو في تحديد هوية هذا المصلح الديني العالمي الذي يحقق جميع أهداف الأنبياء (١٩٤٤).

وقد استعرض الدكتور محمد مهدي خان في الأبواب الستة الأولى من كتابه «مفتاح باب الأبواب» آراء الأديان الستة المعروفة بشأن ظهور النبي الخاتم (مَنَيُنُ ثُم بشأن المصلح العالمي المنتظر وبيّن أن كلّ دين منها بشر بمجيء هذا المصلح الإلهي في المستقبل أو في آخر الزمان ليصلح العالم وينهي الظلم والشر ويحقق السعادة المنشودة للمجتمع البشري (٢). كما تحدث عن ذلك الميرزا محمد الاستربادي في كتابه «ذخيرة الأبواب» بشكل تفصيلي، ونقل طرفاً من نصوص وبشارات الكثير من الكتب

<sup>(</sup>١) راجع مثلاً كتاب آية الله الشيخ محمد أمين زين الديس، مع الذكتور أحمد أمين في حديث المهدي والمهدوية: ١٢.

<sup>(</sup>٢) ملحقات إحقاق الحق لآية الله المرعشي النجفي، ٢٩: ٦٢١ - ٦٢٢.

السماوية لمختلف الأقوام بشأنه.

وهذه الحقيقة من الواضحات التي أقرَّ بهاكل من درس عقيدة المصلح العالمي حتىٰ الذين أنكروا صحتها أو شككوا فيهاكبعض المستشرقين مثل جولد زيهر المجري في كتابه «العقيدة والشريعة في الإسلام»(۱)، فاعترفوا بأنها عقيدة عريقة للغاية في التأريخ الديني وجدت حتىٰ في القديم من كتب ديانات المصريين والصينيين والمغول والبوذيين والمجوس والهنود والأحباش فضلاً عن الديانات الكبرىٰ الشلاث: اليهودية والنصرانية والإسلامية(۱).

### البشارات بالمنقذ في الكتب المقدسة

والملاحظ في عقائد هذه الأديان بشأن المصلح العالمي أنها تستند الى نصوص واضحة في كتبهم المقدسة القديمة وليس الى تفسيرات عرضها علماؤهم لنصوص غامضة حمالة لوجوه تأويلية متعددة (٣).

وهذه الملاحظة تكشف عراقة هذه العقيدة وكونها تمثل أصلاً مشتركاً في دعوات الأنبياء \_ صلوات الله عليهم \_ ، حيث ان كل دعوة نبوية \_ وعلى الأقل الدعوات الرئيسة والكبرى \_ تُمثل خطوة على طريق التمهيد لظهور المصلح الديني العالمي الذي يحقق أهداف هذه الدعوات كافة (٤).

 <sup>(</sup>١) العقيدة والشريعة في الإسلام: ٢١٨ حيث وصفها بأنها من الأساطير ذات الجدور غير الإسلامية لكنه قال
أيضاً بانفاق كلمة الأديان عليها، المصدر: ١٩٢، والإنكار الحديث للفكرة مصدره المستشرقون وتابعهم
بعض المتأثرين بهم من المسلمين أمثال أحمد أمين.

<sup>(</sup>٢) راجع أيضاً الإمامة وقائم القيامة للدكتور مصطفئ غالب: ٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) راجع النصوص الخاصة بالمهدي الموعود من كتاب «بشارات عهدين» للشيخ محمد الصادقي.

<sup>(</sup>٤) لمعرفة تفصيلات هذا التمهيد يُراجع كتاب تأريخ الغيبة الكبرى للسيد الشهيد محمد الصدر الله في حديثه عن النخطيط الإلهي لليوم الموعود قبل الإسلام: ٢٥١ وما بعدها.

كما أن للتبشير بحتمية ظهور هذا المصلح العالمي تأثيراً على هذه الدعوات فهو يشكل عامل دفع لاتباع الأنبياء للتحرك باتجاه تحقيق أهداف رسالتهم والسعي للمساهمة في تأهيل المجتمع البشري لتحقيق أهداف جميع الدعوات النبوية كاملة في عصر المنقذ الديني العالمي.

ولذلك كان التبشير بهذه العقيدة عنصراً أصيلاً في نـصوص مـختلف الديانات والدعوات النبوية.

### رسوخ الفكرة في الديانتين اليهودية والنصرانية

إن الإيمان بفكرة ظهور المصلح ثابت عند اليهود مدوّن في التوراة والمصادر الدينية المعتبرة عندهم، وقد فصل الحديث عن هذه العقيدة عند اليهود كثير من الباحثين المعاصرين خاصة في العالم الغربي مثل جورج رذرفورد في كتابه «ملايين من الذين هم أحياء اليوم لن يموتوا أبداً»، والسناتور الأميركي بول منزلي في كتابه (من يجرؤ على الكلام) والباحثة غريس هالسل في كتابها «النبوءة والسياسة». وغيرهم كثير (۱).

فكل من درس الديانة اليهودية التفت الى رسوخ هذه العقيدة فيها.
والنماذج التي ذكرناها آنفاً من هذه الدراسات اختصت بعرض هذه
العقيدة بالذات عند اليهود والآثار السياسية التي أفرزتها نتيجة لتحرك اليهود
انطلاتاً من هذه العقيدة، وفي القرون الأخيرة خاصة بهدف الاستعداد لظهور
المنقذ العالمي الذي يؤمنون به.

وسبب هذا التحرك هو أن عقيدة اليهود في هذا المجال تشتمل على تحديد زمني لبدء مقدمات ظهور المنقذ العالمي؛ الذي يبدأ من عام (١٩١٤) للميلاد \_ وهو عام تفجر الحرب العالمية الأولىٰ كما هو معروف \_، ثم عودة

<sup>(</sup>١) راجع أيضاً أهل البيت في الكتاب المقدس، احمد الواسطي: ١٢١ - ١٢٣٠

الشتات اليهودي الى فلسطين وإقامة دولتهم التي يعتبرونها من المراحل التمهيدية المهمة لظهور المنقذ الموعود، ويعتقدون بأن العودة الى فلسطين هي بداية المعركة الفاصلة التي تنهي وجود الشر في العالم ويبدأ حينئذ حكم الملكوت في الأرض لتصبح الأرض فردوساً»(١).

وبغض النظر عن مناقشة صحة ماورد من تفصيلات في هذه العقيدة عند اليهود، إلا أن المقدار الثابت هو أنها فكرة متأصلة في تراثهم الديني وبقوة بالغة مكّنت اليهودية من خلال تحريف تفصيلاتها ومصاديقها مأن تقيم على أساسها تحركاً استراتيجياً طويل المدى وطويل النفس، استقطبت له الطاقات اليهودية المتباينة الأفكار والاتجاهات، ونجحت في تجميع جهودها وتحريكها باتجاه تحقيق ما صوره قادة اليهودية لأتباعهم بأنه مصداق التمهيد لظهور المنقذ الموقود.

وواضح أنّ الايمان بهذه العقيدة لولم يكن راسخاً ومستنداً الى جذور عميقة في التراث الديني اليهودي لما كان قادراً على إيجاد مثل هذا التحرك الدؤوب ومن مختلف الطاقات والاتباع، فمثل هذا لا يتأتى من فكرة عارضة أو طارئة لا تستند الى جذور راسخة مجمع عليها.

كما آمن النصارى بأصل هذه الفكرة استناداً الى مجموعة من الآيات والبشارات الموجودة في الإنجيل والتوراة. ويصرح علماء الإنجيل بالايمان بحتمية عودة عيسى المسيح في آخر الزمان ليقود البشرية في ثورة عالمية كبرى يعم بعدها الأمن والسلام كل الأرض كما يقول القس الالماني قندر في كتابه «ميزان الحق»(٢) وأنه يلجأ الى القوة والسيف لإقامة الدولة العالمية العادلة. وهذا هو الاعتقاد السائد لدى مختلف فرق النصارى.

<sup>(</sup>١) صحيفة العهد اللبنانية العدد : ٦٨٥ ، مقال تحت عنوان «حركة شهود يهوه، النشأة، التنظيم، المعتقد».

<sup>(</sup>٢) بشارت عهدين : ٢٦١ ، نقلاً عن كتاب ميزان الحق للقس الالماني فندر : ٢٧١.

### الإيمان بالمصلح العالمي في الفكر غير الديني

الملاحظ أن الايمان بحتمية ظهور المصلح العالمي ودولته العادلة التي تضع فيها الحرب أوزارها ويعم السلام والعدل في العالم لا يختص بالأديان السماوية بل يشمل المدارس الفكرية والفلسفية غير الدينية أيضاً. فنجد في التراث الفكري الإنساني الكثير من التصريحات بهذه الحتمية، فمثلاً يقول المفكر البريطاني الشهير برتراند رسل: «إن العالم في انتظار مصلح يُوخده تحت لواء واحد وشعار واحد»(۱). ويقول العالم الفيزياوي المعروف ألبرت اينشتاين صاحب النظرية النسبية: (إن اليوم الذي يسود العالم كله فيه السلام والصفاء ويكونُ الناس متحابين متاخين ليس ببعيد»(۲).

وأدق وأصرح من هذا وذاك ما قاله المفكر الايرلندي المشهور برناردشو، فقد بشر بصراحة بحتمية ظهور المصلح وبلزوم أن يكون عمره طويلاً يسبق ظهوره؛ بما يقترب من عقيدة الإمامية في طول عمر الإمام المهدي ( المهدي ( المهدي ( المهدي د الله في كتابه المهدي ( المهدي د الله في كتابه الله السوبرمان » وحسب ما نقله عنه الدكتور عباس محمود العقاد في كتابه عن برناردشو في وصف المصلح بأنه: «إنسان حي ذو بنية جسدية صحيحة وطاقة عقلية خارقة، إنسان أعلى يترقى إليه هذا الانسان الأدنى بعد جهد طويل، وأنه يطول عمرة حتى ينيف على ثلاثمائة سنة ويستطيع أن ينتفع بما استجمعه من أطوار العصور وما استجمعه من أطوار حياته الطويلة » ( المهوية ) ( المهويلة ) ( المهوي

<sup>(</sup>١) المهدي الموعود ودفع الشبهات عنه، للسيد عبد الرضا الشهرستاني : ٦.

<sup>(</sup>٢) المهدي الموعود ودفع الشبهات عنه، للسيد عبد الرضا الشهرستاني: ٧.

<sup>(</sup>٣) برناردشو، للاستاذ عباس محمود العقاد: ١٢٤ ـ ١٢٥ ، وعلق الاستاذ العقاد على كلمة برناردشو بالقول:→

### طول عمر المصلح في الفكر الانساني

إن الأوصاف التي يذكرها المفكر الايرلندي للمصلح العالمي من الكمال الجسمي والعقلي وطول العمر والقدرة على استجماع خبرات العصور والأطوار بما يمكنه من انجاز مهمته الاصلاحية الكبرى قريبة من الأوصاف التي يعتقد بها مذهب أهل البيت ( الميلا) في المهدي المنتظر ( الميلا) وغيبته.

وقضية طول العمر في هذا المصلح العالمي التي أكد ضرورتها بسرناردشو؛ تشير الى إدراك الفكر الإنساني لضرورة أن يكون المصلح العالمي مستجمعاً عند ظهوره لتجارب العصور لكي يكون قادراً على إنجاز مهمته (۱۱)، وهذه الثمرة متحصلة من غيبة الإمام المهدي (الله) الطويلة حسب عقيدة الإمامية الاثني عشرية، ولكن الفرق هو أن عقيدتنا في الإمام المعصوم تقول بأنه مستجمع منذ البداية لهذه الحبرة والثمار المرجوة من طول عمره، فهو (الله) مؤهل بدءاً لأداء مهمته الاصلاحية الكبرى ومسدد إلهياً لإنجازها، قادرٌ عليها متى ما تهيأت الأوضاع الملائمة لظهوره. وان طول الغيبة يؤدي الى اكتساب أنصاره والمجتمع البشري واقتطافهم لهذه الشمار فيستجمعونها جيلاً بعد آخر (۲).

<sup>→ «</sup>يلوح لنا أن سوبرمان شو ليس بالمستحيل، وأن دعوته لا تخلو من حقيقة «ثابتة»، نقلاً عن كتاب المهدي المنتظر في الفكر الاسلامي: ٨، وقد نقلها عن المقاد الشيخ محمد حسن آل ياسين في كتابه المهدي المنتظر بين النصور والتصديق : ٨١

 <sup>(</sup>١) واجع توضيح هذه النقطة في البحث القيم الذي كتبه آية الله الاسام الشهيد الصدر حول السهدي :
 ٤١ ـ ٤٨ ، ط ٣ دار التعارف.

<sup>(</sup>٢) لمزيد من التوضيح راجع تأريخ الغيبة الكبرئ : ٢٧٦ وما بعدها.

### الإيمان بالمهدي (ﷺ) تجسيد لحاجة فطرية

إنّ ظهور الإيمان بفكرة حتمية ظهور المنقذ العالمي في الفكر الإنساني عموماً يكشف عن وجود أسس متينة قوية تستند إليها تنطلق من الفطرة الانسانية، بمعنى أنها تعبّر عن حاجة فطرية عامة يشترك فيها بنو الانسان عموماً، وهذه الحاجة تقوم على ما جُبل عليه الإنسان من تطلّع مستمر للكمال بأشمل صوره وأن ظهور المنقذ العالمي وإقامة دولته العادلة في اليوم الموعود يُعبّر عن وصول المجتمع البشري الى كماله المنشود.

يــقول العــلامة الشــهيد السـيد مـحمد بــاقر الصــدر (%): «ليس المهدي (ه المهدي العقيدة إسلامية ذات طابع ديني فحسب، بل هو عنوان لطموح اتجهت إليه البشرية بمختلف أديانها ومـذاهبها، وصياغة لإلهام فطري أدرك الناس من خلاله عملى تنوع عقائدهم ووسائلهم الى الغيب ـ أن للانسانية يوماً موعوداً على الأرض تحقق فيه رسالات السماء مغزاها الكبير وهدفها النهائي، وتجد فيه المسيرة المكدودة للإنسان على مـرّ التأريخ استقرارها وطمأنينتها بعد عناء طويل.

بل لم يقتصر هذا الشعور الغيبي، والمستقبل المنتظر على المؤمنين دينياً بالغيب، بل امتد الى غيرهم أيضاً وانعكس حتى على أشد الايدلوجيات والاتجاهات رفضاً للغيب، كالمادية الجدلية التي فسرت التاريخ على أساس التناقضات و آمنت بيوم موعود، تُصفّىٰ فيه كل تلك التناقضات و يسودُ فيه الوئامُ والسلامُ.

وهكذا نسجد أن التحربة النفسية لهذا الشعور والتي مارستها الإنسانية على مر الزمن من أوسع التجارب النفسية وأكثرها عموماً

بين بني الانسان»<sup>(۱)</sup>.

إذن فالإيمان بالفكرة التي يجسدها المهدي الموعود هي من اكثر وأشد الأفكار انتشاراً بين بني الانسان كافة لأنها تستند الى فطرة التطلع للكمال بأشمل صوره، أي أنها تعبّر عن حاجة فطرية، ولذلك فتحققها حتمي؛ لأن الفطرة لا تطلب ماهو غير موجودكما هو معلوم.

### موقف الفكر الانساني من غيبة المهدي (繼)

إنّ الفكر الانساني لا يرى مانعاً من طول عمر هذا المصلح العالمي الذي يتضمنه الإيمان بغيبته وفقاً لمذهب أهل البيت ( الله )، بل يرى طول عمره أمراً ضرورياً للقيام بمهمته الإصلاحية الكبرى كما لاحظنا في كلام المفكر الإيرلندي برناردشو. وعليه فالفكر الانساني العام لا يرفض مبدئياً الإيمان بالغيبة إذا كانت الأدلة المثبتة لها مقبولة عقلياً.

وقد تناول العلماء ايضاح الإمكان العقلية لطول عمر الإمام المهدي وعدم تعارضه مع أي واحد من القوانين العقلية، كما فعل الشيخ المفيد في كتابه «الفصول العشرة في الغيبة» والسيد المرتضى في رسالته «المقنع في الغيبة) والعلامة الكراجكي في رسالته «البرهان على طول عمر إمام الزمان (على)» التي تضمنها كتابه كنز الفوائد في جزئه الثاني، والشيخ الطبرسي في «اعلام الورى»، والسيد الصدر في بحثه عن المهدي وغيرهم كثير، بل قلما يخلو كتاب من كتب الغيبة عن مناقشة هذا الموضوع والاستدلال عليه.

<sup>(</sup>١) بحث حول المهدي: ٧ ـ ٨.

### الفكر الديني يؤمن بظهور المصلح العالمي بعد غيبة

إن الإجماع على حتمية ظهور المصلح العالمي مقترن بالإيمان بأن ظهوره يأتي بعد غيبة طويلة، فقد آمن اليهود بعودة عزير أو منحاس بن العازر بن هارون، وآمن النصارى بغيبة المسيح وعودته، وينتظر مسيحيو الأحباش عودة ملكهم تيودور كمهدي في آخر الزمان، وكذلك الهنود آمنوا بعودة فيشنوا، والمجوس بحياة أوشيدر، وينتظر البوذيون عودة بوذا ومنهم من ينتظر عودة ابراهيم ( للله ) وغير ذلك ( ا).

إذن قضية الغيبة قبل ظهور المصلح العالمي ليست مستغربة لدى الأديان السماوية، ولا يمكن لمنصف أن يقول بأنها كلها قائمة على الخرافات والأساطير لا يمكن أن توجد فكرة متأصلة بين جميع الأديان دون أن ينكر أي من علمائها أصل هذه الفكرة، فلم ينكر أحد منهم أصل فكرة الغيبة وإن أفكر مصداق الغائب المنتظر في غير الدين الذي اعتنقه و آمن بالمصداق الذي ارتضاه.

إنّ انتشار أصل هذه الفكرة في جميع الأديان السماوية كاشفٌ عن أرضية اعتقادية مشتركة رسخها الوحي الإلهي فيها جميعاً، ودعمتها تجارب الأنبياء ( الشي التي شهدت غيبات متعددة مثل غيبة ابراهيم الخليل وعودته وغيبة موسى عن بني اسرائيل وعودته اليهم بعد السنين التي قضاها في مدين، وغيبة عيسى ( الشي وعودته في آخر الزمان التي أقرتها الآيات الكريمة واتفق عليها المسلمون من خلال ورودها في الأحاديث النبوية الشريفة، وغيبة نبي الله إلياس التي قال بها أهل السنة كما صرح بذلك مفتي

<sup>(</sup>١) راجع مثلاً كتاب «دفاع عن الكافي» للسيد العميدي: ١٨١/١، وإحقاق الحق: ١٣/٣. ٢. ٢.

الحرمين الكنجي الشافعي في الباب الخامس والعشرين من تتابه «البيان في أخبار صاحب الزمان»، وصرح كذلك بايمان أهل السنة بغيبة الخضر (機) وهي مستمرة الى ظهور المهدي (機) في آخر الزمان حيث يكون وزيره (١).

بل إن انتشار فكرة غيبة المصلح العالمي في الأديان السابقة قد تكون مؤشراً على وجود نصوص سماوية صريحة بذلك كما سنلاحظ ذلك في نموذج النبوة الواردة في سفر الرؤيا من الكتاب المقدس والتي طبقها الباحث السني سعيد أيوب على المهدي الإمامي.

أما الاختلاف في تشخيص هوية المصلح الغائب فهو ناشئ من الخلط بين النصوص المخبرة عن غيبات بعض الانبياء ( المناه وبين النصوص المتحدثة عن غيبة المصلح العالمي، بدوافع عديدة سنشير إليها لاحقاً.

### الاختلاف في تشخيص هوية المنقذ العالمي

إذن فالإجماع قائم في الأديان السماوية على حتمية اليوم الموعود، وكما قال العلامة المتبع آية الله السيد المرعشي النجفي في مقدمة الجزء الثالث عشر من «إحقاق الحق»: «وليعلم أن الأمم والمذاهب والأديان اتفقت كلمتهم . إلا من شذ وندر على مجيء مصلح سماوي إلهي ملكوتي لإصلاح ما فسد من العالم وإزاحة ما يرى من الظلم والفساد فيه وإنارة ما غشيه من الظلم، غاية الأمر أنه اختلفت كلمتهم بين من يراه عُزيراً، وبين مَن يراه مسيحاً، ومن يراه خليلاً، ومَن يراه -من المسلمين -من نسل الإمام مولانا أبي محمد الحسن السبط ومَن يراه من نسل الإمام مولانا أبي عبد الله الحسين السبط الشهيد...».

<sup>(</sup>١) الهيان في أخبار صاحب الزمان: ١٤١ ـ ١٥٠.

وإذا اختلفت الأديان بل الفرق والمذاهب المتشعبة عنها في تحديد هوية المصلح العالمي رغم اتفاقهم على حتمية ظهوره وعلى غيبته قبل عودته الظاهرة، فما هو سر هذا الاختلاف؟

يبدو أن سبب هذا الاختلاف يرجع الى تفسير النصوص والبشارات السماوية وتأويلها استناداً الى عوامل خارجة عنها وليس الى تصريحات أو اشارات في النصوص نفسها، وإلى التأثر العاطفي برموز معروفة لاتباع كل دين أو فرقة وتطبيق النصوص عليها ولو بالتأويل، بمعنى أن تحديد هوية المصلح الموعود لا ينطلق من النصوص والبشارات ذاتها بل ينطلق من انتخاب شخصية من الخارج ومحاولة تطبيق النصوص عليها. يُضاف الى ذلك عوامل أخرى سياسية كثيرة لمنا هنا بصدد الحديث عنها، ومعظمها واضح معروف فيما يرتبط بالأديان السابقة وفيما يرتبط بالفرق الاسلامية، ومحورها العام هو: إن الإقرار بيما تحدده النصوص والبشارات السماوية والنبوة نفسها ينسف قناعات لدى تلك الأديان وهذه الفرق يسلبها مبرر والنبوة نفسها ينسف قناعات لدى تلك الأديان وهذه الفرق يسلبها مبرر بقائها الاستقلالي، ومسوغ إصرارها على عقائدها السالفة.

أما بالنسبة للعامل الأول فنقول: إن النصوص والبشارات السماوية وأحاديث الأنبياء وأوصيائهم (بهيم) بشأن المصلح العالمي تتحدث عن قضية ذات طابع غيبي وهو شخصية مستقبلية وعن دورٍ تأريخي كبير يحقق أعظم إنجاز للبشرية على مدى تأريخها ويحقق في اليوم الموعود أسمى طموحاتها، والإنسان بطبعه ميال لتجسيد القضايا الغيبية في مصاديق ملموسة يحس بها، هذا من جهة. ومن جهة أخرى فكل قومٍ يتعصبون لشريعتهم ورموزهم وما ينتمون إليه ويميلون أن يكون صاحب هذا الدور التأريخي منهم.

لذاكان من الطبيعي أن يقع الاختلاف في تحديد هوية المصلح العالمي، لأنّ من الطبيعي أن يسعى أتباع كل دين الى اختيار مصداق للشخصية الغيبية المستقبلية التي تتحدث عنها النصوص والبشارات الشابتة في مراجعهم المعتبرة والمعتمدة عندهم ممن يعرفون ويحبون من زعمائهم، يدفعهم لذلك التعصب الشعوري أو اللاشعوري لشريعتهم ورموزها، والرغبة الطبيعية العارمة في أن يكون لهم افتخار تحقق ذاك الدور التأريخي على يد شخصية تنتمي اليهم أو ينتمون إليها.

#### الخلط بين البشارات وتأويلها

من هنا أخذت كل طائفة تسعى لتطبيق الصفات التي تذكرها تلك النصوص والبشارات المروية لدى كل منها على الشخصية المحبوبة لديها أو أقرب رموزها الى الصفات المذكورة؛ فإذا وجدت بعض تلك الصفات صريحة في عدم انطباقه على الشخصية التي الحتارتها عمدت الى معالجة الأمر بالتأويل والتلفيق، أو بتغييبها أو تحريفها لتنطبق على من انتخبته سابقا أو الخلط بين النصوص والبشارات السماوية ـ الواردة بشأن النبي اللاحق أو المنقذ للعالم في برهة معينة أو المصحح لإنحراف أمة معينة ـ وبين النصوص والبشارات الخاصة بالحديث عن المصلح العالمي الذي يقيم الدولة العادلة على كل الأرض في آخر الزمان ويحقق أهداف الأنبياء والأوصياء ( المناه ) جميعاً.

#### منهج لحل الاختلاف

وحيث اتضح سبب الاختلاف في تحديد هوية المصلح العالمي؛ أمكن

معرفة سبيل حلّه والتوصل الاستدلالي لمصداقه الحقيقي بصورةٍ علمية سليمة ومقنعة، ويمكن تلخيص مراحله على النحو التالي:

ا ـ تمييز البشارات والنصوص الخاصة بالمصلح العالمي الموعود في آخر الزمان عن غيرها الواردة بشأن نبي أو وصي معين، استناداً الى دلالات نصوص البشارات نفسها ومن مصادرها الأصلية، وكذلك استناداً الى ما تقتضيه المبادئ الأولية المرتبطة بمهام الأنبياء والأوصياء (學) وسيرهم والواقع التأريخي الثابت، وكذلك ما تقتضيه معرفة الثابت من دوره ومهمته الكبرى كمصلح عالمي.

٢ ـ تحديد الصفات والخصائص التي تحددها النصوص والبشارات نفسها للمصلح الموعود وبصورة مجتمعة وتوضيح الصورة التي ترسمها له قبل افتراض سابق لمصداق لها، لكي لا تكون الصورة المرسومة له متأثرة بالمصداق المفترض سلفاً.

٣ ـ وبعد اكتمال الصورة التجريدية المستفادة ، تبدأ عملية التعرف على الصفات والخصائص والحقائق التأريخية المذكورة كمصاديق للمصلح العالمي الموعود، ثم عرضها على الصورة التي ترسمها له نصوص البشارات نفسها، والمتحصلة من المرحلتين السابقتين، ليتم بذلك تبيان عدم انسجام صفات المصاديق غير الحقيقية مع تلك الصورة وبالتالي التعرف على المصداق الحقيقي من بينها.

#### المهدي الإمامي وحل الاختلاف

 لاحقاً، وأثبتته دراسات متعددة فينصوص هذه البشارات(١).

إذن فالتعريف بعقيدة أهل البيت (ﷺ) في المهدي المنتظر (ﷺ) يفتح آفاقاً أوسع للاهتداء للمصداق الحقيقي للمصلح العالمي الذي بشرت بــه كــل الديانات طبقاً لدلالات نصوص البشارات الواردة في الكتب المقدسة حتى لوكان الايمان الجديد من خلال قناعات أتباع الديانات السابقة.

وكنموذج على تأثير هذا التعريف نشير الى نتيجة تحقيق القاضي جواد الساباطي من أعلام القرن الثاني عشر الهجري، إذكان في بـدايـة أمـره عالماً نصرانياً ثم تعرّف على الاسلام واعتنقه على المذهب السُّني الذي كان أول ما عرف من الفرق الاسلامية، وألف كتابه المعروف «البراهين الساباطية» في ردِّ النصاري وإثبات نسخ شرائعهم؛ استناداً الى ما ورد في نصوص كتبهم المقدسة<sup>(٢)</sup>.

رأي القاضي الساباطي

تناول القاضي الساباطي إحدى البشارات الواردة في كتاب أشعيا من العهد القديم من الكتاب المقدس بشأن المصلح العالمي، ثم ناقش تنفسير اليهود والنصاري لها ودحض تأويلات اليهود والنصاري لها ليخلص الي

<sup>(</sup>١) تظير كتاب بشارات عهدين للشيخ محمد الصادقي وترجمته العربية بقلم المؤلف نـفسه العملبوع بـاسم: «البشارات والمقارنات». ومثله بالفارسية: بشارات صحف آسماني به ظهور حضرت مهدي(طﷺ) لعملي أكبر شعفي اصفهاني، والعربية: المهدي المنتظر والعقل لمحمد جواد مغنية.

<sup>(</sup>٢)كشف الأُستار للميرزا حسن النوري : ٨٤ وأولى منه كتاب كبير في ست مجلدات بعنوان: أنيس الأعلام في نصرة الإسلام. لمالم تصراني أرميني كبير اعتنق الإسلام على مذهب أهل البيت ( المَّهِيُّ ) وكتب ذلك الكتاب بالفارسية استجابة لاقتراح علماء الإسلام، من أواخر القرن الثاني عشر وأوائل الثالث عشر، سيأتي ذكر، آتفاً باسم الشيخ محمد صادق فخر الإسلام، وهذا ما لقّبه به علماء اصفهان يومثلٍ تقديراً لجهوده في مجلدات كتابه القيم.

قوله: «وهذا نص صريحٌ في المهدي - رضي الشعنه - حيث أجمع المسلمون انه ( وهذا يحكم بمجرد السمع والظاهر، ومجرد البينة بل لا يلاحظ إلا الباطن، ولم يتفق ذلك لأحد من الأنبياء والأولياء».

ثم يقول بعد تحليل النص: «... وقد اختلف المسلمون في المهدي، فأما أصحابنا من أهل السنة والجماعة قالوا: إنه رجل من أولاد فاطمة (ش)، اسمه محمد واسم أبيه عبدالله واسم أمه آمنة.

وقال الإماميون: بل هو محمد بن الحسن العسكري الذي ولد سنة خمس وخمسين ومائتين من جارية للحسن العسكري(اللله) اسمها نـرجس في (سُرَّ من رأىٰ) في عصر المعتمد ثم غاب سنة (١) ثم ظهر ثم غاب وهـي الغيبة الكبرىٰ ولا يرجع بعدها إلاحين يريدالله تعالى.

ولماكان قولهم أقرب لما يتناوله هذا النص وإن هدفي الدفاع عن أُمة محمد (ﷺ) مع قطع النظر عن التعصب لمذهب؛ لذلك ذكرت لك أن ما يدعيه الإمامية يتطابق مع هذا النص»(٢).

فنلاحظ هنا أن هذا العالم الخبير بالنصرانية يصرح بانطباق البشارة مورد البحث على المهدي المنتظر طبق ما يعتقده مذهب أهل البيت ( الميلا)، على الرغم من عدم انتمائه الى المذهب الشيعي بعد اعتناقه الاسلام، فخالف رأي المدهب الذي يستمى إليه في هذا المجال ورجّح رأي مذهب أهل البيت ( الميلا)، وصرح بانطباق بشارة كتاب أشعيا على هذا الرأي.

<sup>﴿ (</sup>١) الثابت أن غيبة الإمام المهدي بعد وفاة أبيه \_ (﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ السَّامِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ليتأكد من المدّة ثم نسي ملء الفراغ فانتشر الكتاب كذلك .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: أله ، وذكر أن كتاب البراهين الساباطية قد طبع قبل اكثر من ثلاثين من تأريخ تأليف كتابه كشف الأستار.

والذي أوصله الى الاهتداء للمصداق الحقيقي هو التعرف على رأي الإمامية في المهدي المنتظر (الله الله وبدون التعرف على هذا الرأي لعله لم يكن ليتوصل الى المصداق الذي تنطبق عليه البشارات المذكورة ولولا ذلك لكان يقتصر إمّا على رد أقوال النصارئ بشأن البشارة المذكورة أو اغفالها اصلاً أو تأويل بعض دلالالتها لتنطبق على رأي المذهب الذي كان ينتمي اليه في المهدي الموعود.

والملاحظة نفسها نجدها في دراسات علماء آخرين من أهل الكتاب بشأن هذه البشارات، فقد أصبح من اليسير عليهم معرفة المصداق الذي تتحدث عنه عندما تعرفوا على رأي مذهب أهل البيت ( المين في المهدي المنتظر وخاصة الذين اعتنقوا الاسلام وتهيأت لهم فرصة التعرف على هذا الرأي، وقد أثارهم شدة انطباق ما تذكره البشارات التي عرفوها في كتب دياناتهم السابقة على المهدي المنتظر ( المنال الذي تـومن بـه الإمامية ؛ الأمر الذي دفعهم الى دراسة هذه البشارات في كتبهم من الذي دفعهم الى دراسة هذه البشارات في كتبهم من الذي دفعهم الى دراسة هذه البشارات في كتبهم من الله المامية ؛ الأمر

والنموذج الآخر هو: ما فعله العلامة محمد صادق فخر الاسلام الذي كان نصرانياً واعتنق الاسلام وانتمى لمذهب أهل البيت ( المنافل و أ لف كتابه الموسوعي «أنيس الأعلام» في رد اليهود والنصارى (١) و تناول فيه دراسة هذه البشارات وانطباقها على الإمام محمد المهدي بن الحسن العسكري ( المنافل من ما فعله العلامة محمد رضا رضائي الذي أعرض عن اليهودية .. وقد كان من علمائها ـ واعتنق الاسلام وأ لف كتاب «منقول رضائي» الذي بحث فيه أيضاً موضوع تلك البشارات وأثبت النتيجة نفسها.

<sup>(</sup>١) بشارات عهدين: ٢٣٢، وذكر أن العالم العلكوركان من متنبعي علماء النصارى ومحققيهم واعتنق الاسلام بعد دراسة معمقة استفرقت أمداً وألف عدة كتب منها الكتاب العلكور الذي يُوصف بأنه أفضل ما ألّف في الرد على اليهود والنصارى.

### البشارات السماوية لا تنطبق على غير المهدي الإمامي

إن من الواضح لمن يمعن النظر في نصوص تلك البشارات السماوية أنها تقدم مواصفات للمصلح العالمي لا تنطبق على غير المهدي المنتظر الإمامي طبقاً لعقيدة مدرسة أهل البيت (經) لذلك فإن مَن لم يتعرف على هذه العقيدة لا يستطيع التوصل الي المصداق الذي تتحدث عنه كما نـلاحظ ذلك مثلاً في أقوال مفسري الإنجيل بشأن الآيات (١-١٧) من سفر الرؤيا الفصل الثناني عشر «مكناشفات ينوحنا اللاهنوتي» فنهم ينصرحون بنأن «الشخص الذي تتحدث عنه البشارة الواردة في هذه الآيات لم يُولد بعد، لذا فإن تفسيرها الواضح ومعناها البين موكول للمستقبل والزمان المجهول الذي سيظهر فيه»(١)، في حين أن هـذه الآيات تـتحدث بـوضوح عـن الحكـومة الإلهية التي يقيمها هذا الشخص في كلّ العالم ويقطع دابر الأشرار والشياطين وهي المهمة التي حددتها البشارات الاخرى بأنها محور حركة المصلح العالمي. لكن مفسري الإنجيل لم يستطيعوا تطبيقها على المصداق الذي اختاروه لهذا المصلح وهو السيد المسيح عيسي بن مريم (ﷺ) لأن البشارة واردة عن يوحنا اللاهوتي عن السيد المسيح فهو المبشر بمجيء هذا المنقذ، كما أنهم لم يتعرفوا على عقيدة أهل البيت (紫؛) في المهدي المنتظر(紫؛)، لذلك لم يستطيعوا الاهتداء الى مصداق تلك الآيات.

<sup>(</sup>١) بشارات عهدين: ٢٦٤.

### البشارات وغيبة الإمام الثاني عشر

وهناك باحث من أهل السنة استطاع الاهتداء الى المصداق الذي تتحدث الآيات المشار اليها عندما تعزف على عقيدة أهل البيت في المهدي المنتظر ـ سلام الله عليهم اجمعين ـ وهو الاستاذ سعيد أيوب حيث يقول في كتابه «المسيح الدجال» عن هذه الآيات نفسها: «ويقول كعب: مكتوب في أسفار الأنبياء: المهدي ما في عمله عيب» ثم علق على هذا النص بالقول: «وأشهد اني وجدته كذلك في كتب اهل الكتاب، لقد تتبع اهل الكتاب أخبار المهدي كما تتبعوا أخبار جده (على الله الكتاب، لقد تتبع اهل الكتاب أخبار المهدي كما تتبعوا أخبار جده (على أشار الى امرأة أخرى: أي التي تلد الرجل يخرج من صلبها اثنا عشر رجلاً، ثم أشار الى امرأة أخرى: أي التي تلد الرجل الأخير الذي هو من صلب جدته، وقال السفر: إن هذه المرأة ستحيط بها المخاطر، ورمز للمخاطر باسم «التعين» وقال: والتنين وقف أمام المرأة العتيدة حتى تلد، يبتلع ولدها متى ولدت » (المتيدة حتى تلد، يبتلع ولدها متى ولدت » (الكتين) (المتيدة حتى تلد، يبتلع ولدها متى ولدت » (الكتين) (المتيدة حتى تلد، يبتلع ولدها متى ولدت » (الكتين) (المتيدة حتى تلد، يبتلع ولدها متى ولدت » (الكتين) (المتين وقبل المين وقبل المينا ولدت » (المتيدة حتى تلد، يبتلع ولدها متى ولدت » (المتين وقبل المينا ولدة ) (المتين وقبل المينا ولدها متى ولدها متى ولدة ) (المتيدة حتى تلد، يبتلع ولدها متى ولدها متى ولدة ) (المتيدة حتى تلد، يبتلع ولدها متى ولدها ول

أي إن السلطة كانت تريد قتل هذا الغلام، ولكن بعد ولادة الطفل. يقول باركلي في تنفسيره: «عندما هنجمت عليها المخاطر اختطف الله ولدها وحفظه». والنص: واختطف الله ولدها (٢)، أي: إن الله غيّب هذا الطفل كما في قول باركلي.

وذكر السفر أن غيبة الغلام ستكون ألفا ومائتين وستين يوماً (٣)، وهي مدة لها رموزها عند أهل الكتاب، ثم قال: باركلي عن نسل المرأة [الأولى]

<sup>(</sup>١) سفر الرؤيا ١٢: ٣.

<sup>(</sup>٢) سفر الرؤيا ١٢: ٥.

 <sup>(</sup>٣) المدة رمزية وقد وردت في الأصل العبري بتعبير: «وسينيب عن التنين زماناً وزمانين ونصف زمان»،
 راجع بشارات العهدين: ٢٦٢.

عموماً: «إن التنين سيعمل حرباً شرسة مع نسل المرأة كما قبال: في السفر: فغضب التنين على المرأة، وذهب ليضع حرباً مع باقي نسلها الذي يحفظون وصايا الله»(١).

وعقب الاستاذ سعيد أيوب على ما تقدم بالقول: هذه هي أوصاف المهدي، وهي نفس أوصافه عند الشيعة الإمامية الاثني عشرية، ودعم قوله بستعليقات أوردها في الهامش بشأن انطباق الأوصاف على مهدي آل البيت ( الميلا) (٢).

### البشارات وخصوصيات المهدي الإمامي

ويُلاحظ في هذه البشارات الإنجيلية تناولها لخصوصيات في المصلح العالمي لا تنطبق إلا على أبرز ما يميز عقيدة مدرسة أهل البيت (ﷺ) والواقع التاريخي الذي مرت به .

إن تناول هذه الخصوصيات الظاهرة بالذات يشير الى حكمة ربانية في هداية الآخرين الى المصداق الحقيقي للمصلح العالمي بأبلغ حجة من خلال الإشارة الى ابرز خصوصياته الظاهرة والمعروفة لكي يكون الاهتداء اليها أيسر، فمثلاً نلاحظ فيها الإشارة الى تعرض مدرسة أهل البيت ( المنه المخاطر التصفية والإبادة التي تؤدي بالتالي الى غيبة الإمام الثاني عشر منهم، ثم التأكيد على أن هذا الإمام محفوظ بالرعاية الإلهية في غيبته حتى يحين موعد ظهوره المبارك . ومعلوم أن القول بغيبة الإمام الثاني عشر هو أهم ما يميز عقيدة الامامية في المهدي المنتظر ولذلك وردت الإشارة اليها بالذات

<sup>(</sup>١) سقر الرؤيا ١٢: ١٣.

 <sup>(</sup>٢) المسيح الدجال ، سعيد أيوب : ٢٧٩ - ٢٨١ / نقلاً عن المهدي المنتظر في الفكر الاسلامي، اصدار مركز الرسالة : ١٣ - ١٤.

تسهيلاً للاهتداء الى المصداق الحقيقي للمنقذ العالمي.

كما وردت اشارات الى مميزات معروفة اخرى تختص بها عقيدة أثمة أهل البيت (學)، مثل القول بأنّ الإمام المهدي هو الإمام الثاني عشر من سلسلة مباركة متصلة كما تشير لذلك الآيات المتقدمة وبشارات اخرى واردة في الكتب المقدسة، نظير ما ورد في «سفر التكوين من الأصل العبري»(۱)، من الوعد على لسان الرب تعالى خطاباً لإبراهيم الخليل (學)، بالمباركة والتكثير في صلب اسماعيل بمحمد (學) والأثمة الاثني عشر من عشر من عترته (學)(۲). ومعلوم أن مصداق الأثمة الاثني عشر من صلب اسماعيل لم يتحقق بالصورة المتسلسلة المشار اليها في البشارات إلا في الاثمة الاثني عشر من أهل البيت (學) كما يثبت ذلك الواقع التاريخي فضلاً عن الأحاديث النبوية المتفق على صحتها بين المسلمين (۳)، فهي خاصة بهم حتى اصبحت ظاهرة واضحة في التاريخ الاسلامي أطلقت على المذهب حتى اصبحت ظاهرة واضحة في التاريخ الاسلامي أطلقت على المذهب المنتمي لأهل البيت فسمي مذهب الإمامية الاثني عشرية.

وعليه يتضح أن تلك البشارات تهدي الى حقيقة هي: أن المهدي هـو خاتم هؤلاء الأثمة الاثني عشر.

<sup>(</sup>١) سفر التكوين : ١٧ : ٢٠، و٢٢ ـ ٢٣.

<sup>(</sup>٢) أهل البيت في الكتاب المقدس، احمد الواسطي: ١٠٧-٧،٠٥

<sup>(</sup>٣) راجع الفصل الأول من كتاب منتخب الأثر في الإمام الثاني عشر لآية الله الشيخ لطف الله الصافي، فقد نقل فيه (٢٧١) حديثاً من المصادر الحديثية المعتبرة عند مختلف طوائف المسلمين تشتمل على إخبار النبي (عَلَيْكُو الله الإمامة في هؤلاء الأثمة الاثني عشر من أهل بيته (المَيْكُو الى يوم القيامة وفيها الحاديث تنص صراحة على اسمائهم أو تحدد أن أولهم الإمام على (طَلِيُلُا) وآخرهم الإمام المهدي (طَلِيُلا)، وللشيخ الصافي في هذا الفصل تعليقة استقرائية تأريخية تثبت عدم صدق هذه الأحاديث على غير الاثمة الاثني عشر من عترة آل الرسول (عَلَيْكُولُ).

# البشارات وأوصاف المهدي الإمامي

وردت في البشارات أيضاً اشارات الى ألقاب اختص بها المهدي الإمامي (الله) مثل وصف ((القائم)) فمثلاً نلاحظ البشارة التالية من سفر أشعيا النبي التي تحدث القاضي جواد الساباطي عن دلالتها على المهدي وفق عقيدة الإمامية الاثني عشرية: ((٢ - ويحلُ عليه روح الرب، وروح الحكمة والفهم، وروح المشورة، والقوة، وروح المعرفة ومخافة الرب. ٣ - ولذته في مخافة الرب، ولا يقضي بحسب مرأى عينيه ولا بحسب مسمع أذنيه، على مخافة الرب، ولا يقضي بحسب مرأى عينيه ولا بحسب مسمع أذنيه، المنافق بنفخة شفتيه... ٦ - ويسكن الذّثب والخروف، ويربض النمر مع المعنوق بنفخة شفتيه... ٦ - ويسكن الذّثب والخروف، ويربض النمر مع الجدي، والعجل والشبل معاً وصبي صغير يسوقها... ٩ - لا يسيثون ولا يفسدون في كل جبل قدسي لأن الأرض تمتلئ من معرفة الرب كما تغطي المياه البحر. ١٠ .. وفي ذلك اليوم سيرفع (القائم) راية الشعوب والأمم التي تطلبه و تنتظره و يكون محله مجداً)(٢).

ومسئل وصف «صاحب الدار» المعدود من ألقاب الإمام المهدي (الله المالية) (الله فقد وردت ضمن بشارات عن انتظار المنقذ العالمي الذي لا يختص به المسيحيون إشارة الى عدم هذا الاختصاص و تحدثت عن

<sup>(</sup>١) اخستص هــذا اللقب بأنمة العشرة الطاهرة، وإذا أطلق كـان المسراد منه الإمام الشاني عشر المهدي المنتظر (طلطة)، راجع كناب النجم الثاقب لآية الله الميرزا حسين النوري ١: ٢١١، من الطبعة المترجمة الى العربية، وقد ذكر الميرزا النوري أن هذا اللقب مذكور في الزبور الثالث عشر وغيره، نقل ذلك عن كتاب ذخيرة الألباب للشيخ محمد الاسترابادي.

<sup>(</sup>٢) أهل البيت في الكتاب المقدس: ١٢٧ - ١٢٧.

<sup>(</sup>٣) النجم الثاقب: ٢ / ١٩٨.

ظهوره المفاجئ وهي في «إنجيل مرقس، ١٣: ٣٥»(١).

ومثل وصف «المنتقم لدم الحسين (عليه) المستشهد عند نهر الفرات» كما ورد في بشارة في «سفر أرميا ، ٢١ / ٢ \_ ١١».

وقد صرّح بذلك الاستاذ الأردني عودة مهاوش في دراسته «الكتاب المقدس تحت المجهر» وذكر أنها تتعلق بالمهدي المنتقم لدم الحسين (蝦)(٢).

وهناك نظائر كثيرة لا يتسع المقام لذكرها.

### الاهتداء الى هوية المنقذ على ضوء البشارات

ونكتفي هنا بالاشارة الى بعض البشارات الواردة في العهدين القديم والجديد «أسفار التوراة والأناجيل» بهذا الصدد، بحكم كونها معتبرةً عند أكبر وأهم الديانات السابقة على الاسلام أي اليهودية والنصرانية؛ ولأن هذين

<sup>(</sup>١) بشارات العهدين : ٢٧٧.

 <sup>(</sup>٢) الكتاب المقدس تحت المجهر: ١٥٥، نقلاً عن كتاب دفاع عن الكافي للسيد ثـ امر العـميدي: ١، وراجع بشأن هذه البشارة ، أهل البيت في الكتاب المقدس : ١ / ١٨٥ \_ ١٨٦.

العهدين الموجودين حالياً قد مرّا بالكثير من التحقيق والتوثيق عند علماء اليهود والنصارى وأجريت بشأنهما الكثير من الدراسات ودونت الكثير من الشروح لهما، ونسخهما كثيرة ومتداولة بترجمات كثيرة لمختلف اللغات، غير أنّ الاعتماد على الأصول العبرية أدق لوقوع أخطاء ولبس في الترجمات.

# الاستناد الى بشارات الكتب السابقة ومشكلة التحريف

وتبقى هنا قضيتان من الضروري التطرّق لهما قبل تـثبيت النـتائج المتحصّلة من البحث.

القضية الأولى: هي مناقشة السؤال التالي : كيف يمكن الاستناد الى كتب الديانات الأخرى في اثبات قضية مهمة مثل قضية تشخيص هوية المصلح العالمي المنتظر واثبات أنه المهدي ابن الحسن العسكري (المنظم)، واثبات صحة هذه العقيدة وانتمائها الإلهي مع اتفاق المسلمين على وقوع التحريف في هذه الكتب؟

<sup>(</sup>١) راجع مثلاً ما نقله الشيخ الصادقي - في كتابه بشارات العهدين - من كتب الأديان الأخرى.

نعتقد أن الاجابة على هذا التساؤل ممكنة بقليل من التدبر في حيثيات الموضوع، ويمكن تلخيصها بما يلي:

أما الاستناد الى البشارات الواردة في كتب الأديان المقدسة فهو من باب الدليل الاضافي أو الشواهد المؤيدة فلا تسقط النتيجة المتحصلة منه بسقوط أو بطلان الأساس؛ لأن هذه العقيدة قائمة على أسس أخرى أيضاً، اذن لا مجال للاعتراض على صحة هذه العقيدة حتى مع افتراض بطلان بعض أسسها باعتبار القول بتحريف تلك الكتب،

٢- ثمة ثمار مهمة لدراسة وتوثيق هذا الدليل، وهي هداية اتباع الديانات الأخرى الى الحق والى المصلح الإلهي الحقيقي بالاستناد الى كتبهم نفسها وفي ذلك حجة كاملة عليهم؛ هذا أولاً، وثانياً فإنّ مثل هذه الدراسة تؤكد الجانب العالمي في القضية المهدوية، وتوفر محوراً جديداً للوفاق بين الأديان المختلفة بشأن المصلح العالمي الذي ينتظرونه جميعاً.

" وليس ثمة من يقول بأن جميع ما في كتب الأديان السابقة محرف، بل إن المتفق عليه بين المسلمين وقوع التحريف في بعضها وليس في كلها . لذلك فإن ما صدّقته النصوص الشرعية الاسلامية \_قرآناً وسنة \_مما في الكتب السابقة محكوم بالصحة وعدم تطرق التحريف اليه؛ وهذا واضحٌ.

### الاستناد الى ما صدّقه الاسلام من البشارات

ا - من الثابت اسلامياً أن الرسول الأكرم ( الله عليها ( المهدي الموعود من أهل بيته ومن ولد فاطمة - سلام الله عليها ( ا) - ، لذلك فإن البشارات الواردة في كتب الأديان السابقة من هذا النمط الذي لم تطاله أيدي التحريف ما دامت منسجمة مع ما صرح في النصوص الشرعية الاسلامية. اذن لا مانع من الاستناد اليه والاحتجاج به.

١- يُضاف الى ذلك أن القرآن الكريم نفسه قد بشر بالدولة الإلهية العالمية واقامتها في آخر الزمان كما صرحت بذلك آياته الكريمة التي دل عدد منها على المهدي الموعود وحدية وحوده وغيبته، كما سنوضح ذلك في بحث لاحق ان شاء الله تعالى. وهذا يعني تلصديق ما ورد في بشارات الأديان السابقة الواردة بالمضمون نفسه، الأمر الذي يعني صدورها من نفس المصدر الذي صدر منه القرآن الكريم، وبالتالي الحكم بصحتها وعدم تطرق التحريف اليها، فلا مانع حينئذ من الاستناد اليها والاحتجاج بها في اطار المضامين التي صدقها القرآن الكريم.

٣- إن بعض هذه البشارات ترتبط بواقع خارجي معاش أو ثابت تاريخياً، بمعنى أن الواقع الخارجي الثابت جاء مصدّقاً لها. فمثلاً البشارات التي تشير الى ان المصلح العالمي هو الإمام الثاني عشر من ذرية اسماعيل وأنه من ولد خيرة الإماء وأن ولادته تقع في ظل اوضاع سياسية خانقة

 <sup>(</sup>١) بل أثبتت دراسات عدد من علماء أهل السنة تواتر هذه الأحاديث الشريفة، مثل كتاب «التوضيح في
تواتر ما جاء في المنتظر والدجال والمسيح» للإمام الشوكاني، وكتاب «الاشاعة في أشراط الساعة»
للبرزنجي، وكتاب «التصريح» للكشميري وغيرها.

ومهددة لوجوده فيحفظه الله ويغيبه عن أعين الظالمين الى حين موعد ظهوره وأمثالها، كلها تنبأت بحوادث ثابتة تاريخياً، وهذا يضيف دليلاً آخر على صحتها، مادام أن من الثابت علمياً أنها مدونة قبل وقوع الحوادث التي أخبرت عنها، فهي في هذه الحالة تثبت أنها من أنباء الغيب التي لا يمكن أن تصدر إلا ممن له ارتباط بعلام الغيوب تبارك وتعالى. وبذلك يمكن الحكم بصحتها وعدم تطرق التحريف اليها، وبالتالي يمكن الاستناد اليها والاحتجاج بها(۱).

# تأثير البشارات في صياغة العقيدة المهدوية

أما القضية الثانية: فهي ترتبط بالاعتراض القائل بأن الاستناد الى هذه البشارات في اثبات عقيدة أهل البيت (المثلث) في المهدي المنتظر (الله يفتح باب التشكيك والادّعاء بأن هذه العقيدة تسللت الى الفكر الاسلامي من الاسرائيليات ومحرفات الأديان السابقة

والجواب على هذا الاعتراض يتضح من الإجابة السابقة، فهو يصح إذا كانت العقيدة الإمامية المهدوية تستند الى تلك البشارات وحدها في حين أن الأمر ليس كذلك.

<sup>(</sup>۱) هذا الحكم يصدق ايضاً على الأحاديث الشريفة المروية عن الرسول الأكرم وائمة المعترة - صلوات الله وسلامه عليهم اجمعين - والتي تنبأت بولادة المهدي من الحسن العسكري وغيبته، فهبوت صدورها وتدوينها قبل وقوع الولادة والغيبة بما يزيد على القرن وأكثر ثم تحقق ما أخبرت عنه عملياً يثبت صحتها حتى لوكان ثمة نقاش في بعض أسانيدها؛ لأن تصديق الواقع لها دليل على صحة صدورها من يناييم الوحي المتصلة بالله تبارك وتعالى الذي لا يعلم الغيب سوا، ولا يطلع على غيبه إلا من ارتضى، وقد استدل العلماء بهذا الدليل الوجداني على صحة الغيبة وصحة إمامة المهديابن العسكري (المؤليلة) مثل الشيخ الصدوق في إكمال الدين: ١ / ١١، والشيخ الطوسي في كتاب الغيبة : ١٠١ - ١٠، والطهرسي في اعملام الورئ، وابن طاووس في كشف المحجة وغيرهم.

ولو قلنا بأن كل فكرة اسلامية لها نظير في الأديان السابقة هي من الأفكار الدخيلة في الاسلام؛ لأدى الأمر الى اخراج الكثير من الحقائق والبديهيّات الاسلامية التي أقرها القرآن الكريم وصحاح الأحاديث الشريفة وهي موجودة في الأديان السابقة، وهذا واضح البطلان ولا يخفى بطلانه على ذي لب. فالمعيار في تشخيص الأفكار الدخيلة على الاسلام هو عرضها على القرآن والسنّة والأخذ بما وافقهما ونبذ ما خالفهما، وليس عرضها على ما في كتب الديانات السابقة ونبذكل ما وافقها مع العلم بأن فيها ما لم تتطرق له يعد التحريف وفيه ما ثبت صدوره عن المصدر الذي صدر عنه القرآن الكريم.

يُضاف الى ذلك أن عقيدة الإمامية في المهدي المنتظر ( الله ) تستند الى واقع تأريخي ثابت، فكون الإمام المهدي هو الثاني عشر من أئمة أهل البيت ( الله ) ثابت تعاريخياً وحستي ولادت الخفية من الحسن العسكري ( الله ) قد سجلها المؤرخون من مختلف المذاهب الاسلامية وأقرها علماء مختلف المذاهب حتى الذين لم يذعنوا أنّه هو المهدي الموعود وإن كان عدد الذين صرحوا بأنه هو المهدي من علماء أهل السنة غير قليل أيضاً ( ۱).

<sup>(</sup>١) ذكر الشيخ القندوزي الحنقي في ينابيع المودة الكثير من علماء أهل السنة القائلين بأن المهدي الموعود هو ابن الحسن العسكري وأنه حي وغائب، كما ذكر الميرزا النوري في كتاب كشف الأستار اربعين عالماً منهم ونقل تصريحاتهم في ذلك، وكذلك فعل العلامة نجم الدين العسكري في كتابه الممهدي الموعود المنتظر (عليه الله علماء أهل السنة والإمامية، وجمع أقوالهم وتصريحاتهم السيد ثامر العميدي في الجزء الأول من كتابه (دفاع عن الكافي). وكذلك السيد الأمين العاملي في ج ٥ من المحالس السنية والاستاذ الدخيّل في: الإمام المهدي (عليه ) ،

#### نتائج البحث

نصل الى القسم الأخير من البحث، وهو تسجيل النتائج الحاصلة منه في النقاط التالية:

الدولة العادلة التي تحقق السعادة الحقة للبشرية جمعاء تستند الى جذور الدولة العادلة التي تحقق السعادة الحقة للبشرية جمعاء تستند الى جذور فطرية في الانسان تنبع من فطرة تطلعه الى الكمال، ولذلك لاحظنا اجماع مختلف التيارات الفكرية الانسانية حتى المادية منها على حتمية تحقق هذا اليوم الموعود. أما الفكر الديني فهو مجمع عليها لتواتر البشارات السماوية في كتب الأديان المختلفة بذلك. فلا يمكن قبول ما زعمه بعض المستشرقين بأن هذه الفكرة المجمع عليها تستند الى الخرافات والأساطير.

٢ - إن القول بوجود المهدى الموعود بالفعل وغيبته - وهو الذي يؤمن به مذهب أهل البيت (بين ويتميز عن عقيدة أهل السنة في المهدي الموعود - غير مستبعد لا في الفكر الإنساني الذي يرى أن من الضروري أن يكون عمر المصلح العالمي طويلاً، ولا من الفكر الديني الذي اقترن إيمانه بالمصلح العالمي بالإيمان بأنه يعود بعد غيبة . بل إن وقوع الغيبات في تأريخ الأنبياء (بين ) يدعم هذا القول ويعززه.

٣-إن إجماع الأديان السماوية على الايمان بالمصلح العالمي وغيبته قبل الظهور اقترن بالاختلاف الشديد في تحديد هويته، وهو اختلاف ناشئ من جملة من العوامل، منها: ان البشارات الواردة في الكتب المقدسة بشأنه تتحدث عن قضية غيبية، والانسان بطبعه ميّال لتجسيد الحقائق الغيبية في

مصاديق محسوسة يعرفها. ومنها: أن التعصب المذهبي والرغبة في الفوز بافتخار الانتماء لصاحب هذا الدور التاريخي المهم دفعت اتباع كل دين الى تأويل تلك البشارات أو خلطها بالبشارات الواردة بشأن نبي أو وصي معين غير المصلح العالمي أو تحريفها لتطبيقها على الأقرب من المواصفات التي تذكرها من زعمائهم ورموزهم الدينية. فالاختلاف ناشئ من سوء تفسير وتطبيق البشارات السماوية وليس من نصوص البشارات نفسها.

3 - إن سبيل حل الاختلاف هو تمييز البشارات الواردة بشأن المصلح العالمي عن غيرها المرتبطة بغيره من الأنبياء والأوصياء (學)، ثم تحديد الصورة التي ترسمها بنفسها للمصلح العالمي بعيداً عن التأثر بالمصاديق المفترضة سلفاً. ثم عرض المصاديق عليها لمعرفة هويته الحقيقية استناداً الى الواقع التاريخي القابل للإثبات وبعيداً عن حصر هذه المصاديق المفترضة برموز دين معين، بل عرض كل مصداق مرشح من قبل أي دين أو المفترضة برموز دين معين، بل عرض كل مصداق مرشح من قبل أي دين أو مذهب على الصورة التي ترسمها نصوص البشارات بصورة تجريدية.

ه - إن تنك البشارات السماوية تهدي - بناءً على هذا المنهج العلمي - الى معرفة حقيقية هي أن المصلح العالمي الذي بشرت به هو الإمام الثاني عشر من عترة خاتم الأنبياء - صلوات الله عليه وآله - وهو صاحب الغيبة التي يضطر إليها بسبب تربص الظنمة به لتصفيته، أي إنها تهدي الى المهدي الإمامي الذي يقول به مذهب أهل البيت ( الميلا)، وقد صرحت تنك البشارات بالهداية اليه من خلال ذكر صفات لا تنطبق على غيره، ومن خلال ذكر خصائص فيه امتاز بها واشتهرت عنه كما لاحظنا.

٦ ـ ان الاستناد الى هذه البشارات في إثبات صحة عقيدة

أهل البيت ( ( المسلمين المنتظر ( المسلمين المنتظر ( المسلمين المسلمين العقيدة يضاف الى الأدلة العقلية والقرآنية وما صح لدى المسلمين من الأحاديث الشريفة، ولا مانع من الاستدلال بهذه البشارات بعدما ثبت أن التحريف في الديانات السابقة لم يشمل كل نصوصها الموحاة، فيمكن الاستناد الى ما صدقته النصوص الشرعية الاسلامية مما ورد في كتب الديانات السابقة؛ وكذلك ما صدقه الواقع التأريخي الكاشف عن صحة ما أخبرت عنه باعتباره من أنباء الغيب التي لا يعلمها سوى الله تعالى، ومنها أخبار المهدى ( المهدى ( المهدى ( المهدى المهدى المهدى المهدى ( المهدى ا

٧-إن في الاستناد الى بشارات الأديان السابقة في اثبات صحة عقيدة أهل البيت ( المبين المهدي الموعود وإضافته الى الأدلة الشرعية والعقلية الأخرى ثماراً عديدة، منها: الكشف عن أهمية هذه العقيدة وترسيخ الايمان بها لدى اتباعها، ومنها: إعانة أتباع الديانات والمذاهب الأخرى على الاهتداء لمعرفة هوية المصلح العالمي الذي بشرت به نصوص كتبهم المقدسة ودعوتهم الى الاسلام من هذا الطريق، والاحتجاج عليهم بالنصوص المعتبرة عندهم وهو احتجاج أبلغ في الدلالة ، ومنها: ايجاد محور توحيدي لدعاة الاصلاح الديني من اتباع مختلف الديانات يعزز جهودهم وينسقها، يقوم على أساس الايمان بهذا المصلح العالمي ووجوده فعلاً ورعايته لجهود الممهدين لظهوره طبقاً للعقيدة الاسلامية الأوسع شمولية وتفصيلاً في عرض هذه الفكرة العريقة في الفكر الديني والانساني.

يقول العلامة الشهيد آية الله العظمى السيد محمد باقر الصدر: وإذا كانت فكرة المهدي أقدم من الإسلام وأوسع منه، فإن معالمها التفصيلية التي حددها الإسلام جاءت أكثر اشباعاً لكل الطموحات التي انشدت الى هذه الفكرة منذ فجر التأريخ الديني، وأغنى عطاءاً وأقوى إثارة لأحاسيس المظلومين والمعذّبين على مر التأريخ. وذلك لأن الإسلام حوّل الفكرة من غيب الى واقع، ومن مستقبل الى حاضر، ومن التطلع الى منقذ تتمخض عنه الدنيا في المستقبل البعيد المجهول الى الإيمان بوجود المنقذ فعلاً، وتطلعه مع المتطلعين الى اليوم الموعود الى اكتمال كلّ الظروف التي تسمح له بممارسة دوره العظيم.

فلم يعد المهدي (هي فكرة ننتظر ولادتها، ونبوءة نتطلع الى مصداقها، بل واقعاً قائماً ننتظر فاعليته، وإنساناً معيناً يعيش بيننا بلحمه ودمه، نراه ويراناً، ويعيش آمالنا وآلامنا ويشاركنا أحزاننا وأفراحنا، ويشهدكل ما تزخر به الساحة على وجه الأرض من عذاب المعذبين وبؤس البائسين وظلم الظالمين، ويكتوي بذلك من قريب أو بعيد، وينتظر بلهفة اللحظة التي يُتاح له فيها أن يمد يده الى كل مظلوم وكل محروم وكل بائس ويقطع دابر الظالمين.

وقد قُدّر لهذا القائد أن لا يُعلن عن نفسه ولا يكشف للآخرين هويّته ووجوده على الرغم من أنه يعيش معهم انتظاراً للحظة الموعودة.

ومن الواضح أن الفكرة بهذه المعالم الإسلامية تقرّب الهوّة الغيبية بين المظلومين كل المظلومين والمنقذ المنتظر، وتجعل الجسر بينهم وبينه في شعور هم النفسي قصيراً مهما طال الانتظار.

ونحن حينما يُراد منّا أن نؤمن بفكرة المهدي بوصفها تعبيراً عن إنسان حي محدد يعيش فعلاً كما نعيش، ويترقب كما نترقب، يُراد الإيحاء إلينا بأن فكرة الرفض المطلق لكل ظلم وجور، والتي يمثلها المهدي، تجسدت فعلاً في القائد الرافض المنتظر، الذي سيظهر وليس في عنقه بيعة لظالم كما في الحديث، وإنّ الإيمان به إيمان بهذا الرفض الحي القائم فعلاً ومواكبة له»(١).



<sup>(</sup>١) بحث حرف المهدي: ١٢ ـ ١٤.

# الفيض كالقالث

# المهدي الموعود(ﷺ) وغيبته في القرآن الكريم

إنّ أبرز ما تتميز به عقيدة مدرسة أهل البيت ( المهدي المهدي الموعود هو القول بوجوده بالفعل وغيبته و تحدد هو يته بأنّه الإمام الثاني عشر من أثمة العترة النبوية الطاهرة، وأنه قد ولد بالفعل من الحسن العسكري ( الله المعملي سنة ( ٢٦٠ هـ ) وكانت له ( ٢٥٥ هـ ) و تولى مهام الإمامة بعد وفاة أبيه العسكري سنة ( ٢٦٠ هـ ) وكانت له غيبتان الأولى وهي الصغرى استمرت الى سنة ( ٣٢٩ هـ ) كان الإمام يتصل خلالها بشيعته عبر سفرائه الخاصين، ثم بدأت الغيبة الكبرى المستمرة حتى يومنا هذا والى أن يأذن الله عز وجلّ بالظهور لأنجاز مهمته الكبرى في إقامة الدولة الاسلامية العالمية التي يسيطر فيها العدل والقسط عنى أرجاء الأرض ان شاء الله تعالى.

ويتفق أهل السنة على انتماء المهدي الموعود لأهل البيت (هيم وأنه من ولد فاطمة (هيم وقد اعتقد جمع منهم بولادته لكن بعضهم ذهب الى أنه سيولد ويظهر في آخر الزمان ليحقق مهمته الموعودة دون أن يستند الى دليل نقلي ولا عقلي في ذلك سوى الاستناد الى الأحاديث المشيرة الى أن ظهوره يكون في آخر الزمان. وليس هذا دليلاً تاماً على أن ولادته ستكون في آخر الزمان أنه ليس فيه نفي للغيبة ؛ لأنها والظهور لا يكونان في زمن

واحد لكي يُقال بأنَّ إثبات الظهور في آخر الزمان يعني نفي الغيبة دفعاً لاجتماع النقيضين المحال عقلاً، فرأي الإمامية هـو أن الغيبة تكـون قـبل الظهور فلا تعارض بينهما.

ومدرسة أهل البيت(ﷺ) تقدم الأدلة لإثبات الغيبة بتفصيل في كتبها العقائدية المشهورة(١).

وقد لاحظنا سابقاً أن البشارات السماوية الواردة في الأديان السابقة بشأن المنقذ العالمي الموعود في آخر الزمان لا تنطبق بالكامل إلا على المهدي ابن الحسن العسكري (الميلة) الذي تؤمن به مدرسة أهل البيت (الميلة)، بل وتصرح بغيبته وهذا أهم ما يميّز رأي الإمامية كما تصرح بأنه خاتم الأثمة الاثني عشر وتشير الى خصائص لا تنظبق على سواه، الأمر الذي جعل التعرف على عقيدة الإمامية في المهدي المنتظر وسيلة ناجحة في حل الاختلاف في تحديد هوية المنقذ العالمي استناداً الى المنهج العلمي في دراسة هذه البشارات.

ونعرض هنا مجموعة من الآيات الكريمة التي تدل بصورة مباشرة على حتمية أن يكون في كل زمان إمام حق يهدي الناس الى الله ويشهد على أعمالهم ليكون حجة الله عز وجل على أهل زمانه في الدنيا والآخرة، والتي تحدد له صفات لا تنطبق - في عصرنا الحاضر - على غير الإمام المهدي الذي تقول مدرسة أهل البيت ( المجاه وغيبته . فتكون هذه الآيات دالة

<sup>(</sup>١) مثل رسائل الشيخ المفيد في الغيبة وهي خمس رسائل إضافة الى كتاب الفصول العشرة في الغيبة، وكتاب المقنع في الغيبة للسيد المرتضى، وكتاب الغيبة للشيخ الطوسي، وكتاب إكمال الدين للشيخ الصدوق، وكتاب الغيبة للشيخ النعماني، وعموم كتب الإمامة كالشافي وتلخيصه وغيرها فقد حفلت بأشكال الأدلة على هذا الموضوع وهي كثيرة للغاية.

على صحة عقيدة الامامية في المهدي المنتظر، وهي في الواقع من الآيات المثبتة لاستحالة خلو الأرض من الإمام الحق في أي زمان، ودلالتها على المقصود واضحة لا تحتاج الى المزيد من التوضيح إلا أن الخلافات السياسية التي شهدها التأريخ الإسلامي وانعكاساتها في تشكيل الآراء العقائدية؛ أذت الى التغطية على تلك الدلالات الواضحة وصرفها الى تأويلات بعيدة عن ظواهرها البينات.

ونكمل هذا البحث بدراسة لدلالات طائفة من الأحاديث الشريفة التي صحّت روايتها عن الرسول الأكرم ( الله في الكتب الستة المعتبرة عند أهل السنة وغيرها من الكتب المعتبرة عند حميع فرق المسلمين؛ فهي تشكل حجة عليهم جميعاً؛ وهي تكمل دلالات الآيات الكريمة المشار إليها و تشخص المصاديق التي حددت الآيات صفاتها العامة. و تثبت أن المهدي الموعود الذي بشر به رسول الله ( الله الله الله الله الله عليه عشر من أثمة العترة النبوية وهو ابن الحسن العسكري سلام الله عليه.

## ١ ـعدم خلو الزمان من الإمام

قال الله تسعالى: ﴿ يسوم ندعوكل أناس بإمامهم فمن أُوتي كتابه بيمينه فأولئك يقرءون كتابهم ولا يظلمون فتيلاً \* ومن كان في هذه أعمى فهو في الآخرة أعمى وأضل سييلاً ﴾ (١).

وهذا نص صريح على أن لكل أهل زمان «كل أناس» إمام يُدعون به يوم القيامة. ويكون الاحتجاج به عليهم أو ليكون شاهداً عليهم يوم الحساب وهذا أيضاً يتضمن معنى الاحتجاج عليهم. فَمن هو «الإمام» المقصود في

<sup>(1)</sup> الاسراء (١٧): ٧٢-٧٢.

# الآية الكريمة الأُوليُ؟

للاجابة يلزم الرجوع الى المصطلح القرآني نفسه لمعرفة المعاني المرادة منه والاهتداء به لمعرفة المنسجم مع منطوق النص القرآني المتقدم.

لقد أطلق لفظ «الإمام» في القرآن الكريم على من يُقتدى به من الأفراد، وهو على نوعين لا ثالث لهما في الاستخدام القرآني وهما: الإمام المنصوب من قبل الله تبارك وتعالى لهداية الخلق إليه بأمره عز وجل، كما في قوله عز وجل: ﴿وجعلناهم أثمة يهدون بأمرنا﴾ (١)، وقوله: ﴿إني جاعلك للناس إماما﴾ (٢)، وقوله: ﴿ونُريدُ أن نمنَ على الذين استضعفوا في الأرض ونجعلهم أثمة ونجعلهم الوارثين﴾ (٣)، وقوله: ﴿واجعلنا للمنقين إماماً﴾ (٤). فيُلاحظ في جميع هذه الموارد أنها تنسب جعل الإمامة إلى الله سيحانه مباشرة.

أما النوع الثاني فهو مَن لِقَتْدَى بِه للضلال كما في قوله تعالى: ﴿فَقَاتُلُوا أَثْمَةُ الْكَفْرُهُ (٥)، وقوله: ﴿وجَعَلْنَاهُمْ أَثْمَةً يَدْعُونَ النَّ النَّارُ ويُومُ القيامة لا ينصرون﴾ (٦).

هذا في الأفراد أما في غير الأفراد فقد أستخدم في معنيين وبصورة المفرد فقط، في حين ورد بالمعاني السابقة بصيغة المفرد وصيغة الجمع، والمعنى الأول هو التوراة كما في قوله تعالى: ﴿ومن قبله كتابُ موسى إماماً ورحمة ﴾ (٧)، وربما يُستفاد من هذا الاستخدام صدق وصف «الإمام» على

<sup>(</sup>١) الأنبياء (٢١): ٧٣.

<sup>(</sup>٢) البقرة (٢): ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) القصص (٢٨): ٥٠

<sup>(</sup>٤) الفرقان (٢٥): ٧٤.

<sup>(</sup>٥) التربة : ١٢/٩.

 <sup>(</sup>٦) القصص (٢٨): ٤١. والجعل هنا بمعنى «تصييرهم سابقين في الضلال يقتدي بهم اللاحقون» الميزان:
 ٢٨/١٦، فليس هنا بمعنى النصب كما هو حال أثمة الهدئ.

<sup>(</sup>۷) هود (۱۱): ۱۷.

الكتب السماوية الأخرى أو الرئيسة منها على الأقل. أما المعنى الثاني فهو اللوح المحفوظ كما في قوله تعالى:﴿وكل شيءٍ أحصيناه في إمام مبين﴾(١).

# الإمام المقصود في الآية

فمن هو «الإمام» المقصود في الآية والذي لا يخلو زمان من مصداق له ويُدعى به أهل عصره يوم القيامة؟ هل هو شخصٌ معيّنٌ؟ أم هو أحد الكتب السماوية في كل عصر؟ أم هو اللوح المحفوظ؟

لا يمكن أن يكون المراد هنا الكتب السماوية ولا اللوح المحفوظ لأنّ الآية عامة وصريحة بأن مدلولها .. وهو عدم خلو أي زمان، وأيّ قوم من إمام - يشمل الأولين والآخرين، في حين أن من الثابت قرآنياً وتاريخياً أن أول الكتب السماوية التشريعية هو كتاب نوح (學)، فالقول بأن المراد بالإمام في الآية أحدها في كل عصر يعني إخراج الأزمنة التي سبقت نوحاً (學) من حكم الآية وهذا خلاف صريح منطوقها بشمولية دلالتها لكل عصر كما يدلّ عليه قوله تعالى ﴿كل أناس﴾.

كما لا يمكن تفسير الإمام في الآية باللوح المحفوظ؛ لأنه واحدٌ لا يختص بأهل زمان معين دون غيرهم في حين أن الآية الكريمة تصرّح بأن لكل أناس إماماً.

إذن لا يبقى إلّا القولان الأولان، فالمتعين أن يكون المراد من الإمام في الآية من يأتم به أهل كل زمان في سبيلي الحق أو الباطل. أو أن يكون المراد فيها إمام الحق خاصة وهو الذي يجتبيه الله سبحانه في كل زمانٍ لهداية الناس بأمره تبارك وتعالى ويكون حجة الله عزّ وجلّ عليهم يدعوهم به يوم

<sup>(</sup>۱) يس (۲۹): ۱۲،

القيامة للاحتجاج به عليهم سواءً كان نبياً كإبراهيم الخليل ومحمد -عليهما و آلهما الصلاة والسلام .. أو غير نبي كأوصياء الأنبياء (北).

ويكون المراد بألدعوة في الآية هو الإحضار، أي إن كل أناس - في كل عصر \_محضرون بإمام عصرهم، ثم يُؤتى من اقتدى بإمام الحق كتابه بيمينه ويظهر عمى من عمي عن معرفة الإمام الحق في عصره وأعرض عن إتباعه.

وهذا ما يعطيه التدبر في الآيتين الكريمتين مورد البحث كما يقول العلامة الطباطبائي في تفسيرهما(۱)، وقد عرض في بحثه لجميع أقوال المفسّرين في تفسير معنى الإمام هنا وبيّن عدم انسجامها مع الاستخدام القرآني وظاهر الآيتين، وهي أقوال واضحة البطلان، ولعل أهمها القول بأنّ المراد من الإمام: النبي العام لكل أمة، كأن يُدعى بأمة إبراهيم أو أمة موسى أو أمة عيسى أو أمة محمد وطلوات الله عليهم أجميعن وهذا القول أيضاً في منسجم مع ظاهر الآيتين أيضاً لأنه يُخرج من حكمها العام الأمم التي لم يكن فيها نبي، وهذا خلاف ظاهرهما، كما أنه مدحوض بالآيات الأخرى التي سنتناولها لاحقاً، إن شاء الله تعالى.

الإمام المنقذ من الضلالة

وعليه يكون محصل الآيتين الكريمتين هو الدلالة على حتمية وجود إمام حق يُهتدى به في كل عصر، يكون حجة الله عز وجل على أهل زمانه في الدنيا والآخرة، فتكون معرفته وأتباعه في الدنيا وسيلة النجاة يـوم الحشر؛ فيما يكون العمى عن معرفته واتباعه في الدنيا سبباً للعمى والضلال الأشد في الآخرة يوم يُدعى كل أناس بإمام زمانهم الحق، ويُتقال للضالين عنه: هـذا

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان: ١٦/ ١٦٥\_ ١٦٩، وما أوردناه مستفادٌ من بحثه التفسيري لهما.

إمامكم الذي كان بين أظهركم فلماذا عميتم عنه؟ وبذلك تتم الحجة البالغة عليهم، وتتضح حكمة دعوتهم وإحضارهم به يوم القيامة.

ونصل الآن للسؤال المحوري المرتبط بما دلّت عليه هاتان الآيـتان، وهـو: ـ مَن هو الإمام الحق الذي يكون حجة الله على خلقه في عصرنا هـذا؟ فـإنّه لابـد للإمام الحقّ من مصداق في كلّ العصور كما نصت عليه الآيتان المتقدمتان.

وللإجابة على هذا السؤال من خلال النصوص القرآنية وحدها - باعتبارها حجة على الجميع - ينبغي معرفة الصفات التي تحددها الآيات الكريمة للإمام الحق، ثم البحث عمن تنطبق عليه في زماننا هذا.

### المواصفات القرآنية لإمام الهدئ

والمستفاد من تفسير الآيتين المتقدمتين أن الإمام المقصود يجب أن تتوفر فيه الصفات التي تؤهله للاحتجاج به على قومه يوم القيامة مثل القدرة على الهداية والأهلية لأن يكون اتباعه موصلاً للهدى وتكون طاعته معبرة عن طاعة الله تبارك وتعالى، وأن يكون قادراً على معرفة حقائق أعمال الناس وليس ظواهرها، أي أن يكون هادياً لقومه وشهيداً على أعمالهم، الأمر الذي يستلزم أن يكون قادراً على تلقي الهداية الإلهية وحفظها ونقلها للناس، كما يجب أن يكون أهلاً لأن يتفضل عليه الله عز وجل بعلم الكتاب والأسباب يجب أن يكون أهلاً لأن يتفضل عليه الله عز وجل بعلم الكتاب والأسباب التي تؤهله لمعرفة حقائق أعمال الناس للشهادة بشأنها والاحتجاج به عليهم يوم القيامة. وسيأتي المزيد من التوضيح لذلك في الفقرتين اللاحقتين.

كما ينبغي أن يكون متحلياً بأعلى درجات العدالة والتُقىٰ لكي لا يخلّ بأمانة نقل الهداية الإلهية الى قومه، وكذلك لكي لا يحيف في شهادته عليهم يوم القيامة. أي أن يتحلى بدرجة عالية من العصمة، وهذا ما صرّح به القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿وإذْ ابتلىٰ ابراهيم ربّه بكلماتٍ فأتمهن قال إني جاعلك للناس إماماً قال: ومن ذريتي قال: لا ينال عهدي الظالمين ﴾ (١). فالإمامة «عهد» من الله تبارك و تعالىٰ لا ينال من تلبس بظلم مطلقاً، ومعلومٌ أن ارتكاب المعاصي مصداق من مصاديق الظلم؛ لذا فالمؤهل للإمامة يجب أن يكون معصوماً.

وحيث إن الله تبارك وتعالىٰ قد أقرِّ طلب خليله إبراهيم النبي (اللهِ في جعل الإمامة في ذريته ولم يقيدها إلا بأنها لا تنال غير المعصومين، نفهم أن الذرية الابراهيمية لا تخلو من متأهل للإمامة الىٰ يوم القيامة، وهذا ما يؤكده قوله عزّ وجلّ: ﴿وجعلها كلمة باقية في عقبه لعلّهم يرجعون ﴾ (٢).

ولماكانت الإمامة عهداً إلهياً، كان الإمام مختاراً لها من الله عز وجل وهو الأعلم حيث يجعل رسالته وهذاما تؤكده الآيات الكريمة فقد نسبت جعل الإمام الى الله مباشرة ولم تنسبه لغيره كما هو واضح في الآيتين المتقدمتين من سورتي الزئر في والبقرة وغيرهما. ويتحقق هذا الاختيار الإلهي لشخص معين للإمامة من خلال النص الصادر من ينابيع الوحي القرآن والسنة أو من ثبت إمامته وعصمته، أو ظهور المعجزات الخارقة للعادة على يديه حيث تثبت صحة ادعائه الإمامة.

إذن فإمام زماننا الذي دلّت آيتا سورة الاسراء على حتمية وجوده يجب أن يكون هادياً لقومه وشهيداً على أعمالهم ليصح الإحتجاج به يوم القيامة، وأن يكون معصوماً أو على الأقل متحلياً بدرجة عالية من العدالة تؤهله للقيام بمهمته في الهداية والشهادة؛ ومن الذرية الابراهيمية التي ثبت

۱۲٤ (۲): ۱۲٤.

 <sup>(</sup>٢) الرخون (٤٣): ٢٨ ، ولاحظ قوله تعالى فوووهبنا له اسحاق ويعقوب وجعلنا في ذريته النبوة والكتاب
 العنكبوت (٢٦): ٢٧ .

بقاء الإمامة فيها، وأن يكون منصوصاً عليه من قبل الرسول الأعظم (ﷺ) أو من ثبتت إمامته، أو أن يكون قد ظهرت على يديه من المعجزات وأثبتت ارتباطه بالسماء وصحة ادعائه الإمامة.

### مصداق الإمام في عصرنا الحاضر

فمن الذي تتوفر فيه هذه الصفات في عصرنا الحاضر؟ من الواضح أنه لا يوجد شخص ظاهر تنطبق عليه هذه الصفات وليس ثمة شخص ظاهر يدعيها أيضاً، فهل يكون عدم وجود شخص ظاهر تتوفر فيه هذه الصفات يعني خلو عصرنا من مثل هذا الإمام؟

الجواب سلبي بالطبع؛ لأنه يناقض صريح دلالة آيتي سورة الاسراء، فلا يبقى أمامنا إلّا القول بوجوده وغيبته وقيامه بالمقدار اللازم للاحتجاج به علىٰ أهل زمانه يوم القيامة والذي هو من مهام الإمام، حتىٰ في غيبته.

وهذا ما تقوله مدرسة أهل البيت ( الشينة ) في المهدي المنتظر ( الشينة و التميز به ، و تقيم الأدلة النقلية والعقلية الدالة على توفر جميع الشروط و الصفات المتقدمة فيه من العصمة والنص عليه من الرسول الأعظم ( الشينة و من ثبتت إمامته من آبائه ( الشينة ) ، كما ثبت صدور المعجزات عنه في غيبته الصغرى بل والكبرى أيضاً وقيامه عملياً بما يتيسر له من مهام الإمامة في غيبته عيبته كي يتحقق الاحتجاج به على أهل زمانه ، كما هو مدون في الكتب التي صنفها علماء هذه المدرسة (١).

<sup>(</sup>١) راجع في هذا الباب مثلاً كتاب منتخب الأثر في الإمام الثاني عشر لآية الله الشيخ لطف الله الصافي فقد جمع الكثير من النصوص المروية من طرق أهل السنة والشيعة، وراجع أيضاً كتاب إثبات الهداة بالنصوص والمعجزات للحر العاملي، وفرائد السمطين للحمويني الشافعي، وينابيع المودة للحافظ القندوزي الحنفي وغيرها كثير.

وتكفي هنا الإشارة الى أن بعض هذه الكتب قد دونت قبل ولادة الإمام المهدي (المرابع المؤلف القرن وفيها أحاديث شريفة تضمنت النص على إمامته والإخبار عن غيبته وطول هذه الغيبة قبل وقوعها وهذا أوضح شاهد على صحتها كما استدل بذلك العلماء إذ جاءت الغيبة مصدقة لما أخبرت عنه النصوص المتقدمة عليها وفي ذلك دليل واضح على صدورها من ينابيع الوحي (۱).

٢\_في كل زمان إمام شهيد على أمته

قال تعالىٰ: ﴿ فَكِيفَ إِذَا جَنْنَا مِنْ كُلِّ أُمَةٍ بِشَهِيدٍ وَجَنْنَا بِكَ عَلَىٰ هَوْلاَء شَهِيداً ﴾ (٢). وقال: ﴿ وَيُـومَ نَـبَعَثُ مِـنَ كُـلِّ أُمِّةٍ شَـهِيداً ثَـمَ لا يُـؤذن للّـذين كـفروا ولا هـم يُستعتبون ﴾ (٣).

وقال: ﴿ ويومَ نبعثُ في كل أُمَّةٍ شَهِيداً عليهم من أنفسهم وجثنا بك شهيداً على هؤلاء....﴾ (٤).

وقال: ﴿ونزعنا من كلّ أُمّةٍ شهيداً فقلنا هاتوا برهانكم فعلموا أنّ الحقّ لله وضـلّ عنهم ماكانوا يفترون﴾ (٥).

إن هذه الآيات الكريمة تتحدث عن الاحتجاج الإلهي على البشر يوم القيامة، وهو الاحتجاج نفسه الذي لاحظناه في آيتي سورة الإسراء

<sup>(</sup>١) راجع هذا الاستدلال في مقدمة كتاب كمال الدين للشيخ الصدوق: ١٢، والفصل الخامس من الفصول المشرة في الغيبة للشيخ المفيد، وكذلك الرسالة الخامسة من رسائل الغيبة. وكتاب الغيبة للشيخ الطوسي: ١٠١ وما بمدها، وإعلام الورئ للشيخ الطبرسي: ٢٥٧/٢ وما بمدها وكشف المحجة للسيد ابن طاووس: ١٠٤، وغيرها.

<sup>(</sup>٢) النساء (٤): ٤١ .

<sup>(</sup>٣) النحل (١٦): ٨٤.

<sup>(</sup>٤) النحل (١٦): ٨٩.

<sup>(</sup>٥) القصص (٢٨): ٧٥.

المتقدمتين، وهي تدعم وتؤكد دلالتهما علىٰ حتمية وجود إمام حق في كـل عصرٍ يحتج به الله جلّ وعلا علىٰ أهل كل عصر «كل أمة،كل أنـاس» فـيما يرتبط بالهداية والضلال وانطباق أعمالهم علىٰ الدين الإلهي القيم.

واضحٌ أن مقتضى كونه حجة لله على خلقه أن يكون عالماً بالشريعة الإلهية من جهةٍ لكي يكون قادراً على هداية الخلق إليها وأن يكون بين أظهرهم للقيام بذلك، هذا أولاً، وثانياً أن يكون محيطاً بأعمال قومه لكي يكون شهيداً عليهم، أي يستطيع الشهادة يوم القيامة بشأن مواقفهم تجاه الدين القيم.

وواضح أن الشهادة المذكورة في هذه الآيات مطلقة، «وظاهر الجميع على إطلاقها هو الشهادة على أعمال الأمم وعلى تبليغ الرسل أيضاً» (١) وقد صرّح الزمخشري في الكشاف بذلك وقال: «لأن أنبياء الأمم شهداء يشهدون بماكانوا عليه» (٢)، وأن الشهيد: «يشهد لهم وعليهم بالايمان والتصديق والكفر والتكذيب» (٣). والشهيد يجب أن يكون حياً معاصراً لهم غير متوفى كما يشير لذلك قوله تعالى على لسان عيسى (الله)؛ ووكنت عليهم شهيداً ما دمت فيهم فلمّا توفّيتني كنت أنت الرقيب عليهم وأنت على كلّ شيء شهيده (١).

يُستفاد من هذه الآية أن إعلان نتاج الشهادة يكون في يوم القيامة لكن الإحاطة بموضوعها أي أعمال القوم يكون في الدنيا وخلال معاصرة الشهيد لأمته لقوله تعالى: ﴿وكنتُ عليهم شهيداً مادمتُ فيهم، فلمّا توفّيتني...﴾، لذلك يجب أن يكون الشهيد الذي يحتج به الله يوم القيامة معاصراً لمن يشهد عليهم، لذلك لا يمكن حصر الشهداء على الأمم بالأنبياء (﴿ الله على الزمخشري

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان: ٣٢/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير الكشاف: ٤٢٩/٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير الكشاف: ٦٢٦/٢.

<sup>(</sup>٤) المائدة (٥): ١١٧.

في تفسيره (١)، بل يجب القول بأن في كل عصر شهيدٌ على أعمال معاصريه، كما صرّح بذلك الفخر الرازي في تفسيره حيث قال: «أما قوله تعالى: ﴿ ونزعنا من كل أمة شهيداً ﴾، فالمراد ميزنا واحداً ليشهد عليهم، ثم قال بعضهم هم الأنبياء يشهدون بأنهم بلغوا القوم الدلائل وبلغوا في إيضاحها كل غاية ليُعلم أن التقصير منهم أي من الناس فيكون ذلك زائداً في غمهم.

وقال آخرون: بل هم الشهداء الذين يشهدون على الناس في كل زمان، ويدخل في جملتهم الأنبياء، وهذا أقرب لأنه تعالى عمَّ كل أُمةٍ وكل جماعة بأن ينزع منهم الشهيد فيدخل فيه الأحوال التي لم يُوجد فيها النبي وهي أزمنة الفترات والأزمنة التي حصلت بعد محمد ( وهي أزمنة الفترات والأزمنة التي حصلت بعد محمد ( الله علموا حينئذ أن الحق لله ولرسوله... » (٢).

إذن فلابد من وجود شهيد على الأمة في هذا العصر كما هو الحال في كل عصر، يؤيد ذلك استخدام آيتي سورة النساء والحج لاسم الإشارة «هؤلاء» في الحديث عن شهادة الرسول الأكرم محمد (عَلَيْهُ): ﴿وجئنا بك شهيداً على هؤلاء ﴾ إشاره الى معاصريه فيما يكون شهداء آخرون على الأجيال اللاحقة (٣). فمن هو الشهيد علينا في هذا العصر؟! نعود الى الآيات الكريمة لمتابعة ما تحدده من الصفات الهادية الى معرفته والإجابة على هذا التساؤل.

### صفات الشهيد الإمام

إن الآية (٨٩) من سورة الحج تصرّح بأنه من البشر أنفسهم ﴿شهيداً من أنفسهم﴾ وهو المستفاد من الآيات الأخرى فهي تستخدم «من» التبعيضية في

<sup>(</sup>١) تفسير الكشاف: ٢٩/٣.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير: ١٢/٢٥ ـ ١٣. راجع في ذلك مجمع البيان: في ذيل الآية .

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير: ١٢/٢٥ - ١٣ ، وتفسير الكشاف: ٦٢٨/٢.

قوله تعالى: ﴿من كلِّ أُمَّة﴾.

فالشهيد هو كالأنبياء بشر، لا هو من الملائكة ولا من الجن ولا من الكتب السماوية ولا اللوح المحفوظ، وفي هذا تأييد لما تقدم في الحديث عن آيتي سورة الإسراء أن المقصود فيهما من الإمام شخص لاكتاب سماوي، إذ أن الآيتين تتحدثان عن الاحتجاج الإلهي به على أمته وهذا هو دور الشهيد في هذه الآيات أيضاً، فالمقصود واحد في كلتا الحالتين، فالإمام هو أيضاً منهم.

والآيات الكريمة تستخدم صيغة المفرد في وصفه، أي إنّ الشهيد على قومه واحد في زمانه الذي يعاصره حياً، وهذا ينسجم مع استخدام آية سورة الإسراء المتقدمة لصيغة المفرد في ذكر الإمام ﴿كُلُ أُنَاسٍ بِامامهم﴾. الأمر الذي ينفي التفسير القائل بأن الأمة الاسلامية جمعاء أو جماعة المؤمنين الآمرة بالمعروف والناهية عن المنكر هي الشهيدة على أعمال قومها أو الأقوام الأخرى المعاصرة لها، والأمر نفسه يصدق على نفي القول بأن مصداق هذه الآيات هم «الأبدال» الذين لا يتحلو منهم زمان كما ورد في الروايات الممروية من طريق الفريقين (۱). بل شهيد الأعمال في زمانه واحدٌ لا أكثر.

وحيث إن دوره هو الشهادة على أعمال أمته بالكفر والتكذيب أو الإيمان والتصديق كما تقدم القول عن الزمخشري وهذه حالات قلبية وحيث إن: «من الواضح أن هذه الحواس العادية فينا والقوى المتعلقة بها منا لا تتحمل إلا صور الأفعال والأعمال فقط، وذلك التحمل أيضاً إنما يكون في شيء يكون موجوداً حاضراً عند الحس لا معدوماً ولا غائباً عنه، وأما حقائق الأعمال والمعاني النفسانية من الكفر والإيمان والفوز والخسران، وبالجملة

<sup>(</sup>١) راجع معجم أحاديث الإمام المهدي: ٢٧٤/١، نقلاً عن مسند أحمد وغيره من المجاميع الروائية لأهل السنة.

كل خفي عن الحس، ومستبطن عند الإنسان ـ وهي التي تكسب القلوب وعليه يدور حساب رب العالمين يوم تبلى السرائر كما قال تعالى: ﴿ولكن يؤاخذكم بما كسبت قلوبكم ﴾ (١)، فهي مما ليس في وسع الإنسان إحصاؤها والإحاطة بها وتشخيصها من الحاضرين فضلاً عن الغائبين إلا رجل يتولى الله أمره ويكشف ذلك له بيده » (٢).

لذلك يجب أن تكون للشهيد على أمته إحاطة علمية ربانية بحقائق أعمالهم لأن قيمة الأعمال في الميزان الإلهي هي لحقائقها الباطنية ودوافعها ونواياهاكما هو واضح، لذلك لا يمكن أن يكون هذا الشهيد على أمته شخصاً عادياً بل من الذين يحظون بنعمة التسديد الإلهي المباشر ومن الذين ارتضاهم الله سبحانه فأطلعهم على غيبه إذ من مصاديق غيبه معرفة بواطن أعمال الناس.

ومن المعلوم أن هذه الكرامة ليست تنالها جميع الأمة، إذ ليست [هي] إلا كرامة خاصة للأولياء الطاهرين عنهم، وأما عن دونهم من المتوسطين في السعادة والعدول من أهل الإيمان فليس لهم ذلك... إن أقل ما يتصف به الشهداء \_ وهم شهداء الأعمال \_ أنهم تحت ولاية الله ونعمته وأصحاب الصراط المستقيم» (٣).

الشهيد عنده «علم الكتاب»

وواضح أن هذا الإطلاع على بواطن الناس غير ممكن بالأسباب الطبيعية المتعارفة بل يحتاج الى نمط خاصٍ من العلم يتفضل به الله تبارك

<sup>(</sup>١) البقرة (٢): ٢٢٥ .

<sup>(</sup>٢) تفسير الميزان: ٢١٠/١ - ٣٢١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الميزان: ٣٢١/١.

وتعالى بحكمته على من يشاء من عباده .. وهو عز وجل الأعلم حيث يجعل رسالته (١) .. فيتمكن به العبد من تجاوز ما تعارف عليه الناس من الأسباب الطبيعية والقيام بما يمكن القيام به بواسطة هذه الأسباب فتكون له مرتبة من الولاية التكوينية وتجاوز الأسباب الطبيعية بإذن الله، وهذا النمط الخاص من العلم هو ما شتى في القرآن الكريم بـ «علم الكتاب».

كما نلاحظ ذلك في قصة إتيان آصف بن برخيا بعرش بلقيس من اليمن الى فلسطين في طرفة عين؛ فقد علل القرآن قدرته على القيام بهذا العمل في زمن قصير للغاية بحيث لا يتصوّر تحققه على وفق الأسباب الطبيعية، بماكان لديه من علم الكتاب. لاحظ قوله عزّ وجلّ: ﴿قال الذي عنده علمٌ من الكتاب أنا آتيك به قبل أن يرتد إليك طرفك فلما رآه مستقراً عنده قال هذا من فضل ربي ﴾ (٢).

وكان آصف بن برخيا وصياً لسليمان النبي ( الله أن يعرف الناس بأنه الحجة من بعده بإبراز علمه المأخوذ من الكتاب (١٣)، وكان عنده مقدار معين من علم الكتاب وليس كله كما هو واضح من استخدام «من» التبعيضية في الآية المتقدمة.

ومنه يتضح أن الذي لديه علم الكتاب كلّه تكون له مرتبة أعلى من هذه الولاية التكوينية والتصرف في الأسباب والقدرة على الإحاطة ببواطن أعمال الناس وتقديم الشهادة الكاملة بأحقية الرسالة الإلهية.

وعليه فالشهيد على قومه ينبغي أن يكون لديه علم من الكتاب ـكلاً

<sup>(</sup>١) إشارة الى قوله تعالى: ﴿ الله أعلم حيث يجعل رسالته ﴾ الأنعام (٦): ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) النمل (٢٧): ٤٠.

<sup>(</sup>٣) قصص الأنبياء للسيد الجزائري: ٢٨ ؛ نقلاً عن تفسير العياشي.

أو بعضاً \_أو يمكن القول كحدٍّ أدنى بأن الذي عنده هذا النمط الخاص من العلم قادرٌ على ذلك. يقول: عزّ من قائل في آخر سورة الرعد: ﴿ويقول الذين كفروا لست مُرسلاً قل كفى بالله شهيداً بيني وبينكم ومَن عنده علم الكتاب﴾ (١).

إذن فالمتحصل من الآيات الكريمة المتقدمة:

١ حتمية وجود من يجله الله تبارك وتعالى شهيداً على أعمال العباد في كل عصر بحيث يحتج به على أهل عصره وأمته يوم القيامة، فهو إمام زمانهم الذي يُدعون به، و يكون من أنفسهم.

Y \_ وهذا الإمام الشهيد قد يكون نبياً وقد يكون من الأوصياء في الفترات التي ليس فيها نبي كما هو حال عصرنا الحاضر والعصور التي تلت عصر خاتم الأنبياء محمد ( الآيات مطلقة تشمل كل الأزمان كما هو ظاهر. فالإمام الشهيد موجود إذن في عصرنا الحاضر.

٣ ـ والإمام الشهيد في عصرنا الحاضر حيّ أيضاً كما هو المستفاد مما حكاه القرآن الكريم علىٰ لسان عيسىٰ (學).

<sup>(</sup>١) الرعد (١٣): ٤٣.

<sup>(</sup>٢) شواهد التنزيل: ٢٠٠/١ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) تفسير الميزان: ٢٨٧/١١ ٢٨٨.

٤ - ولابد أن يكون هذا الإمام الشهيد على أهل زمانه مسدداً بالعناية الإلهية ممن تفضل الله عز وجل عليه بنمط من الولاية التكوينية التي يصل بها الى حقائق أعمال من يشهد لهم أو عليهم يوم القيامة. ومظهر هذا التسديد والفضل الإلهي هو أن يكون لديه علم من الكتاب أو علم الكتاب كله.

٥ ـ وحيث إن مثل هذا الشخص غير ظاهر فلابد من القول بغيبته الظاهرية،
 وقيامه بما يؤهله لأن يحتج الله تبارك و تعالى به يوم القيامة خلال غيبته.

٦-قد ثبت من طرق أهل السنة والشيعة -أن لدى الإمام على والأثمة من أولاده ( 學學) علم الكتاب حسب ما نص عليه القرآن الكريم بالوصف الذي لا ينطبق على غيره.

وقد أثبت المفسر الكبير العلامة محمل حسين الطباطبائي ( إلى ) في كتابه القيم «الميزان في تفسير القرآت و عدم انسجام الأقوال الأخرى مع منطوق الآية الأخيرة من سوره الرعد لذلك فإن المواصفات المستفادة من الآيات الكريمة تنطبق عليهم، وحيث لم يدّع غيرهم ذلك فانحصر الأمر بهم. وقولهم في الإمام الثاني عشر منهم، وهو محمد بن الحسن العسكري عليهم السلام جميعاً وقولهم بغيبته وقيامه بمهام الإمامة وما تقتضيه مهمة الشهادة على أهل زمانه يوم القيامة وينسجم بشكل كامل مع دلالات الآيات الكريمة المتقدّمة التي لا تنطبق على غيره كما هو واضح بالاستقراء لعقائد الفرق الأخرى .

إن هذه الطائفة من الآيات الكريمة تهدي الى حتمية وجود مهدي آل البيت (ﷺ) وغيبته وقيامه بما تقتضيه مسؤولية الشهادة الاحتجاجية يوم القيامة. وهذا ما تؤكده كما سوف نرى الآيات اللاحقة.

٣ \_ لا يخلو زمان من هادٍ اليَّ الله بأمره

قال تعالىٰ: ﴿ ويقول الذين كفروا لولا أُنزل عليه آيةٌ من ربِّه إنَّما أنت منذر ولكلِّ قوم هاد<del>) (۱)</del>.

تصرّح الآية الكريمة وعلىٰ نحو الإطلاق بأن ﴿لكل قوم هادِ﴾. واستناداً الى إطلاقها يُستفاد أن ثمة هادٍ الى الحق في كل عصر.

وهذه الحقيقة منسجمة مع ما تدل عليه الآيات الكريمة وصحاح الأحاديث الشريفة والبراهين العقلية من أن ربوبية الله لخلقه اقتضت أن يجعل سبحانه وتعالىٰ لهم في كل عصرٍ حجة له عليهم يمديهم الىٰ الحق، طبقاً لسنته الجارية في جميع مخلوقاته في هدايتهم الى الغاية من خلقها فهو كما قال: ﴿الذي خلق فسوىٰ \* والذي قدّر فهدىٰ ﴾ (٢). وهذه السنة جارية علىٰ بني الإنسان أيضاً فهو تعالى الذي خلقهم وقدّر بأن يهديهم الى كمالاتهم المقدّرة

لهم ويدلهم على مافيه صلاحهم في دنياهم وأخراهم.

معنىٰ الآية الكريمة هـو أن الكـفار يـقترحـون عـليك [أيّـها النـبي الخاتم (藏海)] آية؛ وعندهم القرآن أفضل آية؛ وليس إليك شيءٌ من ذلك، وإنما أنت هادٍ تهديهم من طريق الإنذار، وقد جرت سنة الله في عباده عــليْ أن يبعثَ في كل قومِ هادياً يهديهم.

معنىٰ «الهادي» في القرآن

والآية التي ذكرت أعلاه تدل على أن الأرض لا تخلو من هاد يهدي

<sup>(</sup>١) الرعد (١٣): ٧.

<sup>(</sup>٢) الأعلىٰ (٨٧): ٢ ـ ٣ وراجع تفسيرها في الجزء العشرين من تفسير الميزان.

الناس الى الحق، «إما أن يكون نبيّاً وإما أن يكون هادياً غير نبيّ يبهدي بأمر الله» (١)..وإطلاق الآيسة الكريمة ينفي حصر مصداق «الهادي» في الآية بالأنبياء ( الهادي كما ذهب لذلك الزمخشري في الكشاف في تفسير الآية. لأن هذا الحصر يخرج الفترات التي لم يكن فيها نبيّ من حكم الآية الكريمة العام وهذا خلاف ظاهرها المصرّح بوجود هادٍ في كل عصر لا تخلو الأرض منه.

فمن هو الهادي في عصرنا الحاضر؟ نرجع الى القرآن الكريم للحصول على الإجابة، فنلاحظ الآيات الكريمة تحصر أمر الهداية الى الحق على نحو الأصالة بالله تبارك و تعالى، ثم تثبتها للهادين بأمره على نحو التبعية، يقول عزّ وجلّ: ﴿قُل هل من شركائكم من يهدي الى الحقّ قل الله يهدي للحقّ أفمن يهدي الى الحق أحقُ أن يتبع أمن لا يهدي إلا أن يُهدى فمالكم كيف تحكمون (٢). تلخّص الآية الكريمة وبلغة إحتجاجية الرؤية القرآنية لموضوع الهداية الى الحق التي فصلتها العقيد من الآيات الكويمة، وهي حصر الهداية الى الحق بالله تبارك و تعالى على نحو الإطلاق: «قل الله يهدى الى الحق».

ثم قررت الآية الكريمة أن الذي يجب اتباعه من الخلق ليس الذي لا يستطيع أن يهدي إلا أن يهتدي بغيره من البشر، بل الذي يكون مهتدياً بنفسه دون الحاجة الى غيره من البشر، فإن الكلام في الآية -كما يقول العلامة الطباطبائي ( في تفسيرها: «قد قوبل فيه قوله: ﴿يهدي الى الحق بقوله ﴿مَن لا يهدِي ﴾ مع أن الهداية الى الحق يقابلها عدم الهداية الى الحق، وعدم الاهتداء الى الحق يقابله الاهتداء الى الحق، فلازمُ هذه المقابلة الملازمة بين الاهتداء الى الحق يعابله الاهتداء الى الحق، وكذا الملازمة بين الملازمة بين الاهتداء بالغير وعدم الهداية الى الحق، وكذا الملازمة بين

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان: ٣٠٥/١.

<sup>(</sup>۲) يونس (۱۰): ۳۵.

الهداية الى الحق والاهتداء بالذات فالذي يهدي الى الحق يجب أن يكون مهتدياً بنفسه لا بهداية غيره والذي يهتدي بغيره ليس يهدي الى الحق أبداً.

هذا ما تدل عليه الآية بحسب ظاهرها الذي لا ريب فيه وهو أعدل شاهد على أن الكلام موضوع فيها على الحقيقة دون التجوزات المبنية على المساهلة التي نبني عليها ونتداولها فيما بيننا معاشر أهل العرف فننسب الهداية الى الحق الى كل من تكلم بكلمة حق ودعا إليها وإن لم يعتقد بها أو اعتقد ولم يعمل بها أو عمل ولم يتحقق بمعناها، وسواء اهتدى إليها بنفسه أو هداه إليها غيره.

أحدها: أن المراد بالهداية الى الحق ماهو بمعنى الإيصال الى المطلوب دون ماهو بمعنى إراءة الطريق المنتمي الى الحق فإن وصف طريق الحق يتأتى من كل أحد سواء اهتدى الى الحق بنفسه أو بغيره أو لم يهتد.

وثانيها: أن المراد بقوله: ﴿من لا يهدِّي إِلَّا أَن يَهْدَىٰ﴾ هو من لا يَهْتَدِي بنفسه، وهذا أعم من أن يكون ممّن يهتدي بغيره أو يكون ممن لا يهتدي أصلاً لا بنفسه ولا بغيره...

وثالثها: أن الهداية الى الحق - بمعنى الإيصال إليه - إنما هي شأن من يهتدي بنفسه: أي لا واسطة بينه وبين الله سبحانه في أمر الهداية إما من بادئ أمره أو بعناية خاصة من الله سبحانه كالأنبياء والأوصياء من الأئمة. وأما الهداية بمعنى إراءة الطريق ووصف السبيل فلا يختص به تعالى ولا بالأثمة

من الأنبياء والأوصياء، كما يحكيه الله تعالىٰ عن مؤمن آل فرعون إذ يقول: ﴿وقال الذي آمن يا قوم اتّبعونِ أهدكم سبيل الرّشاد﴾ (١)...

وأما قوله تعالى خطاباً للنبي ( الآيات فيهي مسوقة لبيان الأصالة ولكنّ الله يهدي من يشاء هولا) وغيرها من الآيات فيهي مسوقة لبيان الأصالة والتبع كما في آيات التوفي وعلم الغيب ونحو ذلك مما سبقت لبيان أن الله سبحانه هو المالك لها بالذات والحقيقة، وغيره يملكها بتمليك الله ملكاً تبعياً أو عرضياً ويكون سبباً لها بإذن الله، قال تعالى: ﴿وجعلناهم أئمة يهدون بأمرنا ﴾ (٣)، وفي الأحاديث اشارة الى ذلك وأن الهداية الى الحق شأن النبي وأهل بيته عملوات الله عليهم أجمعين. انتهى قول العلامة الطباطبائي ( الله وبيّن وأهل بيته منطوق الآية نفسها الأخرى الواردة في تفسير الآية وبيّن عدم انسجامها مع منطوق الآية نفسها الله المناهدة المناهدة الله المع منطوق الآية نفسها المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة الله المناهدة الله وبيّن عدم انسجامها مع منطوق الآية نفسها المناهدة المناهدة الله المناهدة الله المناهدة الآية نفسها المناهدة ال

والمتحصل من التدبر فيها هو حصر الهداية الى الحق بمعنى الايصال الى صريحه بالله تبارك وتعالى بالأصالة وبالتيع بمن كان ملهديا بنفسه من قبل الله تبارك وتعالى إذ يتحلّى بدرجة عالية من الاستعداد الذاتي لتلقي المنح الخاصة بالهداية من الله تبارك وتعالى سواء عن طريق الوحي إذا كان نبياً أو عن طريق الإلهام الإلهي الخاص إذا لم يكن نبياً؛ وكذلك للحصول على «أمر الله» للقيام بمهمة الهداية اليه عزّ وجلّ، ومراجعة الآيات التي تتحدث عن «أمر الله» تقودنا بمهمة الهداية اليه عزّ وجلّ، ومراجعة الآيات التي تتحدث عن «أمر الله» تقودنا وبوضوح - الى معرفة أنه يشمل الولاية التكوينية والتصرّف الخاص إذ لا تجد آية في القرآن الكريم تذكر «أمر الله» دون أن يقتصر معناه على ولايته التكوينية أو يشملها الى جانب الولاية التشريعية «فالإمام هاد يهدي بأمر التكوينية أو يشملها الى جانب الولاية التشريعية «فالإمام هاد يهدي بأمر

<sup>(</sup>١) المؤمن (٤٠)؛ ٣٨.

<sup>(</sup>٢) القصص (٢٨): ٥٦ .

<sup>(</sup>٣) الأنبياء (٢١): ٧٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير الميزان: ١٠/ ٥٦ ، ٦١.

ملكوتي يصاحبه، فإلامامة بحسب الباطن نحو ولاية للناس في أعمالهم»(١).

وبهذه الولاية التكوينية يستطيع الهادي الى الله بأمره أن يتصرف بالأسباب ويصل الى حقائق وبواطن العباد فيعطيهم من حقائق الهداية ما يناسبهم، وهذا التصرف هو الذي ساقنا إليه التدبر في الآيات الناصة على وجود شهيد في كل زمان على أهل عصره.

الهادي منصوب من ألله.

وبالرجوع ثانية الئ القرآن الكريم نجده يصرّح بأن الذي يكون هادياً للناس بأمر الله تبارك وتعالى هو الإمام المنصوب لذلك من قبل الله تعالىٰ كما هو واضحٌ من قوله تعالىٰ: ﴿وجعلناهم أئمة يهدون بأمرنا﴾ (٢).

وفي هذا تأكيد لما دلّت عليه آيات الإمامة وأنها عهد إلهي يجعله الله فيمن يختاره من عباده، كما أشرنا لذلك في الحديث عن آيات سورة الاسراء وصفات الإمام.

نعود للآية مورد البحث من سورة الرعد فهي تصرّح بأنه (لكل قوم هاد) على نحو الإطلاق ومصداق الهادي المراد فيها لا يمكن أن يكون أحد الكتب السماوية للسبب نفسه الذي أوردناه في معرفة مصداق «الإمام» في آية سورة الإسراء، كما لا يمكن حصر المصداق بالنبي لما قلنا من أنه يخرج الفترات التي ليس فيها نبي من حكم الآية وهذا خلاف ظاهر الآية العام الذي يشمل جميع الأزمان.

كما لا يمكن أن يكون المصداق المقصود في الآية هـ و الله سبحانه و تعالى؛ لأن هدايته تشمل جميع الأزمنة دونما تخصيص بـقوم دون قـوم، وهذا خلاف ظاهر الآية، خاصة وأن لفظة «هاد» جاءت بصيغة النكرة، الأمر

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان؛ ٢٧٢/١.

<sup>(</sup>٢) الأنبياء (٢١): ٧٣.

الذي يفيد تعدد الهداة.

يُضاف الى كل ذلك أن الهداية الإلهية للناس تكون بواسطة هداة من أنفسهم مرتبطين به تبارك وتعالى يتلقون منه الهداية وينقلونها الى عباده، وهؤلاء هم المهتدون بأنفسهم منه تبارك وتعالى دونما واسطة كما تقدم في تفسير آية سورة يونس وهم الذين يهدون بأمره تعالى. وهم الأئمة المنصوبون للهداية بأمره تعالى كما تقدم حيث لم يرد في القرآن الكريم وصف الهداية بأمره إلا في موردين اقترن فيهما بوصفي «الأثمة» وإختيارهم لذلك من قبل الله تعالى، والموردان هما آية سورة الأنبياء المتقدمة وآية سورة السجدة: ﴿وجعلنا منهم أئمة يهدون بأمرنا لمّا صبروا ﴾ (١).

وتكون النتيجة المتحصلة من التدبر في الآية الكريمة مورد البحث هي حتمية وجود إمام هاد الى الله بأمره تبارك وتعالى منصوب لذلك من قبله عزّ وجلّ في كل عصر فلا تخلو الأرض منه سواء أكان نبيّاً أو غير نبي.

وحيث إن مثل هذا الشخص غير ظاهر في عطرنا الحاضر؛ إذ لا يوجد بين المسلمين ـ من أي فرقة كانت ـ من يقول بوجود إمام ظاهر هاد بأمر الله منصوب من قبله تعالى ورد النص عليه ممن قوله حجة إلهية كما تقدم في البحث عن آية سورة الإسراء؛ لذا فلا مناص من القول بغيبته واستتاره، وقيامه بمهام الإمامة والهداية مستتراً بأستار الغيبة، فيكون الانتفاع به مثل الانتفاع بالشمس إذا غيبتها عن الأبصار السحاب كما ورد في الأحاديث الشريفة (٢). وهذا ما تقول به مدرسة أهل البيت (شين) في الامام المهدي وغيبته.

<sup>(</sup>١) السجدة (٣٢): ٢٤.

<sup>(</sup>٢) راجع الحديث الذي يرويه جابر بن عبد الله الأنصاري عن رسول الله(عَيَّاتِيُّ) المروي في كـمال الديـن: ١ / ٢٥٣ وكفاية الأثر : ٣٥ وغيرهما .



# الفيض لألابيع

# المهدي الموعود وغيبته في المتفق عليه من السَنّة

الى جانب الآيات الكريمة المتقدمة توجد بين أيدينا الكثير من الأحاديث الشريفة التي صحت روايتها عند أهل السنة والشيعة عن سيد المرسلين على بطرق كثيرة ، تؤكد دلالات الطائفة المتقدمة من الآيات الكريمة و تفصل مجملاتها و تكمل الصورة التي ترسمها فيما ير تبط بالدلالة على وجود الإمام المهدي الموعود ( الله ) بالفعل وغيبته و تصرح بالمصداق الذي دلت عليه الآيات الكريمة بذكر صفاته العامة.

ونت ختار هنا نماذج من الأحاديث الشريفة المتواترة أو المستفيضة المروية بأسانيد صحيحة عند أهل السنة والمروية في الكتب الستة المعتمدة عندهم لأن الاحتجاج بها أبلغ، ولأن تسفسيرها وتقديم المصداق المعقول لها غير ممكن إلا على ضوء عقيدة أهل البيت في المهدي المنتظر ( ولله ) فيما يرتبط بعصرنا الحاضر خاصة؛ ولأن الرسول الأعظم ( المنتارة بالأهمية المسوى التي تحظي بها مضامينها كما سنري .

### ١ \_حديث الثقلين

وهو من الأحاديث المتواترة، رواه حفاظ أهل السنة والشيعة بأسانيد صحيحة عن جم غفير من أصحاب رسول الله (عَلَيْهُ)، عدَّ ابن حجر من علماء أهل السنة من عشرين منهم في كتابه الصواعق المحرقة (١) وعدَّ غيره من حفّاظ أهل السنة أكثر من ثلاثين صحابيا كما في سنن الترمذي (٢)، وألّف الحافظ أبو الفضل المقدسي المعروف بابن القيسراني وهو من كبار حفّاظ أهل السنة كتاباً خاصاً عن طرق هذا الحديث الشريف (٢). كما أثبتت العديد من الدراسات الحديثية تواتره بما لا يدع أي مجال للنقاش أو التشكيك ، نظير ما فعل العلامة المتتبع المير حسين حامد الموسوي في موسوعة عبقات الأنوار وغيره من العلماء (١).

ويتضح من روايات منها الحديث الشريف أن النبي المكرم (المراق) قد كرر مضمونه بعبارات وألفاظ متقاربة في عدة مناسبات، منها في يوم عرفة من حجة الوداع، وموقف يوم الغدير في طريق عودته منها وبعد انصرافه من الطائف، وفي الجحفة، وفي خطبة له في مسجده بالمدينة بعد عودته من هذه الحجة، وفي حجرته أيام مرضه (المراقة) وقد امتلأت الحجرة بالصحابة (۱۰). وكل ذلك يكشف عن أهمية الوصية النبوية التي تضمنها الحديث بالنسبة للإسلام

<sup>(</sup>١) الصواعق المحرقة : ١٥٠ من الطبعة المصرية وقد صرح ابن حجر بنواتره.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي: ٥/ ٦٢١ \_ ٦٢٢ \_ مناقب أهل بيت النبي باب ٣٢.

<sup>(</sup>٣) أهل البيت في المكتبة العربية للسيد عبدالعزيز الطباطباني : ٢٧٧ - ٢٧١.

 <sup>(</sup>٤) أصدرت دار التقريب الإسلامية في مصر رسالة مقصلة ألفّها أحد أعضاء الدار عن هذا الحديث استوفى
 فيها أسانيد الحديث في الكتب المعتمدة عند أهل السنة،

<sup>(</sup>٥) الصواعق المحرقة لابن حجر: ١٤٨، أهل البيت في المكتبة العربية : ٢٧٩.

والمسلمين وإلا لما أولاها ـ وهو الحريص على المؤمنين الرؤوف الرحيم بهم ـكل هذا الاهتمام في التكرار والتبليغ في تلك المواطن المهمة التي تجمع أكبر عدد من المسلمين ، خاصة وأنه ( الله عنه المادر لإعلان هذه الوصية ويؤكدها على الملا العام دون أن ينتظر من يسأله عنها.

ويستفاد من بعض الروايات أن مضمون الوصية التي تضمنها هذا الحديث الشريف، هو الذي أراد رسول الله محمد ( المسلمين في الأيام الأخيرة من حياته المباركة عندما طلب أن يأتوه بكتف ودواة ليملي عليهم وصية لكي لا يضلوا بعده ، كما ورد في نص حديث الكتف والدواة هذا المروي في صحيح البخاري (١) وغيره فمنعوه من ذلك ووقع الاختلاف فصرفهم كما في حديث رزية يوم الخميس المشهور دون أن يدون الوصية ، فضرفهم كما في حديث رزية يوم الخميس المشهور دون أن يدون الوصية ، إذ يُلاحظ أن عبارة «لن تضلوا بعدي» المذكورة في حديث طلبه كتابة الوصية عبارة متكررة في حديث الثقلين أيضاً كما تكررت وصيته بأهل بيته وعترته خيراً في حديث الثقلين وفي وصاياه في الساعات الأخيرة من حياته المباركة.

ويظهر من ذلك بوضوح أن النبي الأكرم (ﷺ) أراد تسجيل مضمون الحديث الشريف في وثيقة نبوية حاسمة للجدال مدونة بحضور كبار صحابته قطعاً للجدال و توكيداً للأمر. وكل ذلك يبين أن الموضوع الذي يتضمنه مهم للغاية وإلا لما أكد عليه هادي الأمم (ﷺ) بهذه الدرجة المشددة، وهذا الأمر يكشف عنه نص الحديث نفسه المصرح بأن العمل بالوصية التي يتضمنها هو

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ١/ ١٣٧، ١/ ٣١، ١٤ / ٦٥ ـ ٦٦، ٥/ ١٦٧، ، ٧/ ١، ٨/ ١٦١ من طبعة دار الفكر المصورة عن طبعة استانبول وفي جميعها وردت عبارة «لن تضلوا بعدي» في الحكاية عن مضمون الكتاب الذي أراد كتابته.

سبيل النجاة من الضلالة بعده (عَلَيْلُهُ)...كما سيتضح أكثر خلال دراسة نصه.

كما أن ثبوت تواتر الحديث الشريف عند المسلمين كافة يجعل من الممكن الاستناد اليه في المسائل الاعتقادية كما هو ثابت في علم الكلام الاسلامي، لذا يمكن الاستناد اليه في قضية الإمامة.

# اللفظ المتواتر:كتاب الله وعترتي

واللفظ المتواتر لهذا الحديث الشريف هو الذي ورد فيه ذكر القرآن الكريم وأهل بيت النبي أو عترته \_صلوات الله وسلامه عليه وعليهم حمصداق للثقلين والأمر بالتمسك بهما منجاة من الضلالة الى يوم القيامة، طبق ما رواه البخاري في كتابه التأريخ الكبير ومسلم في صحيحه والترمذي في سننه وكذلك النسائي في خطائصه وابن ماجه في سننه ، وأحمد بن حنبل في مسنده، والحاكم في مستدركه وصححه على شرط الشيخين ووافقه في ذلك الذهبي، وغيرهم كثير (الله وما أخرجه مسلم في صحيحه عن زيد بن أرقم هو قوله: ((... قام رسول الله عليه ووعظ وذكر، ثم قال:

«أما بعد، أيها الناس، فإنما أنا بشر ويوشك أن يأتي رسول ربي فأجيب، وأنا تارك فيكم ثقلين: أولهما كتاب الله فيه الهدئ والنور، فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به... وأهل بيتي اذكركم الله في أهل بيتي، اذكركم الله في أهل بيتي »(٢).

 <sup>(</sup>١) راجع تلخيص وتعريب السيد علي الميلاني للجزء الخاص بطرق حديث الشقلين من موسوعة عبقات
 الأنوار وقد طبع هذا التلخيص مرتين. الأولى في مجلدين والثانية في ثلاث مجلدات.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم : ٤/ ١٨٧٣.

من الآخر: كتاب الله حبل ممدودٌ من السماء الى الأرض، وعترتي أهل بيتي ولن يفترقا حتى يردا عليَّ الحوض، فانظرواكيف تخلفوني فيهما »(١).

وأخرج الحاكم في مستدركه ما نصّه:

«كأنني قد دعيت فأجبت ، إني تارك فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، فانظرواكيف تخلفوني فيهما، فإنهما لن يفترقا [يتفرقا] حتى يردا علي الحوض، إن الله مولاي، وأنا ولي كل مؤمن. مَنْ كنت مولاه فعلي مولاه. اللهم وال من والاه وعادِ مَن عاداه »(٢).

وأخرج ابن حجر في صواعقه ما نصّه:

«إني مخلفٌ فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، إن تمسكتم بهما لن تضلوا بعدي أبدا ولن يفترقا حتى يردا على الحرض، قلا تقدموهم فتهلكوا ولا تقصروا عنهم فتهلكوا ولا تعلموهم فإنهم أعلم منكم »(الله).

والألفاظ الأخرى التي أخرجها باقي الحفاظ المقاربة لهذه النصوص. وفي جميعها ورد الحديث بلفظ «كتاب الله وأهل يتي»، وهو اللفظ المتواتر، لذا فلا اعتبار في مقابله باللفظ المحرف الذي استبدل عبارة «عترتي أهل يبتي» بكلمة «سنتي»، فأهداف هذا التحريف واضحة والإصرار على ترويجه ارتبط بمصالح الأمويين والعباسيين السياسية، يُضاف الىذلك أن هذا اللفظ المحرف لم يُرو في المصادر المعتبرة (١٤)، وهو في أفضل الأحوال من روايات الآحاد

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي : ٥/ ٦٦٢.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين: ١٠١/٢٠

<sup>(</sup>٣) الصواعق المحرقة : ١٥٠، الفصل الأول / الآيات الواردة فيهم.

<sup>(</sup>٤) راجع رسالة الثقلين الصادرة عن دار التقريب الإسلامية في مصر : ١٨ وراجع مناقشة السيد محمد تـقـي الحكيم لإعتبار هذه الرواية ضمن حديثه عن دلالات حديث الثقلين في فصل السنة من كـتابه الأصــول العامة للفقه المقارن.

الضعيفة التي لا تفيد علماً ولا عملاً خاصة في مسألة عـقائدية مـهمة كـالتي يتناولها مضمون الحديث.

وحتى لو فرضنا صحة رواية هذا اللفظ المحرف ـ كما فعل ابن حجر في صواعقه ـ فان ذلك لا يعارض اللفظ المتواتر ولا ينقص من دلالته العقائدية المهمة ، بل إن الجمع بينهما ممكن وهو يضيف تأكيداً لحقيقة أن سنة الرسول ( الله عند أثمة عترته فهم العلماء بالكتاب والسنة ، كما أشار لذلك ابن حجر حيث قال: «... وفي رواية «كتاب الله وسنتي » وهي المراد من الأحاديث المقتصرة على الكتاب لأن السنة مبينة له؛ فأغنى ذكره عن ذكرهما، والحاصل أن الحث وقع على التمسك بالكتاب وبالسنة وبالعلماء بهما من أهل البيت، ويُستفاد من منجموع ذلك بقاء الأمور الشلائة الى قيام الساعة »(١).

دلالات الحديث على وجود الإمام *المشينة المين السوى* 

دلالات الحديث الشريف كثيرة ، وقد استدل به العلماء لاثبات معظم مسائل الإمامة حسب مذهب أهل البيت (الليلة) (٢)، نقتصر هنا على ذكر أهمها ممّا يرتبط بموضوع بحثنا خاصة.

ا صرح الحديث الشريف بأن سبيل النجاة من الضلالة بعد وفاة الرسول ( النجالة)، إنما يكون بالتمسك بالقرآن والعترة النبوية معاً: « ما إن تمسكتم يهما »، وليس بواحد منهما فقط، بمعنى أن التمسك بأحدهما لا يكون تاماً وحقيقياً ولن يضمن النجاة من الضلالة إلا إذا اقترن وقاد الى التمسك بالآخر،

<sup>(</sup>١) الصواعق المحرقة: ١٥٠.

<sup>(</sup>٢) راجع مثلاكتاب «حديث الثقلين»، تواتره ، فقهه» للسيد علي الميلاني.

فلن يكون مدعي التمسك بأحدهما صادقاً في ادعائه لأنهما « لن يفترقا» .

٢ ـ حدّد الحديث بوضوح هوية الثقل الثاني بقوله (張麗): «عترتي أهل يبتي »، والعترة كما يقول علماء اللغة: «نسل الإنسان، قال الأزهري: وروى ثعلب عن ابن الأعرابي أن العترة ولد الرجل وذريته وعقبه من صلبه ولا تعرف العرب من العترة غير ذلك »(١).

وبهذا تخرج نساء النبي (ﷺ) من مصداق الحديث.

بل وحتى مع الأخذ بوصف «أهل يتي » مجرداً تخرج نساء النبي من المصداق لما أخرجه مسلم في صحيحه في ذيل حديث الثقلين حيث وضح راوي الحديث عن زيد بن أرقم المقصود عندما سألوه: «مَن أهل بيته، نساؤه؟ قال: لا وأيم الله ، إن المرأة تكون مع الرجل من الدهر ثم يطلقها فترجع الى أبيها وقومها. أهل بيته أصله وعصبت الذين حرموا الصدقة من بعده »(٢).

# مصداق أهل البيت (علينيز)

وقد حدد رسول الله (عَلَيْهُ) نفسه مصداق «أهل البيت » بعد نزول آية التطهير ، حيث خصصها ببيت فاطمة (عَلَيْهُ) ، حيث «انه كان يمر ببيت فاطمة رضي الله عنها ستة أشهر إذا خرج لصلاة الفجر فيقول: الصلاة يا أهل البيت، فإنما يريد الله ليذهب عنكم الرّجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً ، كما روى ذلك أحمد بن حنبل في مسنده (٣).

يُضاف الى ذلك تصريحه بأن هؤلاء هم أهل بيته في حديث الكساء المشهور وإخراجه زوجته أم المؤمنين أم سلمة منهم وقوله لها إنها على خير

<sup>(</sup>١) المصباح المنير للفيومي : ٢٩١، مادة العترة.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم: ٢/ ٣٦٢.

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد بن حنيل: ۳/ ۲۵۱.

لكنها ليست من أهل البيت. وحديث الكساء رواه مسلم في صحيحه والسيوطي في الدر المنثور بعدة أسانيد صحيحة طبق طرق أهل السنة<sup>(١)</sup>.

والثابت أن الإمام علياً ( الله ) أدخله في مصداق «أهل البيت » وان لم يكن من صلبه كما هو ظاهر مما تقدم.

#### عصمة الإمام وتوفر شروط الحديث

٣-إنّ معرفة مصداق «أهل يبني وعترتي » في الحديث الشريف تبين صفة أخرى للثقل الثاني هي تحلّيه بالعصمة كما هو واضح من دلالة آية التطهير المباركة(٢)، وهذا ما ينسجم مع دلالة الحديث نفسه على عصمة الثقل الثاني، فهو يؤكد عدم افتراق الثقلين أبداً وفي أي حال كما هو المستفاد من استخدام أداة «لن» التأبيدية، ومن الثابث أنّه لا باطل في القرآن أبداً، لذا فعدم افتراق الثقل الثاني عنه دال على عصمته وإلّا لافترق عن القرآن في حالات صدور الخطأ أو المعصية وكل مصاديق الباطل، وهذا ما ينفيه الحديث صراحةً الأمر الذي يدل على عصمة العترة.

ويُضاف الى ذلك أن الأمر بالتمسك بهما معاً مطلق \_كما هو واضح لأنه لم يُقيد بشيء \_؛ لذلك فهو يشمل مختلف الأحوال والأزمان، ولو جاز وقوع العترة بما يخالف العصمة لأذى ذلك الى القول بأن رسول الله (عَلَيْهُ) أمر بالتمسك بها حتى في الحالات التي تقع في الخطأ وما يخالف القرآن، وهذا محال.

<sup>(</sup>١) راجع مثلاً صحيح مسلم: ١/ ١٣٠، وما رواه الحاكم في المستدرك وصححه عـلىٰ شـرط البـخاري فـي: ١٤٦/٣، والدر المنثور للسيوطي: ٥/ ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) راجع البحث القرآني الذي أورده العلامة الطباطبائي (الله في تفسير العيزان، في تنفسير الآية الكريمة ودلالاتها.

كما يتضح مما تقدم إخراج غير المعصومين من ذرية الرسول من مصداق الثقل الثاني المأمور بالتمسك به، يقول ابن حجر في دراسته لهذا الحديث: «ثم إن الذين وقع الحث عليهم منهم إنما هم العارفون بكتاب الله وسنة رسوله، إذ هم الذين لا يفارقون الكتاب الى الحوض ويؤيده الخبر السابق: «ولا تعلموهم فإنهم أعلم منكم» وتميزوا بذلك عن بقية العلماء لأن الله أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً وشرفهم بالكرامات الباهرة والمزايا المتكاثرة وقد مر بعضها »(١).

وقد أثبت الواقع التأريخي انحصار توفر هذا الشرط بعد رسول الله أي في الإمام علي والأحد عشر إماماً من أولاده وأولاد فاطمة بنت رسول الله أي من ذرية رسول الله (عَلَيْلُةً)، كما نسب نبي الله عيسى الى ابراهيم من جهة البنت. فالإمامية مجمعون على عصمتهم وسائر فرق أهل السنة مجمعة على محبتهم ونزاهتهم ولم يدع أحد صدور أي شيء يخالف عصمتهم رغم حرص الحكومات المعاصرة لهم على الحصول على أي شيء من هذا القبيل كما هو ثابت تأريخياً أيضاً (٢).

٤ - كما أن الأمر بالتمسك بالقرآن والعترة مطلق زمانياً أيضاً كما هـو واضحٌ من قوله (عَلَيْلُةً): «من بعدي » دونما تقييد ، فهو نافذ المفعول الى يـوم القيامة لخلود الشريعة المحمدية حيث لا نبي بعده (عَلِيْلُةً)، وحيث إن القـرآن محفوظ من الله تبارك و تعالى ، والعترة هي الثقل الملازم له الذي لن يـفترق عنه، لذلك فهي محفوظة من الله تبارك و تعالى الى يوم القيامة أيضاً.

<sup>(</sup>١) الصواعق المحرقة : ١٥١.

<sup>(</sup>٢) راجع تراجمهم -سلام الله عليهم - فيماكتبه علماء الرجال من أهل السنة، وقد ألف العديد منهم كتباً خاصة بالأئمة الاثني عشر من أهل البيت علميني ، أمثال ابن طولون الدمشقي وغيره.

من هنا يتضح أن في هذا الحديث الشريف المتواتر نصاً صريحاً على حتمية وجود ممثل لأهل بيت النبي وعترته ( الله الله العصمة وملازمة القرآن في كل عصر لكي يتمسك العباد به وبالذكر الإلهي المحفوظ بهدف النجاة من الضلالة عملاً بوصية نبيهم الخاتم محمد ( الله العلى عن الهوى المتواتر الذي ثبت صدوره عمن لا ينطق عن الهوى .

فلابد إذن من وجود إمام معصوم من العترة النبوية في عصرنا الحاضر يكون مصداقاً للثقل الثاني ويكون التمسك به ممكناً. وقد تنبه لهذه الحقيقة والدلالة الواضحة في حديث الثقلين عدد من كبار علماء أهل السنة وصرح بعضهم بها، مثل ابن حجر الهيثمي حيث قال: وقي أحاديث الحث على التمسك بأهل البيت إشارة الى عدم انقطاع متأهل منهم للتمسك به الى يوم القيامة كما أن الكتاب العزيز كذلك، ولهذا كانوا أماناً لأهل الأرض كما يأتي ويشهد لذلك الخبر السابق برهفي كل خلف من أمتي عدول من أهل يتي ...»(١).

## مصداق الحديث فيالعصر الحاضر

إذن الحديث الشريف يدل بصراحة على وجود متأهل من عترة النبي ( المحديث الشريف يدل بصراحة على وجود متأهل من عترة النبي ( المجالل الله الله على الله الله الله عصرنا الحاضر ويشترط فيه أن يكون معصوماً أيضاً، فَمن هو هذا الإمام؟

من الواضح أن ليس ثمة إمام ظاهر يدعي ذلك أو تنطبق عليه الصفات المستفادة من هذا الحديث الشريف، فلابد إذن من القول بوجوده وغيبته لأن القول بعدم وجوده مردود بدلالة حديث الثقلين المتواتر، وهذه هي خلاصة عقيدة مذهب أهل البيت ( المجينة ) في المهدي الموعود القائمة على الكثير من

<sup>(</sup>١) الصواعق المحرقة: ١٥١.

الأدلة النقلية والعقلية والقائلة بوجوده وغيبته عن الأبصار دون أن تمنع غيبته إمكانية الانتفاع بهكما ينتفع بالشمس إذا غيبتها عن الأبصار السحاب.

## ٢ \_احاديث الخلفاء الأثني عشر

روى أحاديث الخلفاء أو النقباء أو الأمراء أو القيمين الاثني عشر، أصحاب الصحاح والمسانيد المعتبرة عند أهل السنة بأسانيد صحيحة عن جابر ابن سمرة، كما رووها عن أنس بن مالك وابن مسعود وعبدالله بن عمر وحذيفة بن اليمان، وكلها مسندة الى رسول الله ( الله الله الله الله على وقد نقل آية مروي بعضيل أكثر وبتواتر من طرق أتباع أهل البيت ( الله اله وقد نقل آية الشه الشيخ لطف الله الصافي أكثر من (٢٧٠) حديثاً بهذا الشأن (١).

فهذه الأحاديث من المتفق عليه بين الفرق الاسلامية فلا مجال التشكيك في صحة المقدار المشترك بينها على الأقل. لكننا نكتفي هنا بالنصوص المروية في الكتب المعتبرة عند أهل السنة وتحديد دلالتها ومصداقها على الرغم من خلوها من التفصيلات الموجودة في أحاديث الطرق الاخرى لاسباب واضحة لكي تكون النتيجة حجة على الجميع.

## ألفاظ الأحاديث

ورواه مسلم في صحيحه من عدة طرق عن جابر بن سمرة وبعدة ألفاظ وفي بعضها لفظ:

<sup>(</sup>١) راجع كتابه : متنخب الأثر في الإمام التاني عشر.

« إن هذا الأمر لا ينقضي حتى يمضي إثنا عشر خليفة... ».

« لا يزال أمر الناس ماضياً ما وليهم إثنا عشر رجلاً...».

« لا يزال الإسلام عزيزاً الى إثني عشر خليفة ...».

وتشترك هذه الأحاديث في أنه لم يسمع ذيل الحديث فـأخبره والده بلفظ «كلهم من قريش» وهي التتمة الواردة في معظم نصوص الحديث.

ورواه الترمذي بلفظ: « يكون من بعدي إثنا عشر أميراً ... » وأبو داود بلفظ: «لا يزال هذا الدين عزيزاً الىٰ اثني عشر خليفة ، فكبّر الناس وضجوا ثم قال كلمة خفيت، قلت لأبي : يا أبه ما قال ؟ قال: كلهم من قريش ».

ورواه أحمد في مسنده بطرق كثيرة منها بلفظ: «لا يزال الدين قائماً حتى تقوم الساعة، ... »، وفي بعضها أن ما قالع رسول الله ( الله الله الله على من أمتي إثنا عشر أميراً ... »، فاهراً على من ناواه، لا يضره مخالف ولا مفارق حتى يمضي من أمتي إثنا عشر أميراً ... »، وفي روايات أخرى أنه قاله في عرفات، وفي أخرى في يـوم جـمعة عشية رجم الأسلمي، وفي بعضها أن الرسول عقب عليه بالقول: « ... وإذا أعطى الله تبارك وتعالى أحدكم خيراً فليبدأ بنفسه وأهله وأنا فرطكم على الحوض »، وفي بعضها أن قريشاً جاءت اليه ( الله عما يكون بعد ذلك فقال: «الهرج».

ورواه الطبراني في المعجم الكبير وفي أوله : « يكون لهذه الأمة إثنا عشر قيماً لا يضرهم من خذلهم ... ».

ورواه المتقي الهندي في كنز العمال عن أنس بن مالك بلفظ : « نن يمزال هذا الديمن قمائماً الى اثمني عشر من قريش فإذا هلكوا ماجت الأرض بأهلها»(١).

<sup>(</sup>١) راجع هذه النصوص والشعريف بمصادرها في كستاب مستنخب الأثر ومعجم أحاديث الإمام المهدي (ﷺ): ٢ / ٢٥٥ ـ ٢٦٥ ، وكذلك كتاب أحاديث المهدي في مسند أحمد بن حنبل.

#### دلالاتها علىٰ وجود الإمام المهدي(ﷺ)

هذه هي النصوص المروية في المصادر المعتبرة عند أهل السنة، وبعد عرضها نثبت الدلالات المستفادة منهاكما يلي:

المستفاد من روايات الحديث الشريف أنه جاء ضمن خطبة مهمة القاها الرسول الأكرم (عَلَيْلُمُ) على المسلمين وفي الأيام الأخيرة من حياته الشريفة ، وتصرح مجموعة من رواياته أنهاكانت في عرفات في حجة الوداع الشهيرة وهي الخطبة نفسها التي أعلن فيها وصيته الشهيرة بالتمسك بالقرآن وعترته في حديث الثقلين المتواتر الذي دل \_ كما عرفنا \_ على حتمية وجود متأهل من أهل البيت (المثلا) للتمسك به التي جانب القرآن والى يوم القيامة. وهي الحجة نفسها التي بلغ في طريق عودته منها الأمر القرآني بتنصيب الإمام على ولياً ومرجعاً للمسلمين من بعده يخلفه في ذلك.

وهذا التقارن بين هذه الأحاديث الشلاثة وجمع تبليغها في الأيام الأخيرة من حياته الشريفة وإحاطتها بكثير من الأهمية يكشف عن أهمية مضامينها فيما يرتبط بهداية المسلمين الى ما يضمن لهم النجاة على المستويين الفردي والاجتماعي واستمرار تحرك المسيرة الإسلامية من بعده على الصراط المستقيم والمحجة البيضاء.

فهي تشترك في الموضوع المستقبلي الذي تدور عليه مضامينها، لذلك لا يمكن القول بأن رسول الله (ﷺ) اراد من أحاديث الائمة الاثمني عشر مجرد الإخبار عن واقع تأريخي سيجري بعد وفاته، فهذا ما لا يمكنه تفسير

الأهمية القصوى التي أحاط بها تبليغه لمضمون هذا الحديث، بل واضح أن تبليغ هذا الحديث في الأيام الأخيرة من حياته الشريفة يأتي في ضمن مساعيه لهداية المسلمين الى ماينقذهم من الضلالة والانحراف بعده وهو الهدف الذي صرح به في حديث الثقلين، لذا فذكر الأثمة أو الخلفاء الاثني عشر والإخبار عن مجيئهم بعده هو لهداية المسلمين وصوناً لمستقبل مسيرتهم من بعده وإتماماً للحجة عليهم. وهذه نقطة محورية مهمة يجب أخذها بنظر الاعتبار لدراسة هذا الحديث ولمعرفة مصداقه.

## ترابط أحاديث حجة الوداع

٢ ـ وعلى ضوء اشتراك الأحاديث الثلاثة في موضوع واحد، فإن مما يعين على فسهم هذا الحديث الشريف مورد البحث، ملاحظة ارتباطه بالحديث الآخرين اللذين بلغهما الرسول محمد (الله على عجة الوداع نفسها أو على الأقل في فترة زمنية واحدة هي الأيام الأخيرة من حياته الشريفة . وحقيقة الأمر أن الأحاديث الثلاثة ترسم صورة متكاملة لطريق اهتداء المسلمين لما يضمن مستقبل مسيرتهم من بعده (الله الله ).

فحديث الثقلين يصرح -كما بينا سابقاً - بأن النجاة من الضلالة بعد رسول الله (عَلَيُهُ) تكون بالتمسك بالقرآن والعترة وأن لكل زمان رجلاً من أهل بيته وعترته جديراً بأن يكون التمسك به الى جانب القرآن منجاة من الضلالة.

أما حديث الغدير فإنه يصرح باسم الإمام على (機)كولي للامة بعده (議) يجب عليهم التمسك بولايته كما وجب التمسك بولاية خاتم المرسلين، وهذا ما يدل عليه أخذه (環) إلا قرار من المسلمين بأنه أولى

بالمؤمنين من أنفسهم ثم قوله: « مَن كنتُ مولاه فهذا على مولاه »(١).

أما حديث الأئمة الاثني عشر فإنه يصرح بأن الدين يبقى قائماً الى يوم القيامة بوجود هؤلاء الأثمة وبهذا العدد لا يـزيد ولا يـنقص، ويـهدي الىٰ التمسك بهم.

فتكون الصورة التي ترسمها الأحاديث الثلاثة معاً ـ وقد صدرت في حجة واحدة أو على الأقل في فترة زمنية واحدة هي الأيام الأخيرة من حياته الشريفة وضمن مسعى واحد هو هداية المسلمين الى سبيل النجاة من الانحراف والضلالة بعده وهي: أن النجاة من الضلالة وحفظ قيام الدين تكون بالتمسك بالقرآن الكريم وبأئمة العترة الطاهرة الذين لا يخلو زمانٌ من أحدهم وأن أولهم الإمام على ( الله ) وعددهم إثنا عشر إماماً لا يزيد ولا ينقص.

مصداق الخلفاء الأثني عشر

وعندما نرجع للواقع التأريخي الاسلامي لا نجد مصداقاً للنتيجة المتحصلة سوى أثمة أهل البيت الاثني عشر بدء بالإمام على وانتهاء بالمهدي المنتظر ـ سلام الله عليهم ـ لا يزيد عددهم عن الأثني عشر ولا ينقص فجاؤا المصداق الوحيد لما أخبر به الرسول الأكرم ( المرابع الله عيرهم ذلك ، تحقيقاً للنبوة المحمدية الثابتة عند المسلمين جميعاً.

وحيث قد ثبتت عند المسلمين كافة وفاة الأئمة الأحد عشر من هؤلاء الأئمة الاثني عشر، وثبت عند الإمامية عدم وفاة الثاني عشر منهم، في حين أن الحديث المتقدم ينص على استمرار وجودهم الى يوم القيامة؛ لذا فلا مناص

<sup>(</sup>١) عن دلالات حديث الندير وتواثره وطرقه راجع موسوعة الندير للملامة الأميني( ﷺ) ، والجزء الخاص به من عبقات الأتوار وغيرها.

من القول بوجود الإمام الثاني عشر وغيبته إذ من الثابت للجميع عدم ظهوره -وقيام الدين بوجوده في غيبته ايضاً تصديقاً لما نص عليه الحديث المتقدم . فيكون هذا الحديث الشريف دليلاً على وجود المهدي الإمامي وغيبته.

### دراسة الأحاديث مستقلة

٣ ـ الدلالة نفسها يمكن التوصل إليها من خلال دراسة الحديث المتقدم بصورة مستقلة وبغض النظر عن ارتباطه بحديثي الثقلين والغدير، واستناداً الى الدلالات المستفادة من الحديث نفسه وطبقاً للمروي في كتب أهل السنة. فنصوصه تجمع على أن موضوعه الأول إخبارُ المسلمين بأن إثني عشر شخصاً سيخلفون النبي ( و المناه على القوله: « يكون من بعدي »، أي في الفاصلة الزمنية بين رحيله والى يوم القيامة كما هو المستفاد من قوله في مقدمة الحديث: «إن هذا الأمر لا ينقضي » كما في صحيح مسلم وغيره والصيغ الاخرى دالة على الأمر نفسه.

وعليه فالصفات والدلالات التي يشتمل عليها الحديث الشريف لا تنطبق على أكثر من إثني عشر شخصاً بعد رسول الله (ﷺ) والى يوم القيامة، وإلا لما حصر رسول الله (ﷺ) الأمر بهم. فمَنْ هم هؤلاء ؟

وللإجابة على هذا السؤال نرجع الى نصوص الحديث الشريف نفسه لمعرفة الصفات التي تحددها لهم ثم نلاحظ على مَن تنطبق.

إنّ الصفات التي تذكرها النصوص هي: امراءٌ ، قرشيون ، كونهم خلفاء، بقاء الإسلام عزيزاً بهم، قيام الدين بهم، قيّمون على الأمة، خذلان البعض لهم و تعريضهم للمعاداة. فلندرس كل واحدة من هذه الصفات.

إنّ معنى الإنتماء لقريش واضح ، وقد أجمعت معظم المذاهب

الإسلامية على اشتراطه في الإمام. أما صفة «الخليفة» أو «الأمير» فالمعنى المتبادر منها هو من يخلف رسول الله ( الله عني قيادة المسلمين أو من يلي أمرهم، فهل الوصف هذا يراد به من تولّى حكم المسلمين السياسي بعد وفاته ( علي )!.

من الواضح أنه لا يمكن حمل الوصف المذكور على هذا المعنى ، إذ إنّ هذا تنفيه أحاديث أخرى صحت حتى عند إخواننا أهل السنة وهي المصرحة بأن الخلافة بهذا المعنى لن تستمر بعد رسول الله ( الله الله الله عني المعنى الله المعنى الله المعنى المعنى عاماً ثم تصبح ملكاً كما في صحيحي البخاري ومسلم (١) . في حين أن الحديث الشريف يصرح باستمرار وجود هؤلاء الاثني عشر الى يوم القيامة. فلا معنى المحصر البحث عن مصاديق الحديث الشريف فيمن تولى حكم المسلمين بالفعل.

مرز ترقیق التأریخی دلالة الواقع التأریخی

يُضاف الى ذلك أن الواقع التأريخي الاسلامي ينفي أن يكون المقصود بالخليفة هذا المعنى، إذ ان عدد مَن وصل للحكم من المسلمين بعد وفاة رسول الله(ﷺ) وتسمى بهذا الاسم يفوق الإثني عشر بكثير.

أجل يمكن القول بأن الإثني عشر المقصودين في الحديث الشريف قد يكون بعضهم من هؤلاء الذين وصلوا الى الحكم وهم الجامعون للأوصاف الواردة في النصوص وليس مجرد تسلم حكم المسلمين بطريقة أو بأخرى يجعلهم مصداقاً للخلفاء والأمراء في هذا الحديث الشريف.

فإنَّ الخلافة والإمرةبالمعنىالمعروف والمتداول بين المسلمين هو أمر

<sup>(</sup>١) راجع في ذلك معجم أحاديث الإمام المهدي، ١٦ - ٢٨.

منقوض ومردود بتصريح الأحاديث الشريفة بسرعة زوال الخلافة بهذا المعنىٰ كما تقدم، ولأنه يستلزم أن يكونوا متفرقين علىٰ مدى التاريخ الإسلامي وهذا ما تنقضه الدلالات الأخرىٰ المستفادة من الحديث الشريف، لأن مصاديق هذا المفهوم قد انقطعت منذ مدة طويلة في حين أن الحديث ينص علىٰ استمرار وجود هؤلاء الخلفاء الإثني عشر الىٰ يوم القيامة دونما انقطاع كما سنرىٰ لاحقاً.

ولذلك لابد من حمل معنى «الخليفة» في هذا الحديث على ماهو أعمم من التولي المباشر للحكم السياسي، أي أن يكون المقصود خلافته (عَلِيلًا) في الوصاية على الدين والولاية على الأمة وهدايتها الى الصراط المستقيم سواء استلم الخليفة الحكم عملياً أو لم يستلمه، فالرسول (عَلِيلًا) كان يقوم بهذه المهمة عندماكان في مكة يتابع نشر دعوته بسرية وعندما أعلنها وتعرض للأذى من المشركين وعندما هاجر الى المدينة وأقام دولته وتولى حكومتها. فقد كان (عَلِيلًا) قيماً على الدين الحق حافظاً له وداعياً إليه في كل الأحوال، دون أن يكون لاستلامه الفعلي للحكم علاقة بإنجاز هذه المهمة وإن كان هو الأجدر باستلام الحكم في كل الأحوال.

وهذا ما يشير إليه تشبيهه (ﷺ) لهؤلاء الإثني عشر بنقباء بني اسرائيل وأوصياء موسى (ﷺ) كما في حديث ابن مسعود المروي في مسند أحمد بن حنبل وغيره (١). وهذا ما يدل عليه الحديث الشريف نفسه عندما يربط - في بعض نصوصه - بين وجودهم وبين قيام الدين أي حفظه ، فهم أوصياء رسول الله (ﷺ) وخلفاؤه في الوصاية على دينه والهداية إليه.

<sup>(</sup>١) مستد أحمد: ١/ ٣٩٨، المعجم الكبير للطبراني: ١١/ ١٩٥، المستدرك للحاكم: ١/ ٥٠١،

اتصال وجود الخلفاء الاثني عشر

وهذه الصفة -أي قيام الدين بهم - تدل على استمرار وجودهم ما بين وفاة رسول الله (عَلَيْهُ) ويوم القيامة، لأن القول بتفرقهم وخلو بعض الأزمان من أحدهم مع ربط قيام الدين بهم، يعني ضياع الإسلام وعدم قيامه في بعض الأزمان وهذا خلاف ما يدل عليه الحديث الشريف بعبارات من قبيل « لا يزال الإسلام عزيزاً ».

من هنا لا يمكن أن يكون مصداق الحديث الشريف أشخاصاً متفرقين على طول التأريخ الإسلامي بل يجب أن لا يخلو زمان من واحد منهم. فيكون وجودهم متصلاً.

كما ان صفة قيام الدين بهم تؤكد أن المعنى المراد من الخلافة لرسول الله (عَلَيْهُ) هو المعنى الشمولي المتقدم الذي يشمل بالدرجة الأولى الوصاية على الدين الحق وحفظه والدعوة له والهداية إليه، الأمر الذي يؤهلهم للقيمومة على الأمة والولاية الشرعية عليهم المنتزعة من الولاية النبوية كما في حديث الغدير المشار إليه.

وهذا يستلزم تحليهم بالدرجة العليا من العلم بالدين الحق والعمل على وفقه لكي يكونوا أهلاً لحفظه وهداية الخلق إليه، وهذا ما يشير إليه قوله (عَلَيْلُةً) في وصفه لهم: «كلهم يعمل بالهدئ ودين الحق» الوارد في ذيل بعض نصوص هذا الحديث الشريف(١).

وعلى ضوءما تقدم نفهم الصفة الاخرى التي يذكرها الحديث الشريف

<sup>(</sup>١) فتح الباري في شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني: ١٨٤/٣، باب الاستخلاف.

لهم وهي أنهم سيُعرضون للكثير من أشكال المعاداة والخذلان ـ ولو لم يكن كثيراً لما استحق الذكر ـ دون أن يضرهم ذلك ، فهذا العداء والخذلان لن يضرهم بمعنى أنه لا يصدهم عن تحقيق مهمتهم الأساسية بالحفاظ على قيام الدين وعزته رغم كل الصعاب وبقائه محفوظاً عندهم في كل الأزمان رغم أن الكيان السياسي للمسلمين تعرض لحقب تأريخية عديدة أصابه فيها الذل والهوان و تولى حكمه فيها أبعد الخلق عن معنى خلافة رسول الله (ميال) .

هذه هي صفات الخلفاء الأثمة الاثني عشر المستفادة من دلالات الحديث الشريف طبقاً لنصوصه المروية في أفيضل الكتب المعتمدة عند إخواننا أهل السنة ، فعلى من تنطبق؟

## ائمة العترة هم المصداق الوحيد

الواقع التأريخي يثبت أن المصداق الوحيد الذي تنطبق عليه هم الائمة الاثنا عشر من عترة النبي الأعظم ( الله عليه عليه عليه عليه الأعظم ( الله عليه عليه عليه عليه الأوصاف المستفادة من دلالات الحديث الشريف، كما سنشير لذلك فيما يلي:

#### أدلة التطبيق

أولاً: ان الحديث يدل بصورة واضحة على لزوم توفر تلك الأوصاف في هؤلاء الخلفاء الاثني عشر والتي تؤهلهم لكي يكون الدين قائماً بهم. بمعنى أن يكونوا جميعاً معبرين عن خط واحد ومنهج واحد في الدفاع عن الدين وحفظه و تبليغه \_كما فعل رسول الله ( على ) \_، وقد توفرت هذه الصفات في اثمة العترة النبوية الطاهرة الذين ثبت أن علوم النبي ( الله ) عندهم و ثبت عنه وصيته بالتمسك بهم للنجاة من الضلالة كما في حديث الشقلين ، وقد أخذ

الكثير من المسلمين \_ومنهم أئمة المذاهب الأربعة \_علوم الدين منهم كما هو ثابت تأريخياً وثبت في روايات مختلف الفرق الإسلامية لجوء الجميع إليهم وفقرهم إليهم في علوم الدين واستغناؤهم (ﷺ) عن الجميع في ذلك(١).

كما أثبتت سيرتهم تفانيهم في الدفاع عن الإسلام ونشر علومه وإغاثة المسلمين عندما هاجمتهم الغزوات الفكرية . واحتجاجاتهم على الملحدين وأرباب الديانات الأخرى مدونة في كتب المسلمين وهي تثبت حقيقة قيام الدين بهم وخلافتهم للرسول الأعظم (على في ذلك، وأهليتهم لقيادة المسلمين أيضاً كما صرح بذلك الذهبي مثلاً حيث قال بأهلية الإمام الحسن والحسين والسجاد والباقر (على ثم قال: وكذلك جعفر الصادق كبير الشأن من أئمة العلم كان أولى بالأمر من أبي جعفر المنصور ، وكان ولده موسى كبير القدر جيد العلم أولى بالخلافة من هارون (٢).

ثانياً: إنّ سيرتهم (المجاداة والخذلان دون أن يضر ذلك في قيامهم بإنجاز الخلفاء الإثني عشر للمعاداة والخذلان دون أن يضر ذلك في قيامهم بإنجاز مهمتهم الأساسية في حفظ الدين والدفاع عنه كما لاحظنا ذلك في الفقرة السابقة، ومن المعروف تأريخياً أنهم تعرضوا للأذى والملاحقة الشديدة من قبَل السلطات الحاكمة التي لم تألُ جُهداً لإبادتهم مثل ما جرئ في واقعة الطف للحسين (الميلاد) وأهل بيته وأصحابه وتعريضهم للسجن والاغتيال بالقتل أو السم الأمر الذي أدى في نهاية المطاف الى ضرورة غيبة خاتمهم الإمام

<sup>(</sup>١) راجع مثلاً «الإمام الصادق والمذاهب الأربعة» للشيخ أسد حيدر، وما ورد بشأنهم في تاريخ دمشق لابـن عساكر وفي تاريخ بغداد للخطيب البغدادي والصواعق المحرقة لابن حجر وسير أعـلام النـبلاء للـذهبي ووفيات الأعيان لابن خلكان وغيرها. وسائر من ترجم لهم (﴿الْكِثْلُو) من مختلف الفرق الإسلامية.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء: ١٢٠/ ١٢٠ وراجع ما جمعه الشيخ الطبرسي في كتاب الاحتجاج تبعد نماذج كشيرة لدفاعهم عن الإسلام بوجه الأفكار الدخلية.

الثاني عشر ( الله عن حفظ سنة جدهم ( الله على التعسف والقهر والعداء والخذلان لم يُثنهم عن حفظ سنة جدهم ( الله على الله عن حفلت الأحاديث المروية عنهم والمدونة في كتب علماء مدرستهم بكل ما يحتاجه الإنسان في مختلف شؤونه الفردية والاجتماعية (١).

ثاناً: تنطبق عليهم دلالة الحديث على استمرار وجودهم بصورة متصلة ما بين وفاة جدهم (علله وقيام الساعة، في سلسلة ذهبية لم تؤد الى قطعها كل حملات العداء والخذلان التي تعرّضوا لها، وإن أدت الى غيبة خاتمهم الإمام المهدي (علله في فاستمر دوره في حفظ الدين وقيامه بذلك من خلف استار الغيبة بأساليب متنوعة أثبتت أن الانتفاع بوجوده متحقق مثلما ينتفع بالشمس إذا غيبتها السّحب عن الأبصار كما ورد في الأحاديث الشريفة (٢).

وبذلك يتضح أن عقيدة مدرسة أهل البيت (بين كيف تفسر عدم تناسب طول الفترة الزمنية بين وفاة الرسول (تين وبين قيام الساعة، مع تحديد الحديث الشريف لعدد الخلفاء القيمين على الإسلام بإثني عشر رجلاً لا أكثر، يستمر وجودهم متصلاً الى يوم القيامة لأن قيام الدين يكون بهم.

وبذلك يكون الحديث الشريف من الأحاديث المتفق على صحتها بين المسلمين والدالة على وجود الإمام المهدي وغيبته لأنه لا ينطبق على غير الائمة الإثني عشر من أثمة العترة النبوية الذين أدى خذلانهم الى غيبة خاتمهم ( الله ) .

<sup>(</sup>١) جمعت هذه الأحاديث الشريفة في موسوعات ضخمة مثل بحار الأنوار للعكامة العجلسي ووسائل الشيعة للحر العاملي.

 <sup>(</sup>٢) مثل إصداره «التوقيعات» وهي الرسائل التيكان (الله الله عن الله الله الله الله ويجيب فيها عن اسئلتهم الدينية المختلفة وقد دونت كتب النيبة عدداً كبيراً منها، تجدها في كنتاب «كلمة الإسام المهدي» والصحيفة المهدوية وغيرها.

# الاتفاق على أن المهدي خاتم الخلفاء الاثني عشر

يؤيد ذلك موافقة عدد كبير من علماء أهل السنة لعقيدة أهل البيت ( المجينة في كون المهدي المنتظر هو الخليفة الثاني عشر من الخلفاء الإثني عشر الذين أخبر الرسول ( المجينة عن خلافتهم الدينية ، أمثال أبي داود في سننه (١) وابن كثير في تفسيره (٢) وغيرهم. وصرح بذلك المجمع الفقهي التابع للأمانة العامة لرابطة العالم الإسلامي في جوابه على استفتاء مسلم من كينيا بشأن الإمام الموعود ، حيث ورد في جواب المجمع : « هو [ المهدي الموعود ] آخر الخلفاء الراشدين الإثني عشر الذين أخبر عنهم النبي صلوات الله وسلامه عليه الخلفاء الراشدين الإثني عشر الذين أخبر عنهم النبي صلوات الله وسلامه عليه في الصحاح ... )(٣) .

ولعل مستندهم في ذلك حدايث الأمنة الظاهرة القائمة بأمر الله الذي يتحدث عن المصداق الذي يتحدث عنه حديث الائمة الاثني عشر الذي يصرح بأن آخر أمراء هذه الأمة الظاهرة هو المهدي الموعود كما سنلاحظ.

## ٣ ـ حديث الأمة الظاهرة القائمة بأمر الله

وهو من الأحاديث المشهورة المروية في الكتب الستة وغيرها من المجاميع الروائية المعتبرة عند إخواننا أهل السنة من طرق كثيرة فقد رواه مثلاً أحمد بن حنبل وحده من سبعة وعشرين طريقاً (١).

<sup>(</sup>١) راجع ما نقله الشيخ عبدالمحسن العباد في بحثه (عقيدة أهل السنّة والأثر في المهدي المنتظر) المسطبوع في مجلة الجامعة الاسلامية العدد الثالث، السنة الأولى، ذو القعدة ١٣٨٨ هـ.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم : ٢ / ٣٤ في تفسير الآية ١٢ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٣) راجع النسخة المصوّرة لفتوى رابطة العالم الاسلامي، المجمع الفقهي المنشورة في كتاب احاديث المهدي من مسند احمد بن حنبل : ١٦٢ ـ ١٦٦.

<sup>(</sup>٤) راجع كتاب «احاديث المهدي (طليك ) من مسند احمد بن حنبل» ، اعداد السيد محمد جواد الجلالي: ٦٨ ـ ٧٦.

فقد رواه البخاري في صحيحه بلفظ « لا يزال ناس من أمتي ظـاهرين حــتىٰ يأتيهم أمرالله وهم ظاهرون »(١).

ورواه البخاري في تأريخه ومسلم وأبـو داود وابـن مـاجة والتـرمذي وأحمد بن حنبل والحاكم وغيرهم بلفظ : «لا تزال طائفة من أُمتي علىٰ الحق حتىٰ يأتى أمر الله عزوجل»<sup>(٢)</sup>.

ورواه البخاري في صحيحه ومسلم وأحمد وابن ماجة بلفظ: « مّن يـرد الله به خيراً يفقهه في الدين ولن تزال [ من ] هذه الأمة أمة قائمة على أمر الله، لا يضرهم مّن خالفهم حتى يأتي أمر الله وهم ظاهرون على الناس »(٣).

ورواه مسلم وأحمد والحاكم وغيرهم عن جابر بن سمرة: «لا يزال هذا الدين قائماً تقاتل عليه عصابة من المسلمين حتى تقوم الساعة »(١). وفيه أنه (ﷺ) قال ذلك في حجة الوداع، وجابر هو نفسه راوي حديث الاثمة الإثني عشر من قريش، وفي رواية لمسلم: «لا تزال عصابة من أمتي يُقاتلون على أمر الله قاهرين لعدوهم لا يضرهم من خالفهم حتى تأتيهم الساعة وهم على ذلك »(٥).

وفي رواية لأبي داود وأحمد والحاكم وغيرهم بلفظ: «لا تبرح عصابةً من أمتي ظاهرين على الحقّ لا يبالون من خالفهم حتى ينخرج المسيح الدجال فيقاتلونه»(٦).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ٢٥٢/٤.

<sup>(</sup>٢) تاريخ البخاري: ١٢/٤ حديث ١٧٩٧، صحيح مسلم:١٥٢٣/٣، حديث ١٩٢٠، وسنن أبي داود: ١٧/٤، حديث ٢٢٢٦ و احمد بن حنبل في حديث ٢٠١٤ و ابن ماجة: ١/٥ باب ١ حديث ١٠، والترمذي: ١٤/٤،٥ حديث ٢٢٢٦ و احمد بن حنبل في مسنده: ٢٢١/٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري: ١٦٧/١، وصحيح مسلم: ١٥٢٤/٣ حديث ١٠٢٧، ومسند أحـمد: ١٠١/٤، وابـن مـاجة: ١/٥ باب ١حديث ٧.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم: ١٩٢٤ حديث ١٩٢٢، مسند أحمد: ١٩٢٥، ١٤، ومستدرك الحاكم: ١٤٩٤٤.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم: ١٥٢٤/٣، ١٥٢٥ باب ٥٣، حديث ١٩٢٤.

<sup>(</sup>٦) مسند أحمد: ٢٤/٤، سنن أبي داود: ٢/٤، حديث ٢٤٨٤، ومستدرك الحاكم: ٢١/٢.

وفي رواية للبخاري في تأريخه وأحمد في مسنده ورجاله كلهم ثقات كما قال الكشميري في تصريحه بـلفظ: «لا تـزال طـاثفة مـن أمـتي عـلئ الحـق طـاهرين عـلئ مـّـن نــاواهـم حـتئ يـأتي أمر الله تـبارك وتعالى، ويـنزل عـيسئ بـن مريم »(١).

وفي رواية لمسلم وأحمد: «لا تزال طائفة من أمتي على الحق ظاهرين الى يوم القيامة ، قال: فينزل عيسى بن مريم ( الله عنول أميرهم: تعال صلّ بنا، فيقول: لا ، إن بعضكم على بعضٍ أمير ليكرم الله هذه الأمة »(٢).

والحديث الشريف جاء في حجة الوداع كما يصرح بذلك جابر بن سمرة فيما رواه عنه مسلم وأحمد والحاكم كما تقدم، وهذه الحجة هي نفسها التي بلغ فيها رسول الله (عَلَيْمُ) أحاديث الثقلين والغدير والاثمة الإثني عشر، لذا فهو يأتي في إطار التخطيط النبوي لهداية المسلمين الى ما يحفظ مسيرتهم بعده أو ما ينقذهم من الضلالة وميتة الجاهلية، فهو غير بعيد عن أجواء الأحاديث السابقة.

على أن من الواضح للمتدبر في هذا الحديث الشريف وحديث الاثمة الإثني عشر أن كليهما يتحدثان عن مصداق واحد لا أكثر، كما هو مشهود في اشتراكهما في ذكر صفات تتحدث وتهدي الى مصداق واحد، خاصة ما يصرح بربط قيام الدين وحفظه بوجود هذه الأمة الظاهرة القائمة بأمر الله في الحديث الثاني وبوجود الأثمة الاثني عشر في الحديث الأول. لأن ذلك يعني امتلاك هذه الجهة للقيمومة على الدين ومرجعيتها في معرفة حقائق

<sup>(</sup>١) تاريخ البخاري: ٥١/٥ حديث ١٤٦٨، مسند أحمد: ٢٩/٤.

 <sup>(</sup>٢) معجم أحاديث الإمام المهدي: ١/ ٥١ - ١٨، وقد ذكر لكل حديث الكثير من المصادر من المجاميع
 الروائية المعتبرة عند أهل السنة وقد اخترنا بعضها من المئن والبعض الآخر من الهوامش.

الدين الحق وتعريضها بسبب ذلك للمعاداة والخذلان وهذا ما يشترك الحديثان في ذكره وفي التصريح بعدم إضراره في أصل مهمة هذه العصابة وهي الدفاع عن الدين الحق وحفظه.

ويؤكد حديث الأمة الظاهرة صراحة -فيما تقدم من نصوصه -مادل عليه حديث الاثمة الإثني عشر ضمنياً من استمرار وجود هؤلاء الأئمة الى يوم القيامة وكذلك من أن مهمتهم الأساسية خلافة رسول الله (عَيَالِيُّ) في الدفاع عن الدين الحق وحفظه دون أن يؤثر في إنجاز أصل هذه المهمة استلامهم الفعلى للحكم أو عدم استلامه وإن كانوا هم الأجدر بذلك.

كما أنه يصرح بأن خاتم أمراء هذه الأمة الظاهرة هو الإمام المهدي الموعود \_كما دل على ذلك ضمنياً حديث الاثمة الإثني عشر \_، فهو يصرح باستمرار وجودها إلى نزول عيسى (هذ) ومناصرته لأميرها وصلاته خلفه وهذه الحادثة ترتبط بالإمام المهدي \_عجل الله فرجه \_باتفاق المسلمين.

ويصرح حديث الأمة الظاهرة بلزوم أن يكون هؤلاء الائمة الإثنا عشر ائمة حق قائمين بأمر الله كما تصرح بذلك النصوص المتقدمة، فهم يمثلون خطأ واحداً منسجماً في خلافة رسول الله الحقيقية والوصاية على شريعته، خطآ متصلاً دون انقطاع الى يوم القيامة، وهذا ما لا ينسجم بحالٍ من الأحوال مع تأريخ خلفاء الدولة الاسلامية الذين حكموها فعلاً. لذلك فإن جميع الذين غفلوا عن هذه الدلالات في الحديثين المتقدمين وسعوا للعثور على مصاديق الائمة الإثني عشر في الذين وصلوا للحكم بعد رسول الله ( الله على على على على على عدية ولم يستطيعوا تقديم مصداق معقول ينسجم مع دلالات هذه الأحاديث الشريفة ولا مع الواقع التأريخي. فتعددت آراؤهم وعمدوا الى تأويلات باردة لما صرحت به الأحاديث الشريفة الأمر الذي

يتعارض بالكامل مع هدف الرسول الأكرم (ﷺ) من إخبار المسلمين بهؤلاء القائمين بأمر الله وهو الهداية إليهم وإرجاعهم ودعو تهم للتمسك بهم.

فأي انسجام في الخط والمنهج وتمثيل الدين الحق والصدق في التعبير عن خلافة رسول الله (ﷺ) بين الإمام على (ﷺ) ومعاوية، أو بين الإمام الحسين (ﷺ) ويزيد بن معاوية لكي يعتبروهم جميعاً من هؤلاء من الخلفاء الإثني عشر الذين يقوم بهم الدين ؟! وكيف يمكن القول بأن أمثال يزيد بن معاوية أو الوليد بن عبدالملك يمكن أن يصدق عليهم الوصف النبوي للأمة الظاهرة والائمة الاثني عشر بأنهم على الحق وقائمين بأمر الله وخلفاء رسوله وكيف ذاك وسيرتهم شاهدة بأنهم أبعد الناس عن العلم بالدين وممثلي نهج رسول الله (ﷺ).

هذا بعض ما يُقال بشأن المصاديق التي عرضها للائمة الإثني عشر العلماء الذين راعوا دلالة الأحاديث على اتصال سلسلة هؤلاء الائمة وأغفلوا عدم انطباق الصفات الأخرى عليهم كما لاحظنا. يُضاف الى ذلك إغفالهم لتصريح الأحاديث باستمرار وجود هؤلاء الائمة الى يوم القيامة؛ إذ إنّ المصاديق التي عرضوها تنتهي بإنتهاء العصر الأموي (١)!

أما الذين سعوا لمراعاة الصفات الأخرى فيمن حكموا المسلمين فقد أغفلوا دلالة الحديث على استمرار وجودهمدون انقطاع إذ تركوا الخلفاء الذين أعقبوا معاوية الى عمر بن عبدالعزيز ليجعلوه خامس أو سادس الإثني عشر وتركوا ما بعده الى هذا أو ذاك من الخلفاء العباسيين ممن رأوهم أقرب

 <sup>(</sup>١) وهذا أضعف الآراء وأبعدها عن دلالات الحديث الشريف ورغم ذلك رجحه ابن بـــاز فــي تــمليقه عــــلئ
محاضرة الشيخ عبدالمحسن العباد عن المهدي الموعود، راجع مجلة الجامعة الاسلامية المدد الثالث، السنة
الأولئ، ذو القعدة ١٣٨٨ هـ.

الى الصفات التي يذكرها الحديث ورغم ذلك لم يكتمل العدد حتى قال السيوطي بأن المتبقي اثنان منتظران أحدهما المهدي الموعود والثاني لم يعرفه هو ولا غيره (١)!!

وماكانوا بحاجة الى كل هذه التأويلات الباردة والمتاهات المحيرة لو تدبروا بموضوعية في تلك الأحاديث الشريفة واستندوا الى مدلولاتها الواضحة التي تنظبق بالكامل على الائمة الإثني عشر من عترة رسول الله ( على القول بعدم انقطاع سلسلتهم الى يوم القيامة في ظل القول بوجود الإمام الثاني عشر المهدي الموعود ( الله ) وغيبته وقيامه حتى في ظل غيبته عن الأبصار بمهام حفظ الدين ولو بأساليب خفية لكنها كاملة في إتمام حجة الله على خلقه كما دلت على ذلك الأحاديث المتقدمة وتدل عليه أيضاً الأحاديث اللاحقة.

# ٤ \_أحاديث عدم خلو الزمان من الإمام القرشي المنقذ من الميتة الجاهلية

وهي أيضاً من الأحاديث الشريفة المروية من طريق الفريقين ، نختار منها المروي في الكتب المعتبرة عند أهل السنة ، فقد روى البخاري ومسلم في صحيحيهما وأحمد بن حنبل في مسنده وغيرهم بأسانيدهم عن رسول الله (عَلَيْ ) أنّه قال: «لا يزال هذا الأمر في قريش ما بقي من الناس اثنان» (٢).

وروىٰ البخاري في تأريخه وأحمد في مسنده وابن حبان في صحيحه

<sup>(</sup>١) وهذا من أطرف الآراء، راجع أضواء على السنة المحمدية للشيخ محمود أبو ريّة : ٢١٢، وراجع أيضاً في متاقشة هذه الآراء ما ذكره الشيخ لطف الله الصافي في كتابه منتخب الأثر: في الهامش، ودلاقـل الصـــدق للشيخ محمد حسن المظفر، ٢: ٣١٥ وما بمدها، وما أورده الحكيم صدر الدين الشيرازي في شرح أصــول الكافي : ٤٦٣ ـ ٤٧٠ من الطبمة الحجرية.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: ١/ ٧٨، صحيح مسلم: ٣/ ١٤٥٢، مسند أحمد: ٢/ ٢١، ٢/ ١٣ بطريق آخر.

وابن أبي شيبة في مسنده والطيالسي في مسنده وأبو يعلى والطبراني والبـزار وابن أبي شيبة في مسنده وأبو يعلى والطبراني والبـزار والهيثمي وغيرهم بألفاظ متقاربة وأسانيد عديدة عن رسول الله (ﷺ) أنّه قال واللفظ للطيالسي : « مَن مات بغير إمام مات ميتةً جاهلية ، ومَن نزع يداً من طاعة جاء يوم القيامة لا حجة له »(١).

وعلق ابن حبان على الحديث موضحاً معناه بقوله: قبال أبو حاتم: قوله (ﷺ): «مات ميتة الجاهلية» معناه: من مات ولم يعتقد أن له إماماً يدعو الناس الى طاعة الله حتى يكون قوام الإسلام به عند الحوادث والنوازل، مقتنعاً في الإنقياد على من ليس نعته ما وصفنا مات ميتة جاهلية (٢).

# معنىٰ «الأمر » في الكتاب والسنة

إنّ الحديث الأول قد صرّح بيقاء «الأمر» في قريش ما بقي البشر على الأرض فلا تخلو الأرض من قرشي يكون له « الأمر » ، فما هو المقصود من « الأمر » هنا ؟ ! وهل يمكن تفسيره بالاستلام الفعلي للحكم الظاهري للمسلمين ؟ !

الجواب: أنّ الواقع التأريخي ينفي هذا التفسير، وعلى الأقل منذ سقوط المخلافة العباسية الى اليوم لم يكن حكم المسلمين لقرشي كما هو معلوم، لذا لا يمكن تفسير «الأمر» بغير القول بمعنى الخلافة العامة لرسول الله (ﷺ) في الوصاية على الدين وحفظه والدفاع عنه وهداية الخلق إليه، الأمر الذي يؤهل صاحبه لقيادة المسلمين والحكم الظاهري، فالأمر هنا هو من نوع «

<sup>(</sup>١) تاريخ البخاري: ٦/ ٤٤٥ ، مسند احمد: ٣/ ٤٦٦ ، صحيح ابن حبان: ٧/ ٤٩، مسند الطيالسي : ١٢٥٩ الحديث رقم ١٩٦٣ مسند ابن أبي شيبة: ١٥/ ٣٨، المعجم الكبير للطبراني: ١١/ ٣٥٠،مجمع الزوائد: ٢/ ٢٥٢ ، عن أبي يعلى والبزار والطبراني.

<sup>(</sup>٢) صحيح ابن حبان: ٧/ ٤٩.

الأمر » الوارد في سورة النساء في آية الطاعة، وهي قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الذَينَ آمنُوا أَطْيِعُوا اللهِ وأَطْيِعُوا الرسولُ واوُولِي الأمر منكم ﴾ (١) ، وهي الآية الدالة على عصمة أُولِي الأمر لاشتراكهم في الأمر بالطاعة مع الرسول (عَلَيْكُ) ولأن: «الله تعالىٰ أمر بطاعة أُولِي الأمر على سبيل الجزم والقطع في هذه الآية، ومَن أمر بطاعته على سبيل الجزم والقطع لابد وأن يكون معصوماً عن الخطأ...كما قال الفخر الرازي في تفسيره (٢).

فلابد أن يكون في زماننا الحاضر أيضاً قرشي يكون له « الأمر » هذا ويقوم به الدين ويتحلى بالعصمة ويخلف رسول الله (عَلَيْلُ) في مهمة حفظ الدين والهداية إليه إذ لا يخلو زمان من مصداق لذلك كما ينص الحديث الشريف المتقدم، وحيث إنه لا يوجد إمام ظاهر يدعي ذلك فلابد من القول بوجوده واستتاره وغيبته وقيامه بمهمة حفظ الدين تصديقاً للحديث الشريف وهذه هي عقيدة أهل البيت (على في المهدي وغيبته.

يُضاف الى ذلك أن أحاديث الخلفاء الإثني عشر قد حصرت عدد خلفاء الرسول بهذا المعنى الى يوم القيامة باثني عشر، وقد اتضحت دلالتها على وجود الإمام المهدي وغيبته، لذلك يكون حديث عدم خلو الزمان من الإمام القرشي مؤكداً لهذه الدلالة.

والدلالة نفسها يمكن التوصل إليها من أحاديث وجوب معرفة إمام الزمان وإتباعه والتي تقدم نموذج لها، حيث تنص على أن لا حجة يـوم القيامة لمن عمي عن معرفته وخرج عن طاعته كما رأينا، لذا فلا مناص من

<sup>(</sup>١) النساء (٤): ٥٩ .

 <sup>(</sup>٢) التقسير الكبير: ١٠/ ١٤٤، وراجع البحث المقصل الذي أورده العلامة الطباطبائي في تفسير هذه الآية
 الكريمة ودلالاتها في تفسير الميزان: ٤/ ٣٨٧- ٤٠١.

القول بحتمية وجوده وإمكانية التعرف عليه والتمسك بعرى طاعته وإلا لما كان للاحتجاج الإلهي على الغافلين عن معرفته وطاعته معنى، إذْكيف يكون الاحتجاج بمن لا وجود له.

وحيث إن أمر الطاعة له مطلق فهو دال على عصمته ويتؤكده صدر الحديث على أن عدم معرفته والتمسك به يقود الى ميتة الجاهلية، وأن طاعته واجبة لأنه يدعو الى طاعة الله وبه يكون قوام الإسلام كما صرح بذلك ابن حبان فيما نقله عن أبي حاتم من دلالة الحديث الواضحة، ولذلك صرح أبو حاتم بأن طاعة غيره ممن لم يتصف بهذه الصفات تؤدي الى ميتة الجاهلية. وهذا هو المستفاد من الحديث الأول فالدلالة مشتركة وتكون المحصلة: حتمية وجود إمام معصوم قرشي يكون الإسلام به قائماً يدعو الى طاعة الله ويكون له الأمر ويتحمل مسؤولية حفظ الدين الحق، وحيث إنّ مثل هذا الإمام غير ظاهر فلابد من القول بغيبته وقيامه بهذه المهام من خلف أستار الغيبة الى حين زوال الأسباب التي أدت الى غيبته فيظهر حينئذ ليقيم الدولة العادلة على أساس قيم الدين الذي حفظه.

ولا يمكن القول بتعدد الغائبين لأن أحاديث الائمة الإثني عشر حصرت عدد خلفاء الرسول (عَلَيْلُ) بهذا العدد وثبت أن المصداق الوحيد الذي تنطبق عليه الشروط المستفادة من دلالات هذه الأحاديث هم أئمة أهل البيت النبوي، وقد ثبتت وفاة الائمة الأحد عشر ولم يبق إلا خاتمهم المهدي الموعود (١) فلابد من القول باستمرار وجوده الى يوم القيامة استناداً الى

<sup>(</sup>١) يُلاحظ هنا أن كل المؤرخين من مختلف المداهب الإسلامية الدين ترجموا للائمة الاثني عشر من أهــل البيت(الليكيناً) ذكروا تواريخ وفيات الائمة الأحد عشر باستثناء المهدي بن الحسن العسكري فقد ذكروا تأريخ ولادته فقط. وهذا الأمر يصدق حتى على الدين لم يقولوا بأنه هو المهدي الموعود المبشر به فسي

الأحاديث المتقدمة، ولأن الصحيح من الأقوال هو أن الأرض لا تخلو من حجة كما يقول ابن حجر العسقلاني في شرحه لصحيح البخاري: وفي صلاة عيسى ( ولله ابن حجر العسقلاني في شرحه لصحيح البخاري: وفي صلاة عيسى ( ولله الله الله الله الله الأمة مع كونه في آخر الزمان وقرب قيام الساعة دلالة للصحيح من الأقوال: «ان الأرض لا تخلو من قائم لله بحجة .» ، والله أعلم (١).

ولابد من الإشارة هنا الى أن الدلالات المستفادة من هذه الأحاديث الشريفة على وجود المهدي الإمامي وغيبته هي دلالات واضحة إلا أن مما أثار بعض الغموض عليها وأوجد الحاجة الى الاستدلال عليها والتحليل المفصل لها هو السكوت عنها والتعتيم عليها أو محاولات تأويلها وصرفها عن المصداق الحقيقي بسبب طغيان الخلافات السياسية التي شهدها العالم الإسلامي وانعكاساتها على الأمور العقائدية وهو السبب نفسه الذي أدى الى إحجام بعض المحدثين عن نقل وتدوين طائفة أخرى من الأحاديث التي صحت عن رسول الله ( التي صرحت بما أشارت إليه هذه الأحاديث وشخصت مصاديقها، لأن المصالح السياسية للحكام الأمويين والعباسيين منعت من اشتهار مثل هذه الأحاديث ومنعت من انتشار الكتب التي تنقلها .

صحاح الأحاديث النبوية.

<sup>(</sup>١) فتح الباري بشرح صحيح البخاري لابن حجر العقسلاني: ٦/ ٣٨٥.



## وكيه فصول،

الفصل الأولى.



نشأة الإمام محمّد المهدي (ﷺ)

الفصل الثاني .

مراحل حياة الإمام الممدي (ﷺ)

الفصل الثالث.

الإمامالممدي في ظل أبيه ﴿ الْبُيْكِ )



# الفقضا كألأوّل

## نشأة الإمام محمّد بن الدسن المهدي رهي )

### تأريخ الولادة

ولد ـ سلام الله عليه ـ في دار أبيه الحسن العسكري (الله في مدينة سامراء أواخر ليلة الجمعة الخامس عشر من شعبان وهي من الليالي المباركة التي يُستحب إحياؤها بالعبادة وصوم نهارها طبقاً لروايات شريفة مروية في الصحاح مثل سنن ابن ماجة وسنن الترمذي وغيرهما من كتب أهل السنة (۱) إضافة الى ما روي عن ائمة أهل البيت (۱۹۲۸).

وكانت سنة ولادته (٢٥٥ هـ) على أشهر الروايات، وثمة روايات أخرى تذكر أن سنة الولادة هي (٢٥٦ هـ) أو (٢٥٤ هـ) مع الاتفاق على يومها وروي غير ذلك، إلا أن الأرجح هو التأريخ الأول لعدة شواهد، منها وروده في أقدم المصادر التي سجلت خبر الولادة وهو كتاب الغيبة للشيخ الثقة الفضل بن شاذان الذي عاصر ولادة المهدي ( الله و توفي قبل وفاة أبيه الحسن

<sup>(</sup>۱) راجع مثلاً مسند أحمد بن حنبل: ۲/ ۱۷٦، سنن ابن ماجة: ۱/ ٤٤٤ ـ ٤٤٥، فيض القدير: ٤/ ٤٥٩، سنن الترمذي: ٣/ ١١٦،كنز العمال: ٣/ ٤٦٦ وغيرهاكثير.

<sup>(</sup>۲) ثواب الأعمال للشيخ الصدوق : ۱۰۱، مصباح المتهجد للشيخ الطوسي : ۷٦٢، إقبال الأعمال للسيد ابــن طاووس : ۷۱۸.

العسكري (المشيخة) بفترة وجيزة (١)، ومنها أن معظم الروايات الأخرى تذكر أن يوم الولادة كان يوم جمعة منتصف شهر شعبان وإن اختلفت في تحديد سنة الولادة، ومن خلال مراجعتنا للتقويم التطبيقي (٢) وجدنا أن النصف من شعبان صادف يوم جمعة في سنة (٢٥٥ هـ) وحدها دون السنين الأخرى المذكورة في تلك الروايات.

ومثل هذا الاختلاف أمر طبيعي جار مع تواريخ ولادات ووفيات آبائه وحتى مع جده الرسول الأعظم (ﷺ) ، دون أن يؤثر ذلك على ثبوت ولادتهم (ﷺ) ، كما أنه طبيعي للغاية بملاحظة سرية الولادة عند وقوعها حفظاً للوليد المبارك كما سنلاحظ ذلك لاحقاً.

تواتر خبر ولادته (ۓ)

روى قصة الولادة أو خبرها الكثير من العلماء بأسانيد صحيحة أمثال أبي جعفر الطبري والفضل بن شاذان والحسين بن حمدان وعلي بن الحسين المسعودي والشيخ الصدوق والشيخ الطوسي والشيخ المفيد وغيرهم، ونقلها بصورة كاملة أو مختصرة أو نقل خبرها عدد من علماء أهل السنة من مختلف المذاهب الإسلامية أمثال نورالدين عبدالرحمن الجامي الحنفي في شواهد النبوة والعلامة محمد مبين المولوي الهندي في وسيلة النجاة والعلامة محمد

<sup>(</sup>٢) نقصد بالتقويم التطبيقي التقريم الذي يطبق بين أيام تقويم السنة الشمسية مع ما يصادفها من أيام تقويم السنة القمرية، وقد أعدت عدة تقاويم من هذا النوع على شكل كتب أو برامج كومبيوترية حددت ما يصادف كل يوم من أيام السنة الهجرية القمرية مع تقويم السنة الهجرية الشمسية والسنة الميلادية الشمسية، وقد راجعنا في البحث التقويم التطبيقي الذي أصدرته جامعة طهران والذي يبدأ بالتطبيق من اليوم الأوّل من السنة الأولى لهجرة النبي الأكرم (عُلِيَّرَةُ ) أنى نهاية القرن الهجري الخامس عشر.

خواجه بارسا البخاري في فصل الخطاب والحافظ سليمان القندوزي الحنفي في ينابيع المودة، كما نقل خبر الولادة ما يناهز الماثة وثلاثين من علماء مختلف الفرق الإسلامية بينهم عشرات المؤرخين ستة منهم عاصروا فترة الغيبة الصغرى أو ولادة الإمام المهدي (علله)، والبقية من مختلف القرون الى يومنا هذا في سلسلة متصلة وهذا الاحصاء يشمل جانباً من المصادر الإسلامية وليس كلها. وبين هؤلاء عدد كبير من العلماء والمؤرخين المشهورين أمثال ابن خلكان وابن الأثير وأبي الفداء والذهبي وابن طولون الدمشقي وسبط ابن الجوزي ومحي الدين بن عربي والخوارزمي والبيهقي والصفدي واليافعي والقرماني وابن حجر الهيثمي وغيرهم كثير. ومثل هذا الإثبات مما لم يتوفر لولادات الكثير من أعلام التأريخ الإسلامية الإثبات مما لم يتوفر لولادات الكثير من أعلام التأريخ الإسلامية (۱).

### كيفية وظروف الولادة

يُستفاد من الروايات الواردة بشأن كيفية ولادته (الله)، أن والده الإمام الحسن العسكري ـ سلام الله عليه ـ أحاط الولادة بالكثير من السرية والخفاء، فهي تذكر أن الإمام الحسن العسكري قد طلب من عمته السيدة حكيمة بنت الإمام الجواد أن تبقى في داره ليلة الخامس عشر من شهر شعبان واخبرها بأنه سيُولد فيها إبنه وحجة الله في أرضه، فسألته عن أمه فأخبرها أنها نرجس فذهبت إليها وفحصتها فلم تجد فيها أثراً للحمل، فعادت للإمام واخبرته بذلك، فابتسم (الله وبين لها أن مثلها مثل أم موسى (الله التي لم يظهر حملها ولم يعلم به أحد الى وقت ولادتها لأن فرعون كان يتعقب أولاد بني إسرائيل خشية من ظهور موسى المبشر به فيذبح ابناءهم ويستحي نساءهم، وهذا

<sup>(</sup>١) راجع تفصيلات أقوالهم في الاحصائية التي أوردها السيد ثـامر العـميدي فـي كـتابه دفـاع عـن الكـافي: ٥٣٥/١ - ٥٩٢ .

الأمر جرى مع الإمام المهدي (عليه ) أيضاً لأن السلطات العباسية كانت ترصد ولادته إذ قد تنبأت بذلك طائفة من الأحاديث الشريفة كما سنشير لاحقاً.

ويُستفاد من نصوص الروايات أن وقت الولادة كان قبيل الفجر وواضح أنّ لهذا التوقيت أهمية خاصة في إخفاء الولادة؛ لأن عيون السلطة عادةً تغط في نوم عميق. كما يُستفاد من الروايات أنه لم يحضر الولادة سوى حكيمة التي لم تكن تعرف بتوقيتها بشكل دقيق أيضاً (١).

وتوجد رواية واحدة يرويها الشيخ الطوسي في كتاب الغيبة تصرح باستقدام عجوز قابلة من جيران الإمام لمساعدة حكيمة في التوليد مع تشديد الوصية عليها بكتمان الأمر وتحذيرها من إفشائه (٢).

#### الإخبار المسبق عن خفاء الولادة

أخبرت الكثير من الأحاديث الشريفة بأن ولادة المهدي من الحسن العسكري ستُحاط بالخفاء والسرية ، ونسبت الإخفاء الى الله تبارك وتعالى وشبهت بعضها إخفاء ولادت باخفاء ولادة موسى وبعضها بولادة ابراهيم (المنه المنه على الله الإخفاء بحفظه (المنه على عنه الله الإخفاء بحفظه (المنه عنه على المنه المنه عنه الله المنه ا

فمثلاً روى الشيخ الصدوق في إكمال الدين والخزاز في كفاية الأثـر مسنداً عن الإمام الحسن بن على (﴿﴿إِلَهُ صَمن حديث قال فيه:

« أما علمتم أنه ما منّا إلا وتقع في عنقه بيعة لطاغية زمانه، إلا القائم الذي يـصلّي عيسى بن مريم خلفه ؟! وإن الله عز وجل يُخفي ولادته ويغيّب شخصه لئلًا يكون لأحد في

<sup>(</sup>١) واجع الروايات التي جمعها السيد البحراني بشأن قصة الولادة من المصادر المعتبرة في كتابه تبصرة الولي : ٦ وما بعدها، وكذلك التلخيص الذي أجراء الميرزا النوري في النجم الثاقب: ٢/ ١٥٣ وما بعدها، وراجع غيبة الشيخ الطوسي الفصل الخاص باثبات ولادة صاحب الزمان (﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى ال

<sup>(</sup>٢) غيبة الشيخ الطوسي: ١٤٤.

عنقه بيعة إذا خرج، ذلك التاسع من ولد أخي الحسين ابن سيدة النساء يطيل الله عمره في غيبته ثم يظهره بقدرته...» (١).

وفي حديث رواه الصدوق بطريقين عن الإمام علي ( الله الله علي ١٠٠٠ ) القائم منا إذا قام لم يكن لأحد في عنقه بيعة ، فلذلك تخفئ ولادته ويغيب شخصه » (٢).

وروى عن الإمام السجاد ( الله قال: «في القائم منا سنن من الأنبياء ... وأما من ابراهيم فخفاء الولادة واعتزال الناس....» (٣).

وروي عن الإمام الحسين ( الله الله قال: « في التاسع من ولدي سنّة من يوسف وسنّة من موسئ بن عمران وهو قائمنا أهل البيت يصلح الله أمره في ليلة واحدة » (٤).

وروى الكليني في الكافي بسنده عن الإمام الباقر (機) أنه قال \_ في حديث \_: «انظروا من خفي [عمي] على الناس ولادته فذاك صاحبكم، إنه ليس منا أحد يشار إليه بالأصابع ويمضغ بالألسن إلا مات غيضاً أو رغم أنفه »(٥).

والأحاديث بهذا المعنى كثيرة والكثير منها مروي بأسانيد صحيحة تخبر صراحة ـ وقبل وقوع ولادة الإمام المهدي ( الله عنه المنه وقبل وقوع على صحتها حتى لوكان في أسانيد بعضها ضعف أو دلالة وجدانية صريحة على صحتها حتى لوكان في أسانيد بعضها ضعف أو مجهولية لأنها أخبرت عن شيء قبل وقوعه ثم جاء الواقع مصدقاً لما أخبرت عنه، وهذا ما لا يمكن صدوره إلا من جهة علام الغيوب تبارك وتعالى الأمر الذي يثبت صدورها عن ينابيع الوحي وبإخبار من الرسول الأكرم ( المنه الله كرم ( المنه الله كرم ).

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٥٦٥ كفاية الأثر: ٣١٧.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين : ٣٠٣

<sup>(</sup>٣) كمال الدين: ٣٢١ ـ ٣٢٢.

<sup>(</sup>٤)كمال الدين : ٣١٦.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ١/ ٢٧٦.

#### خفاء الولادة علامة المهدي الموعود(ۓ)

ويُلاحظ أن هذه الأحاديث الشريفة تصرح بأنّ خفاء الولادة من العلائم البارزة المشخصة لهوية المهدي الموعود والقائم من ولد فاطمة الذي بشرت به الأحاديث النبوية، وهذا أحد الأهداف المهمة للتصريح بذلك وهو تعريف المسلمين بإحدى العلائم التي يكشفون بها زيف مزاعم مدّعي المهدوية كما شهد التأريخ الإسلامي الكثير منهم ولم تنطبق على أي منهم هذه العلامة ، فلم تُخطُ ولادة أي منهم بالخفاء كما هو ثابت تأريخياً (۱).

<sup>(</sup>١) ذكر تراجمهم الدكتور محمد مهدي خان مؤسس صحيفة الحكمة في القاهرة في كتابه «باب الأبواب» الذي خصص جانباً منه لدراسة حركات أدعياء المهدوية.

ومن الواضح أنّ مجرد احتمال صحة هذه الأحاديث كان كافياً لدفعهم نحو إبادته، فكيف الحال وهم على علم راجح بذلك خاصة وأن ليس بين المسلمين سلسلة تنطبق عليهم مواصفات تلك الأحاديث الشريفة مثلما تنطبق على هؤلاء الاثمة الإثني عشر (هين كما لاحظنا مفصلاً في البحوث السابقة ؟!

وعلى ضوء هذه الحقيقة يمكن أن نفهم سر ظاهرة قصر الأعمار التي ميزت تأريخ الاثمة الثلاثة الذين سقوا الإمام المهدي (للهذ) من آبائه، فقد أستشهد ابوه العسكري وهو ابن ثمان وعشرين (١) واستشهد جده الإمام الهادي وهو ابن أربعين سنة (٢) واستشهد الإمام الجواد وهو ابن خمس وعشرين سنة (٣)، وهذه ظاهرة جديرة بالدراسة، وتكفي وحدها للكشف عن المساعي العباسية الحثيثة لإبادة هذا النسل للحيلولة دون ظهور المهدي الموعود (١) حتى لولم يسجل التأريخ محاولات العباسيين لاغتيال وقتل هؤلاء

<sup>(</sup>١) القصول المهمة لابن الصباغ المالكي: ٢٨٨.

<sup>(</sup>٢) مروج الذهب للمسعودي: ٤/ ١٦٩.

<sup>(</sup>٣) القصول المهمة لابن الصباغ المالكي : ٢٧٦.

يـقول الإمـام الحسـن العسكـري معللاً هـذه الحرب المحمومة ضدهم ( الله عنه عنه معاصره الشيخ الثقة الفضل بن شاذان:

<sup>(</sup>١) واجع الفصل الخاص بذلك في كتاب حياة الإمام العسكري ( الله في الشيخ الطبسي: ٢١١ - ٤٢٤.

 <sup>(</sup>٢) إثبات الهداة للحر العاملي: ٣/ ٥٧٠، منتخب الأثر للشيخ لطف الله الصافي : ٣٥٩ ب ٣٥٦ عن كشف
الحق للخاتون آبادي وبديله ما يدل عليه من سائر الأخبار غير القليلة .

# للفضيل ألفاني

## مراحل حياة الإمام المهدي(ﷺ)

تنقسم حياة كل إمام معصوم بشكل عام الى قسمين رئيسين : القسم الأوّل: حياته قبل تسلّمه مهام الإمامة والزعامة.

القسم الثاني: حياته بعد تسلّمه لمهام الإمامة والزعامة.

وبالإمكان تقسيم كل منهما الى مراحل.

وبناءً على هذا تنقسم حياة الإمام المهدي (ﷺ) الى أربع مراحل متمايزة، وهي:

المرحلة الأولى: حياته في ظل أبيه أي من الولادة سنة (٢٥٥ هـ) حتى يوم استشهاد أبيه الإمام الحسن العسكري ( الله ) سنة (٢٦٠ هـ). وهي خمس سنوات تقريباً.

المرحلة الثانية: حياته منذ وفاة ابيه (ﷺ) (سنة ٢٦٠ هـ) حتى انتهاء الغيبة الصغرى سنة (٣٢٩ هـ). وهي تناهز السبعين عاماً.

المرحلة الثالثة: حياته في الغيبة الكبرى والتي بـدأت بـعد وفـاة سـفيره الرابع عام (٣٢٩ه) وهي مستمرة حتى يوم ظهوره عـلى مسـرح الأحـداث السياسية والاجتماعية من جديد.

المرحلة الرابعة: حياته في مرحلة الظهور التي تبدأ بعد انتهاء الغيبة الكبرئ، وهو عهد الدولة المهدوية العالمية المرتقبة والتي أخبرت عنها نصوص الكتاب والسنة.

وتتميزكل مرحلة من هذه المراحل بمجموعة من الخـصائص نشـير اليها تباعاً فيكلّ باب إن شاء الله تعالى.



# الفصيل كالقالث

## الإمام المهدي في ظل أبيه(يهِ)

دور الإمام العسكري(ﷺ) في إعلان الولادة

في ظل تلك الأوضاع الإرهابية الصعبة كانت تواجه الإمام العسكري ـ سلام الله عليه ـ مهمة على درجة كبيرة من الخطورة والحساسية، فكان عليه أن يخفي أمر الولادة عن اعين السلطات العباسية بالكامل والحيلولة دون اهتدائهم الى وجوده وولادته ومكانه حتى لو عرفوا إجمالاً بوقوعها، وذلك حفظاً للوليد من مساعي الإبادة العباسية المتربصة به ولذلك لاحظنا في خبر الولادة حرص الإمام على خفائها، كما نلاحظ أوامره المشددة لكل من أطلعه على خبر الولادة من أرحامه وخواص شيعته بكتمان الخبر بالكامل فهو يقول مثلاً لأحمد بن إسحاق: «ولد لنا مولود فليكن عندك مستوراً ومن جميع الناس مكتوماً» (١).

ومن جهة ثانية كان عليه الى جانب ذلك وفي ظل تلك الأوضاع الارهابية وحملات التفتيش العباسية المتواصلة، أن يثبت خبر ولادته ( على بما لا يقبل الشك إثباتاً لوجوده ثم إمامته، فكان لابد من شهود على ذلك يطلعهم على الأمر لكي ينقلوا شهاداتهم فيما بعد ويسجلها التأريخ للأجيال

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٤٣٤.

اللاحقة، ولذلك قام (الله المجار عدد من خواص شيعته بالأمر (۱) وعرض الوليد عليهم، بعد مضي ثلاثة أيام من ولادته (۲)، كما عرضه على أربعين من وجوه وخلص أصحابه بعد مضي بضع سنين والإمام يومئذ غلام صغير وأخبرهم بأنه الإمام من بعده (۳)، كما كان يعرضه على بعض أصحابه فرادى بين الحين والآخر ويظهر لهم منه من الكرامات بحيث يجعلهم على يقين من وجوده الشريف (۱)، وقام (الله المجاءات أخرى للهدف نفسه مع الالتزام بحفظ حياة الوليد من الإبادة العباسية بما أثبت تأريخياً ولادة خليفته الإمام المهدي (الله المقيد المفيد المفيد المفيد المفيد المفيد المفيد المفيد (۱۰).

ومن جهة ثالثة كانت تواجه الإمام العسكري ـ سلام الله عليه ـ مهمة التمهيد لغيبة ولده المهدي وتعويد المؤمنين على التعامل غير المباشر مع الإمام الغائب، وقد قام (علله) بهذاه المهمة عبر سلسلة من الاجراءات كإخبارهم بغيبته وأمرهم بالرجوع الى سفيرة العام عثمان بن سعيد، فهو يقول لطائفة من أصحابه بعد أن عرض عليهم الإمام المهدي (علله) وهو غلام: «هذا إمامكم من بعدي وخليفتي عليكم ، أطيعوه ولا تتفرقوا من بعدي فتهلكوا في أديانكم ، ألا وأنكم لا ترونه من بعد يومكم هذا حتى يتم له عمر، فاقبلوا من عثمان ما يقوله وانتهوا الى أمره واقبلوا قوله فهو خليفة إمامكم والأمر إليه »(١).

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٤٣١، وراجع معادن الحكمة في مكاتيب الاثمة لمحمد بن الفيض الكاشاني: ٢/ ٢٧٥.

<sup>(</sup>٢)كمال الدين: ٢٦١.

<sup>(</sup>٣) الغيبة للشيخ انطوسي: ٢١٧، اثبات الهداة للحر العاملي : ٤١٥، ينابيع المودّة للحافظ سليمان الحنفي : ٢٠٠.

<sup>(</sup>٤) راجع قصصهم في كتاب تبصرة الولى للسيد البحراني والفصول الخاصة بأحاديث «من رآه في حياة أبيه» من كتب الغيبة.

<sup>(</sup>٥) الفصول العشرة في الغيبة، المطبوع ضمن كتاب عدة رسائل للشيخ المقيد: ٣٥٣.

<sup>(</sup>٦) غيبة الطرسي : ٢١٧.

ومن إجراءاته ( إلى في هذا المجال - تأكيده على استخدام اسلوب الاحتجاب والتعامل مع المؤمنين بصورةٍ غير مباشرة تعويداً لهم على مرحلة الغيبة فكان: يكنم شيعته الخواص وغيرهم من وراء الستر إلا في الأوقات التي يركب فيها الى دار السلطان وانماكان منه ومن أبيه قبله مقدمة لغيبة صاحب الزمان لتألف الشيعة ذلك ولا تنكر الغيبة و تجري العادة بالاحتجاب والإستتار (١٠)، ومن هذه الاجراءات تثبيت نظام الوكلاء عن إلامام ، و تأييد الكتب الحديثية التي جمع فيها أصحاب الاثمة مروياتهم عنهم وعن رسول الله ( على المؤمنون في عصر الغيبة ( ١٠).

### حضوره وفاة أبيه (ﷺ)

طبق ما يرويه الشيخ الصدوق في إكمال الدين والشيخ الطوسي في الغيبة فإن الإمام المهدي \_عجل الله فرجه قد حضر وفاة أبيه العسكري (الميلام) إلا أن رواية الشيخ الطوسي أكثر تفصيلاً من رواية الصدوق التي كنت عن حضوره ولم تصرح به، فقد نقل الشيخ الصدوق عن محمد بن الحسين بن عباد أنه قال: مات أبو محمدالحسن بن علي (الميلام) يوم جمعة مع صلاة الغداة، وكان في تلك الليلة قد كتب بيده كتباً كثيرة الى المدينة وذلك في شهر ربيع الأول في تلك الليلة قد كتب بيده كتباً كثيرة الى المدينة وذلك في شهر ربيع الأول لثمان خلون منه سنة ستين ومائتين من الهجرة ولم يحضره في ذلك الوقت إلا صقيل الجارية، وعقيد الخادم ومن علم الله عز وجل غيرهما...(١٤).

<sup>(</sup>١) إثبات الرصية للمسعودي: ٢٦٢.

 <sup>(</sup>۲) راجع رجال الكشي: ۱۸۱، ۵۱، ورجال ابن داود : ۲۷۲ ـ ۳۷۳، ووسائل الشيعة: ۱۸/ ۷۲، فـ لاح السـائل
 للسيد أبن طاووس : ۱۸۳ وغيرها.

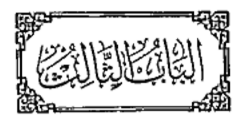
<sup>(</sup>٤)كمال الدين: ٤٧٤.

# ونقل الطوسي الرواية بتفصيل أكثر حيث قال:

(﴿ قَالَ اسماعيل بن علي ؛ دخلت على أبي محمد الحسن بن علي ﴿ الله في المرضة التي مات فيها، وإنا عنده إذ قال لخادمه عقيد \_ وكان الخادم اسود نوبياً \_ قد خدم من قبله علي بن محمد وهو ربي الحسن ( الله الله ) ؛ يا عقيد اغل لي ماء بمصطكي. فاغلى له ثم جاءت به صقيل الجارية ام الخلف فلما صار القدح في يديه هم بشربه فجعلت يده تر تعد حتى ضرب القدح ثنايا الحسن فتركه من يده وقال لعقيد : «ادخل البيت فإنك ترى صياً ساجداً فأتني به»، قال ابو سهل قال عقيد: فدخلت أتحرى فاذا إنا بصبي ساجد رافع سبابته نحو السماء فسلمت عليه فأوجز في صلاته فقلت: إن سيدي يأمرك بالخروج إليه، إذ جاءت أمّه عقيل فأخذت بيده وأخرجته الى أبيه الحسن ( الله ) .

قال ابو سهل: فلما مثل الصبي بين يديه سلم وإذا هو دري اللون وفي شعر رأسه قطط، مفلج الأسنان، فلما رآه الحسن ( الله الله بكى وقال: «يا سيد أهل يته اسقني انماء فإني ذاهب الن رقي » وأخذ الصبي القدح المغلي بالمصطكي بيده ثم حرك شفتيه ثم سقاه فلما شربه قال: «هيثوني للصلاة»، فطرح في حجره منديل فوضأه الصبي واحدة واحدة ومسح على رأسه وقدميه فقال له ابو محمد ( الله ابير يا بني فأنت صاحب الزمان وانت المهدي وانت حجة الله على ارضه وانت ولدي ووصبي وأنا ولدتك وانت محمد بن الحسن بن علي بن محمد بن علي بن محمد بن علي بن خفر بن محمد بن علي بن المول الله وأنت خاتم الائمة الطاهرين وبقر بك رسول الله ( علي الله و كناك بذلك عهد إلي أبي عن خاتم الائمة الطاهرين صلى الله على البيت ربنا انه حميد مجيد، ومات الحسن بن علي من وقته صلوات الله عليهم اجمعين (١٠).

<sup>(</sup>١) غيبة الطوسي : ١٦٥.



## وكثيه وسياله

الفصل الأول .

الغيبة الصغرين للإمام الممدي(ﷺ)

الفصل الثاني .

أسباب الغيبة الصغيرى والتمهيد لها

الفصل الثالث .

إنجازات الإمام المهدي (ﷺ) في الغيبة الصغرى



# الفقض كألآوّك

## الغيبة الصغرم للإمام المهدس 🕸

### تسلّمه مهام الإمامة صغيراً

تسلّم المهدي( لله عنه الإمامة وهو ابن خمس أو ست سنين فهو أصغر الائمة سناً عند توليه مهام الإمامة. وقد أخبرت عن ذلك الأحاديث الشريفة سابقاً (١).

وليس في ذلك غرابة في تأريخ الأنبياء والرسل وائمة أهل البيت ( الله فقد سبقه لذلك بعض انبياء الله تعالى حسب نص القرآن الكريم كعيسى ويحيى كما سبقه الإمامان على الهادي ( الله في تسلم الإمامة وهو ابن ثمان سنين والإمام محمد الجواد ( الله في تسلم الإمامة وهو ابن سبع أو تسع سنين .

وقد خاض الإمام الجواد (على استحانين عامين، الأول منهماكان بحضور مشائخ مذهب أهل البيت (على) وكبار علمائهم من أصحاب أبيه، وبعد تسلمه لمهام الإمامة مباشرة، وكان الثاني منهما في مجلس المأمون وبحضور كبار علماء المسلمين يومذاك وكبار زعماء العباسيين الذين كانوا يسعون

<sup>(</sup>١) راجع مثلاً حديث الإسام الباقر ( الله في ): «صاحب هذا الأمرأصغرنا سناً وأخملنا شخصاً ... عيبة النعماني: ١٨٤.

وراجع بهذا الشأن إيضاحات الشيخ المفيد في كتابه الفصول المختارة من العيون والمحاسن : ٢٥٦، وفي كتاب بحث حول المهدي للسيد الشهيد محمد باقر الصدر(﴿ عَنْهُ ) حيث تحدث مفصلاً عن هذه الظاهرة في حياة الائمة بالتفصيل .

وكانت أهم ثمار هذه التجربة تتجلى في إثبات إمامة الاثمة الاثني عشر كموقع إلهي يؤتيه الله تبارك وتعالى لمن يشاء فلا يؤثر صغر السن في قابلية الإفاضة الإلهية على الشخص، ولذلك نـلاحظ أنَّ الذيـن تـرجـموا للإمـام المهدي(ﷺ) من علماء المذاهب الإسلامية قد اعتبروا تسلمه للإمامة، وهو ابن خمس سنين أمراً طبيعياً في سيرة اثمة هذا البيت(ﷺ)، حتى إنّ عالماً كبيراً مثل ابن حجر الهيشمي المكمى الشافعي يقول في ذيل ترجمته للإمام الحسن العسكري(母): ولم يخلف [الإمام العسكري إغير ولده أبي القاسم محمد الحجة، وعمره عند وفياة أبيه خمس سنين لكن آتاه الله فيها الحكمة...(٢)، ويقول صاحب كتاب مرآة الأسرار الشيخ عبدالرحمن الجامي الحنفي في ترجمته: «كان عمره عند وفاة أبيه خمس سنين وجلس على مسند الإمامة ومثله مثل يحيى بن زكريا حيث أعطاه الله في الطفولية الحكمة والكرامة ومثل عيسي بن مريم حيث أعطاه النبوة في صغر سنّه كـذلك المهدي جعلهالله إماماً فيصغر سنه، وما ظهر له مـن خـوارق العـاداتكـثير لا يسعه هذا المختصر»(٣).

ونــلاحظ هــنا استناد الشيخ الجامي الحنفي الى تـجارب الأنـبياء السابقين(ﷺ) التي تنفي استبعاد الإمامة عن الصغير مادام الإمام مسدداً مـن

<sup>(</sup>١) راجع تفصيلات هذه الامتحانات في موسوعة بحار الأنوار: ٥٠/ ١٩ وغيرها.

<sup>(</sup>٢) الصواعق المحرقة: ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) مرآة الأسرار: ٣١.

قبل الله تبارك وتعالى في صغره أوكبره. وقد ثبت أن المهدي (機) قد حظي بهذا التسديد الإلهي من خلال حوادث عديدة نقلتها كتب الحديث والتاريخ وذكرت صدور كرامات عنه (機) لا يمكن صدورها عن غير الإمام، وقد كان بعضها في حياة أبيه وبعضها الآخر في عهد إمامته (١).

### صلاته علىٰ أبيه وإعلان وجوده

كان من أولى المهمات التي قام بها الإمام المهدي ( الله ) بُعَيْد تسلمه مهام الإمامة هي الصلاة على أبيه الحسن العسكري ( الله ) في داره وقبل إخسراج جسده الطاهر الى الصلاة « الرسمية » التي خططتها السلطات العباسية (٢) وكان قيامه بهذه الصلاة يعتبر أمراً مهماً في إثبات إمامته رغم المخاطر التي كانت تتوقع بعد نقل خبر هذه الصلاة.

روی السیخ الطوسی بسنده عن أحمد بن عبدالله الهاشمی ـ وهـ و مـن ولد العباس ـ قال : «حضرتُ دار أبي محمد الحسن بن علي (الله) بسر مَن رأى يوم توفي وأخرجت جنازته ووضعت، ونحن تسعة وثلاثون رجلاً قعود نتظر، حتیٰ خرج علینا غلام عشاری حاف، علیه رداء قد تـقنع بـه فـلما أن خرج قمنا هیبة له من غیر أن نعرفه، فتقدم وقام الناس فاصطفوا خلفه، فصلی علیه ومشی، فدخل بیتاً غیر الذی خرج منه»(۳).

وروى الشيخ الصدوق الحادثة نفسها بتفصيلات أدق عن أبي الأديان

<sup>(</sup>١) مثل تكلّمه عند ولادته وهو في المهد،كمال الدين: ٤٢٣، ٤٤١ وغيرها، ومثل تحدثه بجوامع العلم والحكمة وهو صغير، غيبة الشيخ الطوسي : ١٤٨ وغيرها.

 <sup>(</sup>٢) يظهر أن الصلاة الأولى كانت بحضور وجوء أصحاب الإمام وأرحامه والصلاة الرسمية كانت بحضور ممثلي السلطة العباسية ووجوء المدينة وعامة الناس، راجع تفصيلات ذلك في كتاب بحار الأنهوار: ٥٠/ ٣٢٨.

<sup>(</sup>٣) غيبة الشيخ الطوسي : ١٥٥.

البصري أحد ثقاة الإمام العسكري (變)، حيث قال:

«كنت اخدم الحسن بن علي بن محمد بن علي بن موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بسن ابي طالب (المبيلة) واحمل كتبه الى الأمصار فدخلت عليه في علّته التي توفّي فيها صلوات الله عليه فكتب معي كتباً وقال: «امض بها الى المدائن فإنك ستغيب اربعة عشر يوماً وتدخل الى (سرمن رأى) يوم الخامس عشر وتسمع الواعية في داري وتجدني على المغتسل».

قال أبو الأديان: فقلت: يا سيدي فاذاكان ذلك فمن ؟ قال: «من طائبك بجوابات كتبي فهو القائم من بعدي»، فقلت: زدني فقال: «من اخبر بما في الهميان فهو القائم بعدي» ثم منعتني هيبته ان اسأله عما في الهميان وخرجت بالكتب الى المداين واخذت جواباتها ودخلت (سر من رأى) يوم الخامس عشر كما قال لي (لمهلا) وإذا أنا بالواعية في داره وإذا به على المغتسل وإذا أنا بجعفر الكذاب ابن علي اخيه بباب الدار والشيعة من حوله يعزونه ويهنؤونه فقلت في نفسي ان يكن هذا الإمام بطلت الإمامة لأني كنت اعرفه يشرب النبيذ ويقامر في الجوسق ويلعب بالطنبور فتقدمت فعزيت وهنئت فلم يسألني عن شيء شم خرج عقيد فقال: يا سيدي قد كفن اخوك فقم فصل عليه.

فدخل جعفر بن علي والشيعة من حوله يقدمهم السمان والحسن بن علي قبيل المعتصم المعروف بسلمة فلما صرنا في الدار اذا نحن بالحسن بن علي صلوات الله على نعشه مكفناً، فتقدم جعفر بن علي ليصلي على اخيه فلما هم بالتكبير خرج صبي بوجهه سمرة بشعره قطط باسنانه تفليج ، فجذب برداء جعفر بن علي وقال: «تأخر يا عم فأنا احق بالصلاة على أبي» فتأخر جعفر وقد اربد وجهه واصفر و تقدم الصبي فصلى عليه ودفن الى جانب قبر ابيه (هيا) ثم قال: «يا بصري هات جوابات الكتب التي معك» فدفعتها إليه فقلت ابيه (هيا) ثم قال: «يا بصري هات جوابات الكتب التي معك» فدفعتها إليه فقلت

في نفسي : هذه بيّنتان بقي الهميان ثم خرجت الى جعفر بن علي وهو يـزفر فقال له حاجز الوشا: يا سيدي من الصبي لنقيم الحجة عليه ؟

فقال: والله ما رأيته ولا اعرفه فنحن جلوس اذ قدم نفر من قم فسألوا عن الحسن بن علي ( الله في في في فقالوا: فمن نعزي؟ فاشاروا الى جعفر ابن علي فسلموا عليه وعزوه وهنؤوه وقالوا: معناكتب ومال فتقول ممن الكتب وكم المال؟ فقام ينفض اثوابه ويقول: تريدون منا أن نعلم الغيب؟! قال: فخرج الخادم فقال: معكم كتب فلان وفلان وهميان فيه الف دينار وعشرة دنانير منها مطلية فدفعوا إليه الكتب والمال وقالوا: الذي وجه بك لأخذ ذلك هو الإمام.

فدخل جعفر بن علي على المعتمد وكشف ذلك فوجه المعتمد بخدمه فقبضوا على صقيل الجارية فطالبوها بالصبي فأنكرته، وادعت أن بها حبلاً لتغطي على حال الصبي، فسلّمت الى ابن أبي الشوارب القاضي، وبغتهم موت عبيدالله بن خاقان فجأة وخروج صاحب الزنج بالبصرة فشغلوا بذلك عن الجارية فخرجت من أيديهم والحمد لله رب العالمين... »(١).

### أهدافه (ﷺ) من الصلاة علىٰ أبيه

حقق قيام الإمام بالصلاة على أبيه - سلام الله عليهما - أمرين مهمين، كان من الضروري إنجازهما بعد وفاة الإمام الحادي عشر حيث تتطلّع أنظار الناس لمعرفة هوية الإمام الثاني عشر، بعد أن عرفنا أنّ ولادة الإمام المهدي - سلام الله عليه - كانت قد أُحيطت بالكتمان الشديد بسبب الترصد العباسي للقضاء على الوليد المصلح المرتقب، لذلك فإن هذا الظرف الخاص هو

<sup>(</sup>١) كمال الدين: ٥٧٥ ـ ٤٧٦.

الظرف الذي كانت تتطلع فيه الأعين لترى من الذي يصلي على الإمام المتوفى لتتخذ ذلك قرينة كاشفة عن خليفة الإمام السابق. وهكذا كان الظرف يمثل فرصة مناسبة للغاية لتعريف الحاضرين في الدار ـ وكثير منهم من عيون أصحاب الإمام العسكري (學) و وكلائه ـ بوجود الإمام المهدي وأنه هو الوصي الحقيقي لأبيه، وأن الرعاية الإلهية قد حفظته من مساعي الإبادة العباسية خاصة وأن الخليفة العباسي المعتمد قد بعث جلاوزته فور وصول خبر وفاة الإمام العسكري لتفتيش داره (學) بجميع حجرها بحثاً عن ولده واصطحبوا معهم نساءاً يعرفن الحبل لفحص جواريه (學) وكل ذلك كان قبل تهيئة الجسد الطاهر و تكفينه (١٠)، لذلك كانت صلاته على أبيه (學) بمثابة إعلان لأولئك الحاضرين ـ وعدهم كان يناهز الأربعين كما في رواية الهاشمي المتقدمة ـ ؛ بسلامة الإمام المهدي من الهجوم العباسي السريع الذي باغت أهل دار العسكري المنشغلين بمصيبة فقده (ﷺ)، الأمر الذي قد يجعل البعض يتصور بأنهم لم يكونوا يتحسبون لهذا الهجوم المباغت.

ولتأكيد هذا الأمر نلاحظ أن ظهور الإمام المهدي ( الله الصلاة على أبيه اقترن بالإعلان عن هويته وأنه ابن الحسن العسكري وأنه أحق بالصلاة عليه كما تصرح بذلك رواية أبي الأديان حيث خاطب الإمام عمه جعفر بالقول: «يا عم، أنا أحق بالصلاة على أبي ».

أما الإنجاز الثاني، فهو منع عمه جعفر -الذي لُقب بالكذاب -من استغلال هذا الموقف المهم للحصول على ورقة مؤثرة في أذهان الناس تؤيد دعاويه التضليلية بأنه هو الإمام بعد أخيه العسكري ( و تتضح أهمية هذا

<sup>(</sup>١) راجع تفصيلات ذلك في كمال الدين: ٢٣، ٢٧٣.

الإنجاز وضرورته من ملاحظة الجهود المستميتة التي بذلها جعفر بتشجيع من السلطة العباسية لإقناع الناس بأنه خليفة أخيه العسكري ( الله و القائم مقامه في الإمامة (١)، وقد بلغت استماتته في ذلك حد الوشاية بابن أخيه المهدي ( الله و مسارعته لإخبار المعتمد العباسي بحضوره للصلاة بهدف القبض عليه كما رأينا في الرواية المتقدمة، واستنجاده بالبلاط العباسي لمناصرته في جهوده هذه.

وواضح أنّ لمثل هذا النشاط المحموم تأثيراً سلبياً كبيراً في إضلال الناس وإبعادهم عن الإمام الحق خاصة مع الخفاء الذي كان قد أحاط بولادة المهدي (機) وكتمان أمره إلا عن خواص أصحابه، فكان لابد للإمام (機) من مواجهته وعدم السماح له باستغلال ذلك الموقف الحساس لجهوده التضليلية تلك، وإعلان وجوده (機) إكمالاً للحجة على الرغم من المخاطر التي حفت بالقيام بهذه المهمة.

### غيبتا الإمام المهدي (ٷ)

كان للإمام المهدي -عجل الله فرجه -غيبتان: صغرى وكبرى، أخبرت عنهما معاً الكثير من الأحاديث الشريفة المروية عن الرسول الأكرم ( الله عنهما وعن الائمة المعصومين من أهل بيته ( الله عنه الديل المعصومين من أهل بيته ( الله الله الله المعصومين من أهل المعمومين الكتب السماوية السابقة كما الاحظنا سابقاً.

تبدأ الغيبة الصغرى من حين وفاة أبيه الحسن العسكري (ﷺ) سنة (٢٦٠ هـ) وتولّى المهدي مهام الإمامة الى حين وفاة آخر السفراء الأربعة

<sup>(</sup>١) إرشاد الشيخ المفيد: ٣٣٦/٢ ٣٣٦ وعنه في بحار الأنوار: ٥٠/ ٣٣٤، ٣٣١، مناقب آل أبي طالب: ١/ ٢٢٢، الاحتجاج : ٢/ ٢٧٦.

النحاصين بالإمام المهدي ـ عجل الله فرجه ـ وهو الشيخ علي بن محمد السمري في النصف من شعبان سنة (٣٢٩ ه) تزامناً مع ذكرى ولادة الإمام المهدي (هيله)؛ فتكون مدتها قرابة السبعين عاماً، وقد تميزت هذه الفترة بعدم الاستتار الكلي للإمام حيث كان يتصل بعدد من المؤمنين، كما تميزت بكثرة الرسائل الصادرة عنه (هيله) في موضوعات عديدة، وكذلك بوجود السفراء الخاصين والوكلاء الذين كان يعينهم مباشرة. وهذه الفترة مثلت مرحلة انتقالية بين الظهور المباشر الذي كان مألوفاً في حياة آبائه وبين الاستتار الكامل في عهد الغيبة الكبرى.

أما الغيبة الكبرى فقد بدأت إثر وفاة الشيخ السمري إذ أمره الإمام بعدم تعيين خليفة له، بعد أن استنفذت الغيبة الصغرى الأهداف المطلوبة منها . والغيبة الكبرى مستمرة الى يومنا هذا وستستمر حتى يأذن الله تبارك وتعالى للإمام بالظهور والقيام بمهمته الإصلاحية الكبرى.

وتميزت الغيبة الكبرى بانتهاء نظام السفارة الخاصة عن الإمام، وبقلة الرسائل الصادرة عنه ( وبالاستتار الكلي إلا في حالات معينة سنتحدث عنها وعن تفصيلات ما أجملناه آنفاً ضمن البحوث التالية.

# للفيضُلُ أَلثَّانِيَ

### أسباب الغيبة الصغرئ والتمهيد لها

#### أسباب الغيبة الصغرى

جاءت غيبة الإمام المهدي عجل الله فرجه كإجراء تمهيدي لظهوره اقتضته الحكمة الإلهية في تدبير شؤون العباد بهدف تأهيل المجتمع البشري للمهمة الإصلاحية الكبرى التي يحققها الله تبارك وتعالى على يديه (لله والتي تتمثل في إظهار الإسلام على الدين كله وإقامة الدولة الإسلامية العادلة في كل الأرض وتأسيس المجتمع التوحيدي الخالص الذي يعبد الله وحده لا شريك له دونما خوف من كيد منافق أو مشرك كما نصت على ذلك النصوص الشرعية التي سنتناولها في الفصل الخاص بسيرته (لله) بعد ظهوره.

إن الانحراف الذي ساد الكيان الإسلامي قد أبعده عن الدور الريادي المطلوب الذي أراده الله سبحانه، له أي لكي يكون كيان خير أمة أخرجت للناس، وترسّخ الانحراف الاجتماعي والأخلاقي والاقتصادي حتى أفقده أهليّة القيام بهداية المجتمع البشري نحو العدالة الإسلامية التي فقدها المسلمون أنفسهم وفقدوا معها الكثير من القيم الإلهية الأصيلة حتى اختفت مظاهرها من حياتهم.

والانحراف السياسي -الذي سبب انحرافات أخرى -كان قد طغى على كيان المسلمين واستشرى الفساد في حكوماتهم التي لم يكن لها هدف سوى التمادي في الملذات المحرمة والتناحر الداخلي بدوافع سلطوية ومطامع استعلائية في الأرض حتى غابت صورة الخليفة الخادم للرعية المدافع عن كرامتهم الإنسانية ومصالحهم الدنيوية والأخروية وحلت محلها صورة الحاكم المستبد الذي لا هم له سوى الفساد والإفساد والاستعلاء في الأرض والاحتفاظ بالعرش بما أمكنه ولوكان على حساب سحق أبسط القيم التي جاء بها من يرفعون شعار خلافته أي النبي الأعظم ( ولذلك اجتهدوا في محاربة ائمة الهدى من عترته كما لاحظنا في تعليل الإمام العسكري ( الله المطاردة الأموية والعباسية لهم وخاصة للمهدي الموعود.

إذن فالكيان الإسلامي - أويالتالي الماجتمع البشري - لم يكن مؤهلاً بالفعل لتلك المهمة الإصلاحية الكبرئ التي تحملها المهدي الموعود، ولعل من أوضح مظاهر ذلك موقفه من الثورات العلوية الكثيرة التي كانت تتفجر في أرجاء مختلفة من العالم الإسلامي، لكنها كانت تواجه بقمع وحشي أو خذلان سريع أو انحراف سريع عن أهدافها المعلنة وتحويلها ألى حكومة سلطوية كسائر الحكومات الفاسدة المعاصرة لها بعيدة عن الأهداف الإصلاحية الإسلامية الكبرى(١).

في ظل هذه الأوضاع وفي ظل الجهود المستميتة التي كانت تبذلها السلطات العباسية للقضاء على المهدي كما تقدم، كان الابد من إحاطة الإمام ( مليلة ) بستار يمكنه من المساهمة -كحجة لله على عباده - في إعداد

<sup>(</sup>١) أجرى السيد الشهيد محمد الصدر(﴿ ) دراسة تحليلية وثائقية قيمة استناداً لمنصادر التناريخ الإسلامي، لخصوصيات هذه الحقية من التأريخ الإسلامي من المفيد الاطلاع عليها في كتابه تأريخ الغيبة الصغرى.

المقدمات اللازمة لظهوره دون أن يعرضه لخطر الإبادة وفقدان البشر لحجة الله الموكّل بحفظ الشريعة المحمدية، وهذا الستار هو الذي سمي بـ« الغيبة ». والى هذا السبب أشارت مجموعة من الأحاديث الشريفة عن أنّ أحد أسرار الغيبة هو الخشية من القتل، وهذه العلة تنطبق على الغيبة الصغرى وثمة علل أخرى ترتبط بتأهيل المجتمع البشري للظهور. سنفصل الحديث عنها في مقدمة الفصل الخاص بالغيبة الكبرى.

### تمهيد النبي(巍) والائمة(焱) لغيبة الإمام المهدي(؛)

سجلت المصادر الإسلامية الكثير من الأحاديث الشريفة المروية عن الرسول الأكرم ( المرافية أهل البيت ( الله التي أخبرت عن حتمية وقوع غيبة الإمام المهدي \_ عجل الله فرجه \_ اوقد نقلنا نماذج لها ضمن الحديث عن خفاء ولادته، وننقل هنا نماذج أخرى لها.

عن حفاء وددنه، وتنفل ها تمادج احرى لها. فمنها ما رواه الحافظ صدر الدين ابراهيم بن محمد الحمويني الشافعي (٦٤٤ ـ ٧٢٢ هـ) في كتابه فرائد السمطين ، وغيره بأسانيدهم عن ابن عباس أن يهودياً اسمه نعثل ويكنى أبا عمارة جاء الى رسول الله (ﷺ) وسأله عن أشياء ترتبط بالتوحيد والنبوة والإمامة فأجابه عليها فأسلم الرجل وقال:

أشهد أن لا إله إلا الله، وانك رسول الله ، وأشهد أنهم الأوصياء بعدك، ولقد وجدت هذا في الكتب المتقدمة، وفيما عهد الينا موسى ( الله ) : اذاكان آخر الزمان يخرج نبي يقال له « أحمد » خاتم الأنبياء لا نبي بعده، يخرج من صلبه اثمة ابرار عدد الأسباط،

فقال (ﷺ) «يا أبا عمارة اتعرف الأسباط»؟ قال: نعم يا رسول الله انهم كانوا اثنى عشر. قال: «فإن فيهم لاوي بن ارحيا». قال: أعرفه يا رسول الله، وهو الذي غاب عن بني اسرائيل سنين ثم عاد فأظهر شريعته بعد دراستها وقاتل مع فريطيا الملك حتى قتله.

وقال ( النهاني عشر من ولدي يغيب حتى لا يرى، ويأتي على أمتي زمن لا يبقى من بالقذة، وان الثاني عشر من ولدي يغيب حتى لا يرى، ويأتي على أمتي زمن لا يبقى من الإسلام إلا اسمه ولا من القرآن إلا رسمه، فحينئذ يأذن الله له بالخروج فيظهر الإسلام ويجدد الدين». ثم قال ( النهان : طوبى لمن أحبهم وطوبى لمن تمسك بهم، والويل لمبغضهم » (١). وروي عنه ( النهان قال: « من أنكر القائم من ولدي في غيبته مات ميتة جاهلية » (٢).

وقال (عَلَيْهُ ): « والذي بعثني بالحق بشيراً ليغيبن القائم من ولدي بعهدٍ معهود إليه مني حتى يقول الناس ما لله في آل محمد من حاجة، ويشك آخرون في ولادته، فمن أدرك زمانه فليتمسك بدينه ولا يجعل للشيطان إليه سبيلاً بشكه فيزيله عن ملتي ويخرجه من ديني...» (٣).

وقال (ﷺ): « ... وجعل من صلب الحسين أئمة ليوصون بأمري ويحفظون وصيتي ، التاسع منهم قائم أهل بيتي ومهدي أمتي، أشبه الناس بي في شمائله وأقواله وأفعاله ، ليظهر بعد غيبةٍ طويلة وحيرة مضلّة، فيُعلن أمر الله ويظهر دين الحق...» (٤).

وقال (علي الله الله الله الله الله عن غيبة» فقيل له: ولِم يا رسول الله ؟ قال:

<sup>(</sup>١) قرائد السمطين: ٢/ ١٣٢.

<sup>(</sup>٢)كمال الدين: ١٦٠،كفاية الأثر : ٦٦، والأحاديث النبوية بهذا المعنى كثيرة راجمها في معجم أحاديث الإمام المهدي ( الملحي القسم الخاص بأحاديث النبي ( الملحي ١٠٦٠ - ٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين: ٥١، إثبات الهداة: ٣/ ٤٥٩.

<sup>(</sup>٤)كفاية الأثر: ١٠.

يخاف القتل»<sup>(١)</sup>.

وقال (ﷺ): « المهدي من ولدي تكون له غيبة وحيرة تضل فيها الأمم، يأتي بذخيرة الأنبياء (ﷺ) فيملؤها عدلاً وقسطاً كما ملئت جوراً وظلماً »(٢).

وعن الإمام على (هليله) قال ضمن حديث: «... ولكني فكرتُ في مولود يكون من ظهري الحادي عشر من ولدي هو المهدي الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كـما ملئت جوراً وظلماً تكون له غيبة وحيرة يضل فيها أقوام ويـهتدي فـيها آخـرون ...»<sup>(٣)</sup>.

وقال(ﷺ) « وإن للغائب منا غيبتين إحداهما أطول من الأخرى فلا يشبت على إمامته إلا مّن قوي يقينه وصحت معرفته »(٤).

وروي في ذلك ايضاً عن الإمام الحسن بن علي (ﷺ)، كـما تـقدم فـي بحث ولادته (ﷺ).

وروي عن الإمام الحسين (عُلِيُّ) أنه قال: «لصاحب هذا الأمر [ يعني المهدي ] غيبتان إحداهما تطول حتىٰ يقول بعضهم مات، وبعضهم: ذهب، ولا يطلع علىٰ موضعه أحد من ولي ولا غيره إلا المولىٰ الذي يلي أمره » (۞.

وعن الإمام السجاد (عليه) قال : « في القائم سنة من نوح وهو طول العمر »<sup>(٦)</sup>، وقال الله وعن الإمام السجاد (عليه) : « إن للقائم منا غيبتين احداهما أطول من الأخرى »(٧).

وعـن الإمـام البـاقر (ﷺ) : « لقـائم آل مـحمد غـيبتان إحـداهـما أطـول مـن الأخرى »(^).

<sup>(</sup>١) علل الشرائع: ١/ ٣٤٣ وعنه في بحار الأنوار: ٥٠/ ٨٠.

<sup>(</sup>٢) فرائد السمطين: ٢/ ٢٣٥، وينابيع المودة للحافظ سليمان الحنفي : ٤٨٨.

<sup>(</sup>٣) الكافي للكليني: ١/ ٢٧٣.

<sup>(</sup>٤) ينابيع المودة للحافظ الحنفي : ٢٧.

<sup>(</sup>٥) الاشاعة في اشراط الساعة : ٦٣٠

<sup>(</sup>٦) كمال الدين: ٢٢١.

<sup>(</sup>٧) كمال الدين : ٣٢٣.

<sup>(</sup>٨) غيبة النعماني : ١٧٢.

وعن الإمام الصادق (ﷺ): «إن بلغكم عن صاحبكم غيبة فلا تنكروها »<sup>(١)</sup>،
«إن للقائم منّا غيبة يطول أمدها ... لأن الله عز وجل أبئ إلا أن يجري فيه سنن الأنبياء (ﷺ)
وأنه لابد يا سدير من استيفاء مدد غيباتهم »(٢).

وعن الإمام الكاظم ( الله عنه القائم بالحق ولكن القائم الذي يطهر الأرض من أعداء الله ويملأها عدلاً كما ملئت جوراً هو الخامس من ولدي له غيبة يطول أمدها...» (٣).

وعن الإمام الرضا ( علم الله الله عن القائم : «... ذاك الرابع من وعن القائم : «... ذاك الرابع من ولدي يغيّبه الله في ستره ما شاء ثم يظهره فيملا [به الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً » (٤٠).

وعن الإمام الجواد (ملك قال ضمن حديث: «... ما منا إلّا قائم بأمر الله وهاد الى دين الله والكن القائم الذي يطهر الله عزوجل به الأرض من أهل الكفر والجحود ويملأها عدلاً وقسطاً هو الذي يخفى على الناس ولادته ويغيب عنهم شخصه...» (٥).

وعن الإمام الهادي (الله) قال: « ... إنكم لا ترون شخصه...» (٦)، وقال: « إذا غاب صاحبكم عن دار الظالمين فتوقعوا الفرج » (٧).

وعن الإمام العسكري (عليلا) قال: « والله إن صاحب هذا الأمر يحضر الموسم كل سنة فيرى الناس فيعرفهم، ويرونه ولا يعرفونه...» (^)، وقال: « إبني محمد هو الإمام والحجة بعدي، مَن مات ولم يعرفه مات ميتة جاهلية، أما إنه له غيبة يُحار فيها

<sup>(</sup>١) غيبة الشيخ الطوسي: ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين: ٤٨٠.

<sup>(</sup>٣) كفاية الأثر : ٢٦٥.

<sup>(</sup>٤)كمال الدين : ٣٧٦ وعنه في إعلام الورئ: ٢٤١/٢ وكشف الغمة: ٣/ ٣١٤.

<sup>(</sup>٥)كفاية الأثر: ٢٧٧، بحار الأنوار: ٢٥/ ٢٨٣، احتجاج الطبرسي: ٢/ ٤٤٩.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ١/ ٢٦٨.

<sup>(</sup>٧) كمال ألدين: ٣٨٠.

<sup>(</sup>٨)كمال الدين : ١٤٠.

الجاهلون...» (١)، وقال: «... إبني هذا، إنه سمي رسول الله (ﷺ) وكنيه، الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً... مثله في هذه الأمّة مثل الخفر ومثل ذي القرنين، والله ليغيبن غيبة...» (٢).

والأحاديث الشريفة بهذه المعاني كثيرة جداً متواترة من طرق أهل البيت ( المنه العديد من حفاظ أهل السنة من مختلف مذاهبهم كما رأينا، والكثير منها مروي بأسانيد صحيحة، وهي من أوضح الأدلة على صحة غيبة الإمام المهدي وكونها بأمر الله عز وجل، حيث ثبت صدورها بل وتدوينها قبل وقوع الغيبة بزمن طويل، فجاءت الغيبة مصدقة لها مثبتة لصحة مضامينها وصدورها من ينابيع الوحي من علام الغيوب تبارك وتعالى حتى لوكانت مرسلة أوكان ثمة نقاش في بعض أسانيدها.

قال الشيخ الصدوق \_ رضوان الله عليه \_ : « إن الأثمة (هيم المحف ودون بغيبته ووصفوا كونها لشيعتهم فيما نقل عنهم واستحفظ في الصحف ودون في الكتب المؤلفة من قبل أن تقع الغيبة بمائتي سنة أو أقل أو أكثر، وليس أحد من أتباع الأثمة (هيم ) إلا وقد ذكر ذلك في كثير من كتبه ورواياته ودونه في مصنفاته وهي الكتب التي تعرف بالأصول مدونة مستحفظة عند شيعة آل محمد من قبل الغيبة بما ذكرناه من السنين...

فلا يخلو حال هؤلاء الاتباع المؤلفين للكتب أن يكونوا قد علموا بما وقع الآن من الغيبة فألفوا ذلك في كتبهم ودونوه في مصنفاتهم من قبل كونها، وهذا محال عند أهل اللب والتحصيل، أو أن يكونوا أسسوا في كتبهم الكذب فاتفق لهم الأمركما ذكروا وتحقق كما وضعوا من كذبهم على بعد ديارهم

<sup>(</sup>١) كفاية الأثر : ٢٩٢ وعن كمال الدين في اعلام الورئ: ٢ /٢٥٣، وسائل الشيعة: ٢٤٦/١٦ ب٣٣ - ٢٣.

<sup>(</sup>٢)كمال الدين : ٣٨٤، الخرائج للقطب الراوندي: ٣/ ١١٧٤، وعن كمال الدين في إعلام الورئ: ٢٤٩/٢.

واختلاف آرائهم وتباين أقطارهم ومحالهم وهذا أيضاً محال كسبيل الوجه الأول، فلم يبق في ذلك إلا أنهم حفظوا عن أثمتهم المستحفظين للوصية عن رسول الله (علله الله عن الله عنه كر الغيبة وصفة كونها في مقام بعد مقام الى آخر المقامات ما دونوه في كتبهم وألفوه في أصولهم. وبذلك وشبهه فلج الحق وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقاً »(١).

ومما يزيد هذا الدليل الوجداني وضوحاً أن هذه الأحاديث الشريفة أخبرت عن تفصيلات دقيقة في شكل هذه الغيبة وهوية الإمام الغاثب وانه الثاني عشر من الأثمة والتاسع من ذرية الحسين ( ( الله عنه و عير ذلك من التفصيلات التي لم تنطبق تأريخياً إلا على غيبة الإمام المهدي ( الله ) وهذا من الدلائل الاعجازية الواضحة على صحة إمامته وغيبته عجل الله فرجه ...

ويقول الشيخ المفيد أيضاً: «فقد كانت الأخبار عمن تقدم من أثمة آل محمد (بهين متناصرة بأنه لابد للقائم المنتظر من غيبتين إحداهما أطول من الأخرى يعرف خبرة الخاص في القصرى ولا يعرف العام له مستقراً في الطولى إلا من تولى خدمته من ثقاة أوليائه... والأخبار بذلك موجودة في مصنفات الشيعة الإمامية قبل مولد أبي محمد [الإمام العسكري] وأبيه وجدده (بهين)، وظهر حقها عند مضي الوكلاء والسفراء الذين سميناهم (رحمهم الله) وبان صدق رواتها بالغيبة الطولى وكان ذلك من الآيات الباهرات في صحة ما ذهبت إليه الإمامية ودانت به في معناه...»(۲).

وهذا الاستدلال يصدق في إثبات صحة كلا الغيبتين الصغرى والكبرى لأن الأحاديث الشريفة تحدثت عنهما وعن تفصيلاتهما.

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ١٦ من مقدمة المؤلف.

<sup>(</sup>٢) عدة رسائل للشيخ المقيد: ٣٦٢ الفصل الخامس من الفصول العشرة في الغيبة.

#### فلسفة مرحليّة الغيبة

أشرنا الى أن الغيبة عموماً إجراء تمهيدي كان لابد منه ليتمكن الإمام المهدي عجل الله فرجه من الظهور وإنجازه لمهمته الإصلاحية العالمية الكبرى.

وقد اقتضت الحكمة الإلهية أن تكون هذه الغيبة على مرحلتين.

والعلة واضحة؛ إذ إنّ وقوع الغيبة الكاملة بصورة مفاجئة سوف يفقدها محموعة من العرامل اللازمة لتأهيل المجتمع الإسلامي والبشري لظهوره ( الله ) و إقامة الدولة الإسلامية العالمية .

إذ المحور العام لعملية التأهيل هذا هو التمحيص الإعدادي كما تشير لذلك الأحاديث الشريفة على ما سيأتي تفصيله خلال الحديث عن الغيبة الكبرى بإذن الله من ومثل هذا التمحيص يحتاج الى جملة عوامل وقناعات عقائدية متينة تمثل قاعدة الاستناد للإنسان المسلم للنجاح في عملية التمحيص وتراكم الخبرات واللياقات النفسية والمعرفية عبر أجيال المجتمع الإسلامي استعداداً للظهور.

 به الإمام المهدي ( الله في الغيبة الصغرى وهو الإطار العام لسيرته و تحركه في هذه الفترة التي جاءت بمثابة مرحلة انتقال بين حالة الظهور الكامل للأئمة السابقين ( المين الغيبة الكاملة للمهدي الموعود، فهي في الواقع خطوة تمهيدية أخيرة للغيبة الكبرى.

والحقيقة المتقدمة نجدها متجلية بوضوح في سيرته ( المنها في الغيبة الصغرى ومن خلال دراسة أهداف تحركاته فيها ومقارنة هذه الأهداف بالخصوصيات المميزة لفترة الغيبة الكبرى. لذلك ندخل الى الحديث عن سيرته ( المنها باب دراسة أهدافها بالتحديد لكي يتضح الترابط بينها وبين سيرته في الغيبة الكبرى.

## تعقيب السلطة العباسيّة لخبر الإمام

يظهر من روايات مرحلة الغيبة الصغرى أنّ السلطة العباسية أخذت تتعقب خبر الإمام المهدي (إلله من وكأنها كانت على اطمئنان بوجوده استناداً الى ما تواتر نقله عن النبي الأكرم (إلله من أخبار الائمة الإثني عشر من عترته، وكانت تعلم أن الحسن العسكري (الله هو الحادي عشر منهم فلابد من ولادة الثاني عشر أيضاً وهو خاتمهم الموعود بإنهاء الظلم والجور على يديه حسبما ورد في البشارات النبوية المتواترة.

وقد لاحظنا في رواية الكليني \_ضمن حديثنا عن رعاية الإمام لوكلائه \_ أن هدف السلطة من التجسس على الوكلاء هـ و الوصـ ول الى الإمـام ( الله )، ولذلك كانت التأكيدات المشددة من قبل الأئمة السابقين ( المشيرة ) ومن الإمـام المهدي ( الله ) نفسه تركّز على النهي عن ذكر اسم الإمام في الغيبة الصـغرى؛ لأنه اذا عُرف الاسم اشتد الطلب(١). ويُستفاد من رواية نقلها الشيخ الطوسي في كتاب الغيبة: أن السلطات العباسية حصلت بالفعل على معلومات عن وجود الإمام ( الله الله المعلى على محفوظ بالرعاية الإلهية.

تقول الرواية: «وحدّث عن رشيق صاحب المادراي قال: بعث الينا المعتضد ونحن ثلاثة نفر فأمرنا أن يركب كل واحد منّا فرساً ونجنب آخر ونخرج مخفين لا يكون معنا قليل ولاكثير إلا على السرج مصلى وقال لنا: الحقوا بسامرة، ووصف لنا محلة وداراً وقال: اذا أتيتموها تجدون على الباب خادماً اسود فاكبسوا الدار ومن رأيتم فيها فأتوني برأسه. فوافينا سامرة فوجدنا الأمركما وصفه، وفي الدهليز خادم أسود وفي يده تكة ينسجها فسألناه عن الدار ومن فيها فقال: صاحبها، فوالله ما التفت الينا وأقل اكتراثه بنا، فكبسنا الدار كما أمرنا فوجدنا داراً سرية ومقابل الدار سترما نظرت قط الى أنبل منه كأنّ الأيدى رفعت عنه في ذلك الوقت.

ولم يكن في الدار أحد فرفعنا الستر فاذا بيت كبير كأن بحراً فيه ماء وفي أقصى البيت حصير قد علمنا انه على الماء، وفوقه رجل من أحسن الناس هيئة قائم يصلي. فلم يلتفت إلينا ولا الى شيء من أسبابنا، فسبق أحمد بن عبدالله ليتخطى البيت فغرق في الماء ومازال يضطرب حتى مددت يدي إليه فخلصته وأخرجته وغشي عليه وبقي ساعة، وعاد صاحبي الثاني الى فعل ذلك الفعل فناله مثل ذلك، وبقيت مبهوتاً فقلت لصاحب البيت: المعذرة الى الله واليك فوالله ما علمت كيف الخبر ولا الى من أجىء وأنا تائب الى الله، فما

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٤٤١.

التفت الى شيء مما قلنا وما انفتل عماكان فيه، فهالنا ذلك وانصر فنا عنه.

وقد كان المعتضد ينتظرنا، وقد تقدم الى الحجّاب اذا وافيناه أن ندخل عليه في أي وقت كان، فوافيناه في بعض الليل فأدخلنا عليه فسألنا عن الخبر فحكينا له ما رأينا، فقال: ويحكم! لقيكم أحد قبلي؟ وجرى منكم الى أحد سبب أو قول؟ قلنا: لا، فقال: أنا نفي من جدي ـ وحلف بأشد ايمان له \_ أنه رجل إن بلغه هذا الخبر يضربن اعناقنا. فما جسرنا أن نحدّث به إلا بعد موته (۱).



<sup>(</sup>١) غيبة الطوسي: ١٦٤.

# الفيين كالقالث

# إنجازات الإمام المهدي ﴿ إِنَّ الْغِيبَةُ الصَّغُونُ الْجَازَاتُ الْإِمَامُ الْمُهُدِي ﴿ إِنَّا اللَّهُ الْمُعْدِي

إثبات وجوده وإمامته

وهو الهدف الذي توخاه من حضوره للصلاة على ابيه ـسلام الله عليهما كما تحدثنا عن ذلك سابقاً، وهو من أهم خطواته وتحركاته في غيبته الصغرى، وتبرز أهمية هذا الهدف من كونه يوفر القاعدة الأساس التي يستند اليها تحرّك المهدي في عصر الغيبة، إذ أنّ من الواضح من النصوص الشرعية أنّ النجاة من الضلالة وميتة الجاهلية تكمن في معرفة إمام العصر والتمسك بطاعته، وهذا الإمام مستور غير ظاهر في عصر الغيبة الكبرى لذا فإن الإيمان به ـ وهو مقدمة طاعته والتمسك بولايته ـ فرع الاطمئنان والثقة بوجوده الى درجة تمكّن المؤمن من مواجهة التشكيكات الناتجة من عدم مشاهدته بصورة حسية ظاهرة. وهذا الاطمئنان هو الذي أكملت أسبابه تحركات الإمام المهدي ـ عجل الله فرجه ـ في فترة الغيبة الصغرى بما أتم من الحجة في التقائه بالثقات وإظهار الكرامات التي لا يمكن تصور صدورها عن غير الامام وغير ذلك مما سجلته الروايات المتحدثة عن هذه الفترة والتي غير الامام وغير ذلك مما سجلته الروايات المتحدثة عن هذه الفترة والتي دونها العلماء الإثبات في كتبهم (۱).

<sup>(</sup>١) راجع روايات الالتقاء به في عصر الغيبة الصغرى الموجودة فيكتب الغيبة والتي جمع الكثير منها السيد البحراني فيكتاب تبصرة الولمي.

#### إكمال ما تحتاجه الأمة من معارف الاسلام

وخلال الغيبة الصغرى أكمل الإمام الثاني عشر المهدي المنتظر ( الله ما تبقى مما تحتاجه الأمة خلال الغيبة الكبرى من تلك المعارف وما يعين المؤمنين على التحرك والاستقامة على الصراط المستقيم ويحفظ للأمة استمرار مسيرتها التكاملية؛ وهذا هو الهدف العام الثاني لسيرته ( الله في فترة الغيبة الكبرى كما يتجلى في الكثير من الرسائل الصادرة عنه فيها.

<sup>(</sup>١) راجع في هذا الباب كتاب «منع تدوين الحديث ـ اسباب ونتائج» للسيد عملي الشمهرستاني: ٣٩٧ـ ٥٦٠ الفصل الخاص بتأريخ تدوين السنة النبوية عند مدرسة أهل البيت(طَهُمَا اللهِ).

#### تثبيت نظام النيابة

قام الإمام المهدي ( الله عنه يتحركون بإذنه وبأمره ويشكلون جهازاً في إيمانهم من شيعته وكلاء عنه يتحركون بإذنه وبأمره ويشكلون جهازاً للارتباط بالمؤمنين، وقد مهد له في ذلك جده الإمام الهادي ومن قبله الإمام الجواد ( الله ) ثم تابعه الإمام العسكري ( الله ) الذي رسّخ نظام الوكلاء تمهيداً لغيبة ولده. فكان يُعلن توثيق بعض وجوه أصحابه وأنه وكيل عنه، فمثلاً قال ( الله ) بشأن عثمان بن سعيد العمري وكيله الذي أصبح فيما بعد وكيلاً لولده الإمام المهدي ( الله )، وكان وكيلاً للإمام الهادي ( الله ) أيضاً: «هذا أبو عمرو الشقة الأمين ثقة الماضي وثقتي في المحيا والمعات، فما قاله لكم فعني يقوله، وما أدى إليكم فعني يؤديه » (١).

وقد ذكر الشيخ الصدوق أسماء إثني عشر شخصاً من وكلاء ونواب الإمام المهدي (الله في الغيبة الصغرى وأضاف اليهم السيد محمد الصدر أسماء ستة آخرين استناداً الى ماورد في المصادر التأريخية وكتب الرجال (٢)، وكان الإمام يتولّى تنصيبهم مباشرة ويصدر بيانات «توقيعات» في ذلك وفي نفي الوكالة عمّن يدّعيها ولم يكن منهم (٣).

وثمة تغيير مهم حدث في نظام الوكلاء في هذه الفترة عماكان عليه في زمن الإمام العسكري (المرائل الله عليه في زمن الإمام العسكري (المرئل الله المرئل المر

<sup>(</sup>١) غيبة الطوسي : ٢١٥.

<sup>(</sup>٢) تأريخ الغيبة الصغرئ: ٦٠٩ - ٦٢٨.

<sup>(</sup>٣) غيبة الطوسي: ١٧٢ ـ ٢٥٧.

قائمة في السابق حيث كان بامكان الوكلاء أو غيرهم الاتصال بالإمام بصورة أو بأخرى، وكان الإمام ظاهراً فلا حاجة لوكيل أو نائب خاص ينوب عنه، أما في عهد الغيبة الصغرى فقد اقتضى عدم ظهور الإمام ايجاد هذا المنصب ليكون محوراً لرجوع المؤمنين خاصة وأنهم كانوا قد اعتادوا في السابق أن يكون الإمام واحداً في كل عصر.

وكان تعيين الوكيل الخاص أو السفير من قبل الإمام المهدي ( الله المهدي ( الله الله عبد الله الله عبد الحال في المادة ما يكون عبر توقيع يصدره ويبلّغه مباشرة كما هو الحال في الوكيل الأول أو عبر الوكيل السابق فيما بعد.

إن الزعماء الشيعة، والأصحاب الأربعة الذين تعاقبوا على هذا المنصب هم: عثمان بن سعيد العمري الذي كان كما عرفنا وكيلاً للإمامين الهادي والعسكري ( المنطق )، ثم خلفه إبنه عمر و بن عثمان ثم الحسين بن روح، وخاتمهم كان على بن محمد السمري - رضي الله عنهم أجمعين -.

وأنا أقول في نفسي أتراه ذكر لنا يوم أمس من عند نفسه؟ فابتدأني فقال: يا محمَّد بن إبراهيم لَئِن أخر من السماء فتخطفني الطير أو تهوي بي الريح من مكان سحيق أحب إليّ من أن أقول في دين الله برأيي ومن عند نفسي، بــل ذلك من الأصل ومسموع من الحجة صلوات الله وسلامه عليه (١).

لقد قام الإمام ( الله المنافق المنافق الوكالة والنيابة الخاصة في الغيبة الصغرى كمقدمة لإرجاع المؤمنين في عصر الغيبة الكبرى الى النائب العام الذي حددت النصوص الشرعية الصفات العامة له وأمر الإمام بالرجوع إليه في عصر الغيبة الكبرى ومقد له في الغيبة بتعيين أشخاص تتوفر فيهم هذه الصفات لتتعرف الأمة على مصاديق من له الأهلية للنيابة العامة عن الإمام وتستعين بها لمعرفة من تتوفر فيه نظائرها في الغيبة الكبرى، وبعبارة أخرى كانت تجربة السفراء الأربعة نموذجاً معيناً من قبل الإمام المعصوم ( الله ) يبين للأمة، شرعية الرجوع الى نائب الإمام في غيبته من جهة ومن جهة ثانية تقدم لها نموذجاً تقوم به من يدعي النيابة عن الإمام في الغيبة الكبرى استناداً الى الصفات التي ذكرتها النصوص الشرعية كشروط للنيابة عن الإمام.

<sup>(</sup>١) غيبة الطوسي: ١٩٨ ـ ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) غيبة الطوسي : ٢٤٠.

#### حفظ الكيان الايماني

ولكن مهمة إثبات وجود الامام (ﷺ) والتعريف بوكلائِهِ كانت تــؤدي أحيانا الى تسرب بعض الأخبار للسلطة فيتدخل الإمام لحفظ نظام الوكلاء حتى ينجز دوره المطلوب في الغيبة الصغرى. فمثلاً يروي ثقة الإسلام الكليني في الكافي عن الحسين بن الحسن العلوي قال: «كان رجل من ندماء روز حسني و آخر معه فقال له : هوذا يجبي الاموال وله وكلاء وسمّوا جميع الوكلاء في النواحي وأنهى ذلك إلى عبيد الله بن سليمان الوزير، فهم الوزير بالقبض عليهم، فقال السلطان: أطلبوا أين هذا الرِجل؟ فانَّ هذا أمر غليظ، فقال عبيد الله ابن سليمان: نقبض على الوكلاء، فقال السلطان: لا، ولكن دسوا لهم قوماً لا يعرفون بالأموال، فمن قبض منهم شيئاً قبض عليه قال: فخرج بأن يتقدم إلى المراب جميع الوكلاء أن لا يأخذوا من أحد شيئاً وان يستنعوا من ذلك ويتجاهلوا الأمر، فاندس لمحمد بن أحمد رجلٌ لا يعرفه وخلا به فقال: معي مال أريــد أن أوصله، فقال له محمد: غلطت أنا لا أعرف من هذا شيئاً، فلم يرل يتلطفه ومحمد يتجاهل عليه وبثوا الجواسيس وامتنع الوكلاء كلهم لماكان تقدّم اليهم»<sup>(۱)</sup>.

يُستفاد من الروايات الواردة بشأن سيرة الإمام ( الله في غيبته الصغرى أن جهوده لدفع أذى ارهاب السلطات العباسية لم يقتصر على الوكلاء كما رأينا في الفقرة السابقة، بل شملت أيضاً حفظ سائر المؤمنين من البطش العباسي، وهذه سنة ثابتة في سيرة آبائِه ( الله الميعاً، فقد جدوا في رعاية

<sup>(</sup>١) الكاني: ١ / ٢٥٠.

المؤمنين ودفع الأذي عنهم ما استطاعوا الى ذلك سبيلاً.

ومن نماذج رعايته للمؤمنين في هذا الجانب مارواه الكليني في الكافي: عن عليّ بن محمد قال: «خرج نهي عن زيارة مقابر قريش والحيرة، فلماكان بعد أشهر دعا الوزير الباقطائي فقال له: الق بني الفرات والبرسيين وقل لهم: لا يزوروا مقابر قريش فقد أمر الخليفة أن يتفقد كل من زار فيقبض عليه»(١).

كما شملت هذه الرعاية قضاء حوائج المؤمنين الشخصية والاجتماعية والإصلاح بينهم والدعاء لهم وتزويدهم بالوصايا التربوية والإجابة على أسئلتهم الدينية وتعليمهم الأدعية وغير ذلك مما سجلته المصادر التأريخية المختصة بهذه الفترة (٢).

وثمة أهداف أخرى سعى الإمام لتحقيقها في فترة الغيبة الصغرى مثل كشف التيارات المنحرفة داخل الكيان الشيعي منها: خط عمه جعفر ومنها تيار الوكلاء المنحرفين. وقد أثبت التأريخ نجاح الإمام ( الله في القضاء عليها إذ انقرض أتباعها سريعاً قبل انقضاء فترة الغيبة الصغرى.

وفي الفقرة اللاحقة نلتقي بنموذجين من تحرك الإمام في هذه الفـترة لتحقيق الأهداف المذكورة وهما: إصدار التوقيعات والإلتقاء بالمؤمنين.

#### إصدار الرسائل «التوقيعات»

حفلت المصادر المؤرخة لسيرة الإمام المهدي ـ عجل الله فرجه بنصوص العديد من الرسائل والبيانات التي كان يصدرها ( والله في فترة الغيبة الصغرى والتي عُرفت بالتوقيعات. وهي تشكل أحد الأدلة الوجدانية

<sup>(</sup>١) الكافى: ١/ ٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) راجع تأريخ الغيبة الصغرئ: ٣٦٧، و٩١٥ وما بعدهما.

المحسوسة الدالة على وجوده وقيامه بمهام الإمامة في غيبته (١).

وتمثل التوقيعات إحدى وسائل اتصال الإمام بالمؤمنين وإيصال توجيهاته إليهم بحكم أوضاع عصر الغيبة التي حددت الاتصالات المباشرة، ومما ساعد على إتباع هذه الوسيلة وقية تأثيرها في المؤمنين تمهيد آبائه (學) لذلك باتباع هذا الاسلوب في وقت مبكر خاصة في عصر الإمام الكاظم (學) الذي قضى شطراً كبيراً من مدة إمامته التي ناهزت خمسة وثلاثين عاماً في سجون العباسيين أو تحت مراقبتهم الشديدة وتعرضهم للأذى الشديد لأصحابه، فكان يتصل بالمؤمنين ويجيب على اسئلتهم الدينية ويتوددهم ويوصل إليهم توجيهاته عبر الرسائل التي لم تنقطع حتى عندماكان في السجن عبر وسائل مبتكرة واشخاص فشلت السلطات العباسية في التعرف على ولائهم للإمام الحق (學).

<sup>(</sup>١) راجع نماذجها في المجلد الثاني من كتاب معادن الحكمة. لمحمد بن الفيض الكاشاني وكتاب الصحيفة المهدية لوالده وغيرها من كتب الغيبة.

الذي كان يستخدمه أبوه في رسائله وذلك تثبيتاً للايمان في قلوب المؤمنين به؛ وقطعاً للطريق على المستغلين(١).

وقد جاء قسم من هذه التوقيعات جواباً على أسئلة من المؤمنين عبر السفراء الأربعة، والقسم الآخركان بمبادرة من الإمام نفسه فيما يرتبط ببعض القضايا المهمة كحمايته للمؤمنين والوكلاء كما رأينا، أو فيما يرتبط بالكشف عن انحراف بعض الوكلاء أو زيف ادعاء منتحلي الوكالة، أو فيما يرتبط بالنص على تعيين السفراء وغير ذلك.

كما اشتملت على ما يحتاجه المؤمنون من معارف الإسلام الحق وأحكامه في مختلف شؤونهم الحياتية عقائدية وفقهية وتربوية وأخلاقية وأدعية وغير ذلك، وما تحتاجه الأمة في غيبته وتحديد علائم ظهوره وغير العدول، والتأكيد على استمرار رعايته في غيبته وتحديد علائم ظهوره وغير ذلك مما سنتعرف على بعض فما في فصل لاحق. كما أن في بعضها نماذج تطبيقية لاستنباط الحكم الشرعي من الأحاديث المروية تعويداً للأمة على العمل الإجتهادي في عصر الغيبة الكبرى (٢)، وبعبارة جامعة يمكن القول إن هذه التوقيعات كانت من جهة وسيلة لقيادة المؤمنين وحفظ كيانهم؛ ومن جهة أخرى وسيلة لإكمال ما يحتاجونه في عصر الغيبة الكبرى من حقائق الإسلام وأحكامه.

لقاء الإمام المهدي(ﷺ) بأتباعه المؤمنين

روت المصادر الروائية المعتبرة الكثير من الروايات التي تتحدث عن

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي: ٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) راجع مثلاً توقيعاته (ﷺ) لمحمد بن عبدالله الحميري المروية في كتاب الاحتجاج : ٢ / ٤٨٣ وما بعدها.

التقاء المؤمنين بالإمام المهدي ( المنها في غيبته الصغرى ، فلايكاد يخلو كتاب من الكتب المصنفة في تواريخ الأئمة أو الإمام المهدي ـ عجل الله فرجه ـ خاصة ، من ذكر مجموعة من هذه الروايات. وقد روى الشيخ الصدوق عن محمد بن أبي عبد الله احصائية لعدد لقاءاته من مختلف أرجاء العالم الإسلامي ، فذكر ثمانية وستين شخصاً ( الواصل الميرزا النوري العدد الى ( ٣٠٤ ) اشخاص استناداً الى الروايات الواردة في المصادر المعتبرة (٢١ وفيها المروية بأسانيد صحيحة ، ومعظمهم التقوه في الغيبة الصغرى وبعضهم في حياة أبيه ( المنها ) وهذه الروايات تخص الذين رأوه وعرفوه وليس الذين لم يعرفوه .

« يا عيسى ماكان لك أن تراني لولا المكذّبون القائلون بأين هو؟ ومتى كان؟ وأين ولد؟ ومن رآه؟ وما الذي خرج إليكم منه؟ وبأيّ شيء نبّأكم؟ وأيّ معجز أتاكم؟ أما والله لقد دفعوا أمير المؤمنين مع مارووه وقدّموا عليه، وكادوه وقتلوه، وكذلك آبائي عليهم السّلام ولم يصدّقوهم ونسبوهم إلى السحر وخدمة الجنّ إلى ما تبيّن.

ياعيسى فخبّر أولياءنا ما رأيت، وإيّاك أن تخبر عدوّنا فتسلبه. فقلت: يا مولاي ادع لي بالثبات فقال: لو لم يثبّتك الله ما رأيتني، وامض بنجحك راشداً. فخرجت أكثر

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) النجم الثاقب: ٢ / ٤٤ ـ ٨٤ من الترجمة العربية.

حمداً لله وشكراً»(١).

ويتضح من روايات التشرف بلقياه في الغيبة الصغرى أنه كان يقوم خلالها أيضاً بقضاء حوائج المؤمنين إقتفاءً لسنة آبائه الطاهرين ( المراه بغيبته كان يقوم خلالها بتوضيح بعض القضايا العقائدية المرتبطة بغيبته الكبرى ( المراه الهم الإرشادات التربوية والأدعية المسنونة المرتبطة بغيبته وتوثيق الارتباط به ( المراه التي تشتمل أيضاً على توضيح ما سيحققه الله على يديه عند ظهوره.

كما يُستفاد منها أن الكثير من المؤمنين كان يجتهدون في طلب لقياه ويسعون إليه خاصة في موسم الحج لما روي أنه يحضره كل سنة (٢). وقد دلت بعض الروايات على وقوع الالتقاء به بالفعل في الموسم. كماكان البعض يلجأون الى السفراء الأربعة للفوز بذلك، فكان يسمح للمخلصين منهم بذلك. فمثلاً روى الشيخ الطوسي في كتاب الغيبة فقال: من

روى محمد بن يعقوب \_رفعه عن الزُّهريّ \_قال: طلبت هذا الأمر طلباً شاقاً حتى ذهب لي فيه مال صالح فوقعت إلى العمريّ وخدمته ولزمته وسألته بعد ذلك عن صاحب الزمان فقال لي: ليس إلى ذلك وصول فخضعت فقال لي: بكر بالغداة، فوافيت واستقبلني ومعه شابّ من أحسن الناس وجهاً، وأطيبهم رائحة بهيئة التجّار، وفي كمّه شيء كهيئة التجّار،

فلمّا نظرت إليه دنوت من العمريّ فأوماً إليَّ فعدلت إليه وسألته فأجابني عن كل ما أردت ثم مرَّ ليدخل الدار وكانت من الدُّور التي لا نكترث لها فقال العمريُّ: إذ أردت أن تسأل سل فإنّك لا تراه بعد ذا، فذهبت لأسأل فلم

<sup>(</sup>١) تبصرة الولى : ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ١ / ٣٣٧\_ ٣٣٩، النيبة للنعماني: ١٧٥.

يسمع ودخل الدّار، وماكلّمني بأكثر من أن قال: ملعون ملعون من أخّر العشاء الىٰ أن تشتبك النجوم، ملعون ملعون من أخّر الغداة إلىٰ أن تنقضي النجوم ودخل الدار» (١).

#### إعلان انتهاء الغيبة الصغري

قبل ستة أيام من وفاة السفير الرابع أخرج للمؤمنين توقيعاً من الإمام المهدي \_ عجل الله فرجه \_ يعلن فيه انتهاء الغيبة الصغرى وعهد السفراء المعينين من قبل الإمام مباشرة إيذاناً ببدء الغيبة الكبرى ونص التوقيع هو:

«بسم الله الرحمن الرحيم، ياعلي بن محمد السمري، أعظم الله أجر إخوانك فيك فإنك ميت ما بينك وبين ستة أيام، فأجمع أمرك ولا توص الى أحد فيقوم مقامك بعد وفاتك. فقد وقعت الغيبة التامة. فلا ظهور إلّا بإذن الله تعالى ذكره وذلك بعد طول الأمد وقسوة القلب وإمتلاء الارض جوراً. وسيأتي لشبعتي من يدّعي المشاهدة ألا فمن ادعى المشاهدة قبل خروج السفياني والصيحة فهو كذاب مفتر ولا حول ولا قوة إلّا بالله العلي العظيم» (٢).

وكان هذا آخر توقيع صدر عن الإمام في الغيبة الصغرى وهو بسمثابة اعلان عن تحقيق تحركه فيها للأهداف المرجوة منها كمرحلة تمهيدية للغيبة الكبرئ، فقد ظهر للناس خلالها منه ( الله الله عبر سفرائه من البينات ما يثبت وجوده وإمامته وصحة غيبته الكبرئ. وقد تم تدوينها في هذه الفترة من قبل عدد من وجوه العلماء (٣)، واتضح للأمة انتفاع الناس من وجوده

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي : ١٦٤، الاحتجاج للطبرسي: ٢ / ٢٩٨، وسائل الشيمة : ١٤٧/٣.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين : ١٦٥، غيبة الطوسي : ٢٤٢.

رُ ٣) يُلاحظ هنا مثلاً أن كتاب الكافي للشيخ الكليني ( الله في الهم مصادر تراث أهل البيت ( الله الله في المجالات العقائدية والفقهية تم تدوينه خلال فيترة النبية الصغرى، فيقد توفي الشيخ الكليني ( الله في السيخ الكليني ( الله في الله في نفس سنة انتهاء النبية الصغرى.

خلالها ورعايته لمسيرتهم من خلف أستارها، وأمر فيه بالرجوع الى الفقهاء في الحوادث الواقعة وصرح بأن وجوده أمان لأهل الأرض (١)، كما أن الجيل الذي كان قد عاصر زمان الأثمة كان قد انتهى وظهرت أجيال اعتادت عصر الغيبة وفكرة القيادة النائبة، لذلك فقد تأهلت الأمة للدخول في عصر الغيبة الكبرى (٢).

\* \* \*



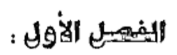
<sup>(</sup>١)كما صرح بذلك(طُلِمُكُمْ) في توقيعه الذي أجاب فيه على أسئلة إسحاق بن يعقوب، راجع كمال الدين: ١٨٣. غيبة الطوسى : ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) تأريخ النيبة الصغرى: ٦٣٠ ـ ٦٥٤ وفيه توضيحات مهمة بشأن نص التوقيع المهدوي الشريف للسمري.





# وفيه فصول،



الغيبة الكبرس للإمام المهدي رهِ وأسبابها

الفصل الثاني ،

إنجازات الإمام الممدي رهِي في غيبته الحكبرى الشائدة :

تكاليف عصر الغيبة الكبرئ



# الفيضُّ لُ ٱلْأَوَّلُ

# الغيبة الكبرئ للإمام المهدس ريح وأسبابها

الاطار العام لتحرك الامام (機)

إنّ الهدف العام لتحرك الإمام المهدي ( الله في فترة الغيبة الكبرى ، هو رعاية مسيرة الأمة الإسلامية و تأهيلها لظهوره والقيام بالمهمة الكبرى المتمثلة بإنهاء الظلم والجور وإقامة الدولة الإلهية العادلة في كل أرجاء الأرض و تأسيس المجتمع التوحيدي الخالص كما سنفصل الحديث عن ذلك في الفصل الخاص بسيرته بعد ظهوره ( الله في ).

وبعبارة أخرى فإن الإطار العام لسير ته عجل الله فرجه في هذه الفترة هو التمهيد لظهوره بما يشتمل عليه ذلك من رعاية الوجود الإيماني وحفظه وتسديد نشاطاته وتطويره عبر الأجيال المتعاقبة التي يعاصرها، وحفظ الرسالة الخاتمة من التحريف إضافة الى القيام بالميسور من مهام الإمامة الأخرى وإن كان ذلك بأساليب أكثر خفاة مماكان عليه الحال في الغيبة الصغرى، وبذلك يتحقق الانتفاع من وجوده ( الله الشمس إذا غيبها السحاب.

وهذا الهدف العام لسيرته في هذه الغيبة الكبرئ نلاحظه بوضوح فيما ورد بشأن تحركه في هذه الغيبة. وقبل التطرق لنماذج من هذا التحرك، نلقي نظرة عامة على بعض ما أشارت إليه الأحاديث الشريفة بشأن علة الغيبة وأسرارها، إذ إن من الواضح أن التمهيد للظهور يكون بإزالة الأسباب التي أدت للغيبة، لذا فإن التعرف على أسباب الغيبة يلقي الأضواء على طبيعة تحرك الإمام المهدي (機) خلالها.

#### علل الغيبة في الأحاديث الشريفة

لقد تناولت مجموعة من الأحاديث الشريفة علل وقوع الغيبة. نـذكر أولاً نماذج منها استناداً الى العلل التي تذكرها: مشيرين الى أن لكل نـموذج نظائر عديدة رواها المحدثون بأسانيد متعددة:

ا \_روى سدير عن أبيه عن الإمام الصادق (علم قال: «ان للقائم منّا غيبة يطول أمدها فقلت له: يابن رسول الله ولم ذاك قال: لأن الله عز وجل أبي إلّا أن يجعل فيه سنن الأنبياء (علم في غيباتهم، والله لابد له يا سدير من استيفاء مدة غيباتهم، قال الله تعالى: ﴿ لتركبنَ طبقاً عن طبق﴾، أي سنن من كان قبلكم (١).

وروئ عبد الله بن الفضل الهاشمي قال: سمعت الصادق جعفر بن محمد ( الله الله يقول: «إن لصاحب هذا الأمر غيبة لابد منها، يرتاب فيهاكل مبطل، فقلت له: ولم نجعلت فداك؟ قال: لأمر لم يؤذن لنا في كشفه لكم قلت: فما وجه الحكمة في غيبته؟ قال: وجه الحكمة في غيبته وجه الحكمة في غيبات من تقدم من حجج الله تعالى ذكره، إن وجه الحكمة في ذلك لا ينكشف إلا بعد ظهوره كما لم ينكشف وجه الحكمة فيما أتاه الخضر ( الله الله ي الله الله عد افتراقهما، يابن الفضل ان هذا الأمر من أمر الله وسر من سر الله، وغيب من غيب الله، ومتى علمنا إن الله عز وجل حكيم صدقنا بأن أفعاله كلها

<sup>(</sup>١) اثبات الهداة: ٣ / ٤٨٦ - ٤٨٧.

حكمة، وانكان وجهها غير منكشف» (١).

٢ ـ ومنها مارواه زرارة عن الإمام الباقر (عليه) قال: «إن للقائم غيبة قبل ظهوره، قلت: ولِمَ؟ قال: يخاف ـ وأومى بيده الى بطنه، قال زرارة يعني: القتل»(٢).

ومنها ماروي عن عبد الله بن عطا، عن أبي جعفر (الله الله وقلت له إن شيعتك بالعراق كثيرة والله مافي أهل بيتك مثلك؛ فكيف لا تخرج؟ قال: فقال: يا عبد الله بن عطاء! قد اخذت تفرش اذنيك للنوكى، إي والله ما أنا بصاحبكم، قال: قلت له: فمن صاحبنا؟ قال: انظروا من عمى على الناس ولادته؛ فذاك صاحبكم؛ إنّه ليس منا احد يشار إليه بالاصبع ويمضغ بالالس إلّا مات غيظاً أو رغم أنفه» (٣).

٣ ـ ومنها ما روي عن الحسن بن محبوب بن ابراهيم الكرخي قال:

«قلت لأبي عبدالله (عليه) أو قال له رجل: أصلحك الله ألم يكن علي قوياً
في دين الله؟ قال: بلى قال: فكيف ظهر عليه القوم وكيف لم يمنعهم ومامنعه
من ذلك؟ قال: آية في كتاب الله عز وجل منعته، قال: قلت؟ وأي آية هي؟ قال:
قول الله عز وجل: ﴿ لو تزيلوا لعذبنا الذين كفروا منهم عذاباً اليما ﴾. انه كان لله عز وجل
ودائع مؤمنون في اصلاب قوم كافرين ومنافقين، فلم يكن علي ليقتل الآباء حتى تخرج
الودائع، فلما خرجت الودائع ظهر على من ظهر فقاتله، وكذلك قائمنا أهل البيت لن يظهر
أبداً حتى تظهر ودائع الله عز وجل فاذا ظهرت ظهر على من ظهر فقاتله» (١٠).

٤ ـ ومنها ماروي عن الإمام الصادق(ﷺ) قال: «والله لا يكون الذي تمدون

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٤٨١، علل الشرائع: ١/ ٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع: ١ / ٢٤٦، غيبة النعماني: ١٧٦، غيبة الطوسي: ٢٠١.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ١ / ٣٤٢، غيبة النعماني: ١٦٧ ـ ١٦٨.

<sup>(</sup>٤) علل الشرائع: ١٤٧، كمال الدين: ٦٤١.

إليه أعناقكم حتىٰ تميّزوا وتمحّصوا، ثم يذهب من كل عشرة شيء ولا يبقىٰ منكم إلّا الأندر، ثم تلا هذه الآية: أم حسبتم أن تدخلوا الجنّة ولمّا يعلم الله الذين جاهدوا منكم ويعلم الصابرين» (١).

٥ ـ ومنها ماروي عن الإمام الباقر ( ﷺ) أنَّه قال:

«دولتنا آخر الدول، ولم يبق أهل بيتٍ لهم دولة إلّا ملكوا قبلنا، لئلا يقولوا إذا رأوا سيرتنا، إذا ملكنا سرنا مثل سيرة هؤلاء، وهو قول الله عز وجل: ﴿ والعاقبة للمتقين ﴾ »(٢).

٦ ـ ومنها ما روي عن الإمام الرضا ( الله الله عن عن الله عن الله عن عنه الله عن عنه الله عن عنه الله عن عنه الله عنه

٧\_ويقول \_عجل الله فرجه \_في رسالته الأولى للشيخ المفيد: «نحن، وإن كنا ثاوين بمكاننا النائي عن مساكن الظالمين حسب الذي أرانا الله تعالى لنا من الصلاح ولشيعتنا المؤمنين في ذلك، مادامت دولة الدنيا للفاسقين» (٥).

٨\_و يقول ( الله في رسالته الثانية للشيخ المفيد: «ولو أن أشياعنا ـ وفقهم الله الله الله الله عنه من القلوب في الوفاء بالحمد عليهم، لما تأخر عنهم اليمن بـلقائنا،

<sup>(</sup>١) قرب الأسناد للحميري: ١٦٢ وعنه في بحار الانوار: ٥٢ ١١٣.

<sup>(</sup>٢) الآية في سورة الاعراف: ١٢٨، والحديث في غيبة الطوسي: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) علل الشرائع: ١/ ٢٤٥، عيون الأخبار الرضا: ١ / ٢٧٣.

<sup>(</sup>٤) كمال الدين: ٤٨٣، غيبة الطوسى: ١٧٦.

<sup>(</sup>٥) معادن الحكمة: ٢/ ٣٠٣ يحار الاتوار: ٥٣ ١٧٤.

ولتعجلت لهم السعادة بمشاهدتنا على حق المعرفة وصدقها منهم بنا فما يحبسنا عنهم إلّا ما يتصل بنا مما نكرهه ولا نؤثره منهم...»(١).

هذه نماذج لابرز الأحاديث الشريفة المروية بشأن علل الغيبة، والأسباب التي تذكرها فيها بعض التداخل، نشير إليها ضمن النقاط الثمانية التالية:

## ١ - استجماع تجارب الأمم السابقة

إن الحكمة الإلهية في تدبير شؤون خلقه تبارك وتعالى اقتضت غيبة الإمام المهدي ـ عجل الله فرجه ـ للحكمة نفسها التي اقتضت غيبات الأنبياء في الأمم السابقة، لأن ما جرى في هذه الأمم مجتمعة يجري على الأمة الاسلامية صاحبة الشريعة الخاتمة. فمثلما اقتضى تحقيق أهداف الرسالات السماوية غيبة بعض أنبيائها بدليل عدم استعداد الأمم السابقة لتحقق هذه الأهداف، كذلك الحال مع الأمة الإسلامية فإن تحقق أهداف شريعتها الخاتمة اقتضى غيبة خاتم أوصيائها الإمام المهدي (عليه) حتى تتأهل بشكل كامل لتحقق هذه الأهداف، وواضح أن هذا السبب مجمل بل إنه يشكل الإطار العام لعلل الغيبة التي تذكرها الطوائف الأخرى من الأحاديث الشريفة.

والملاحظ في هذه الطائفة من الأحاديث أنّها تعتبر أمر الغيبة من الأسرار الإلهية التي لا تتضح إلّا بعد انتهاء الغيبة وظهور الإمام والتي لم يُؤذن بكشفها قبل ذلك، الأمر الذي يشير الى أن ما تذكره الأحاديث الشريفة لا يمثل كل العلل الموجبة للغيبة بل بعضها وثمة علل أخرى ليس من الصالح كشفها قبل الظهور ـ للجميع على الأقل ـ ، ولكن الإيمان بها فرع الإيمان بحكمة الله تبارك وتعالى وأنه الحكيم الذي لا يفعل إلّا ما فيه صلاح عباده.

<sup>(</sup>١) الاحتجاج: ٣٠٥/٢ وعنه في معادن الحكمة: ٢/ ٣٠٦ وبحار الأنوار: ٣٥/ ١٧٦.

## ٢ ـ العامل الأمنى

منافة القتلكما جرئ مع غيبات أنبياء الله موسى وعيسى وغيرهم ( الله ما الله موسى وعيسى وغيرهم ( الله الله موسى وعيسى وغيرهم ( الله ما الأمر في غاية الوضوح مع الإمام المهدي ( الله الذي كانت السلطات العباسية تسعى سعياً حثيثاً لقتله كما رأينا سابقاً. وهذا السبب يصدق بشكل كامل على أصل وقوع الغيبة وفي الغيبة الصغرى على الأقل.

ومعلوم أن المقصود هو حقظ وجود الإمام لكونه حجة الله على خــلقه ولكى لا تخلو الأرض من قائم لله بحجته وهادٍ بأمره إليه تبارك وتعالى.

فالجواب واضح، فهو .. عجل الله فرجه .. آخر الأثمة المعصومين ( الله وهو المكلف بإقامة الدولة الإسلامية العالمية وعلى يديه يحقق الله عز وجل وعده بإظهار الإسلام على الدين كله و توريث الأرض للصالحين، فلابد من حفظ وجوده حتى ينجز هذه المهمة. يُضاف الى ذلك أن السلطات العباسية كانت عازمة على قتله وهو في المهد لعلمها بطبيعة مهمته الإصلاحية العامة.

أما في الغيبة الكبرى فهذه العلة تبقى مؤثرة مالم تتوفر جميع العوامل اللازمة لإنجاز مهمته مثل توفر الأنصار وغير ذلك، لأنه سيبقى غرضاً لسهام مساعي حكام الجور لإبادته قبل أن ينجز هذه المهمة الإصلاحية الكبرى كما جرى على آبائيه ( المهمة الأمر واضح للغاية ويفهم من توضيحات الإمام الباقر ( الله بن عطاء في الحديث الثاني من هذه الطائفة.

<sup>(</sup>١) اعتقادات الصدوق: ٩٩ وعنه في اعلام الورئ للطبرسي: ٢٩٧/٢ ب٥ المسألة الأولى من المسائل السبح في النيبة، الفصول المهمة: ٢٧٢، .

#### ٣ ـ السماح بوصول الحق للجميع لخروج ودائع الله

إنّ إخراج ودائع الله، المؤمنين من أصلاب قوم كافرين يشكّل عاملاً آخر، ولعل المقصود منه إعطاء الفرصة لوصول الدين الحق للجميع كي تتضح لهم أحقية الرسالة الإسلامية التي يحملها الإمام المهدي \_ عجل الله فرجه \_ وبالتالي تبني أشخاص ينتمون الى المدارس الضالة والأخلاف المنحرفين، للأهداف المهدوية والانتقال بهم الى صفوف أنصار المهدي المنتظر \_ عجل الله فرجه \_.

وواضح أن هذه العلة تفسر تأخير ظهوره ( الله المصورة واضحة المباشرة ، وبالتالي تفسر بصورة غير مباشرة . غيبته الى حين توفر هذا العامل من العوامل اللازمة لظهوره . عجل الله فرجه . باعتبار أن ظهوره مقترن بالبدء الفوري في تنفيذ مهمته الإصلاحية الكبرئ التي تتضمن نزول العذاب الأليم على المنحرفين.

#### ٤ ـ التمحيص الاعدادي لجيل الظهور

إنّ التمييز والتمحيص الإعدادي للمؤمنين به ( للله الله يتحقّق من خلال الأوضاع الصعبة الملازمة لغيبته ( لله اله ومعلوم أن الإيمان به وبغيبته هو بحد ذاته عامل مهم في تمحيص الإيمان و تقوية الثابتين عليه لأنه يمثل مرتبة سامية من مراتب التحرر من أسر التصديق بالمحسوسات المادية فقط. ولذلك كان الإيمان بالغيب أولى صفات المتقين كما تذكره الآيات الأولى من سورة البقرة، وقد طبقت الأحاديث الشريفة هذه الصفة على الإيمان بالإمام المهدي عجل الله فرجه في غيبته باعتباره من أوضح مصاديقها لاسيما إذا

لاحظنا طول أمدها(١).

ولذلك نلاحظ في الأحاديث الشريفة مدحاً بالغاً لمؤمني عصر الغيبة الثابتين على الالتزام بالشريعة السمحاء والنهج المهدوي رغم التشكيكات العقائدية الناتجة عن عدم ظهوره المشهود(٢).

واستناداً الى هذه العلة نفهم أن الغيبة عامل إعداد لأنصار المهدي \_ عجل الله فرجه \_ من خلال ترسيخ هذا الإيمان بالغيب الذي يتضمن التحرر من أسر الماديات والذي يؤهلهم لنصرة المهدي في إنجاز مهمته الإصلاحية الكبرئ.

#### ٥ ـ اتضاح عجز المدارس الاخرى

إنّ إثبات عجز المدارس الأخرى عن تحقيق السعادة والكمال المنشود للمجتمع البشري عموماً للتفاعل الإيجابي مع المهمة الإصلاحية الكبرى للإمام المهدي - عجل الله فرجه -، فهو يزيل العقبات الصادة عن هذا التفاعل المطلوب لتحقق الأهداف الإلهية خاصة فيما يرتبط بالانخداع بشعارات المدارس الأخرى المادية أو ذات الأصول السماوية والمنحرفة عنها بمرور الزمن .

<sup>(</sup>١)كفاية الأثر ٥٦، ينابيع المودة: ٤٤٢.

 <sup>(</sup>٢) راجع مثل ماروي عن الكاظم (طَيْلًا) في وصف المؤمنين الثابتين في عصر الغيبة: «أولئك مـنّا ونـحن
منهم، قد رضوا بنا أثمة ورضينا بهم شيعة، فطوبئ لهم ثم طوبئ لهم وهم والله معنا في درجـتنا يـوم
القيامة». كمال الدين: ٣٦١ كفاية الأثر: ٢٦٥.

#### ٦ ـ حفظ روح الرفض للظلم

إنّ الامام المهدي - عجل الله فرجه - هو الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً، فيزيل حكام الجور وحاكمية الفساد بالسيف بعد إتمام الحجة كاملة على المنحرفين خلال الغيبة الكبرى وما قبلها كما أشرنا الى ذلك في النقطة السابقة. فظهوره ( الله ) مقترن بالتحرك الجهادي الحاسم، فلا هدنة مع المنحرفين، ومن هنا يلزم توفر هنده الصفة في أتباعه أيضاً، ولعل هذا هو المقصود من تعبير الأحاديث الشريفة «لئلا يكون في عنقه بيعة لطاغية».

وواضح أن هذا الدور الحاسم يجعل تكالب الظالمين عليه أشد إذاكان وجوده ظاهراً قبل تحركه الإصلاحي الشاهل وقبل توفر الظروف المناسبة لتحركه والعدد اللازم من الأنصار، فهو في هذه الحالة إما أن يهادن الظلمة ويجمد أي نشاط له ولوكان غير حاسم كماكان حال آبائه (هينه)، وفي ذلك أخطار كثيرة مثل إضعاف روح الرفض للظلم لدى المؤمنين وهم يرون أن إمامهم المكلف بإزالة الظلم بصورة كامئة صامت تجاهه، فضلاً عن أن هذا الموقف السلبي لن يوقف كيد الظالمين ومساعيهم المستمرة لقتله تخلصاً من الموقف السلبي لن يوقف كيد الظالمين ومساعيهم المستمرة لقتله تخلصاً من الموامل اللازمة لنجاحها وهذا الأمريعني مقتله قبل أن يحقق شيئاً من مهمته الكبرى.

لذا فلابد من تجنب الظهور قبل اكتمال الأوضاع اللازمة لتحركه الإصلاحي الأكبر والاستتار في اسلوب الغيبة بما يمكنه من الاستمرار في نشاطه على صعيد توفير العوامل اللازمة لنجاح مهمته الكبرى عند الظهور.

### ٧ ـ صلاح أمره وأمر المؤمنين به

إن في الغيبة صلاح أمره ( المؤلفية وأمر المؤمنين به، وهذه علة مجملة تحدد أوجه الحكمة الإلهية في الأمر بالغيبة بأن في ذلك صلاح أمر الإمامة؛ ولعله بمعنىٰ أن الغيبة هي أفضل اسلوب ممكن لقيام المهدي عجل الله فرجه بمهام الإمامة في ظل الأوضاع المضادة لأهداف الثورة المهدوية كما تقدم في الفقرة السادسة، وبأن فيها صلاح شيعته والمؤمنين به؛ ولعله بمعنى فتح آفاق التكامل والتمحيص في صفوفهم وأجيالهم المتلاحقة كما تقدم في الفقرة الرابعة حتىٰ يُعد البحيل القادر حكماً وكيفاً علىٰ الاستجابة لمقتضيات الثورة المهدوية الكبرىٰ، أو أن يكون المقصود صلاحهم في حفظ وجودهم من الإبادة قبل تحقق المهمة الإصلاحية المعلوبة أو عجزهم عن نصرة الإمام بالصورة المطلوبة عند قيامه و وفياء من خلافة أخيه الإمام الحسين ( عليه ) وقبله من خلافة أخيه الإمام الحسن وأبيه أمير المؤمنين عسلام الله عليهم - .

## ٨ .. عدم توفّر العدد المطلوب من الأنصار

والعامل الأخير هو عدم توفر العدد اللازم كما والمناسب كيفاً من الأنصار له ( الله عدد كافي من الأنصار له ( الله عدد كافي من الأنصار وعلى مستويات عالية من الإخلاص للشريعة المحمدية وأهدافها والعلم بها وبمكائد أعدائها بحيث يمتلكون التجربة الجهادية اللازمة لخوض حركة الصراع الحاسمة مع الكفر والشرك والفسق والنفاق. وهذه العلة مكملة للعلة المذكورة في الفقرة الرابعة.

# للفيضُلُ أَلثَانِيَ

# إنجازات الإمام المهدس (ﷺ) في غيبته الكبرى

كما أشرنا في مقدمة الحديث فإن سيرة الإمام المهدي ـ عجل الله فرجه ـ وتحركاته في غيبته الكبرى تتمحور حول هدف التمهيد لظهوره والمساهمة في ازالة العلل الموجبة لغيبته، وعليه يمكننا القول بأنّه يعمل في سبيل ترشيد الأمة واستجماعها لخبرات أجيالها المتعاقبة؛ وفي سبيل إيصال الحق الى الجميع ودعم وتأييد العاملين من أجل نشر الإسلام النقي وحفظه، وهو يرعى عملية التمييز والتمحيض الإعدادي لجيل الظهور، ويكشف فشل المدارس الأخرى وعجزها عن تحقيق السعادة المنشودة للبشرية، ويساهم في حفظ روح الرفض للظلم ويحبط المساعي لقتلها. إنه ( لله الي يقوم بكل ذلك ولكن بأساليب خفية غير ظاهرة قد يتضح الكثير منها عند ظهوره كما يتضح ولكن بأساليب خفية غير ظاهرة قد يتضح الكثير منها عند ظهوره كما يتضح دوره ( لله الم في الكثير من الحوادث الواقعة التي تصب في صالح تحقق الأهداف المتقدمة والتي لم تُعرف أسباب وقوعها أو أنّ ما عُرض من الأسباب لم يكن كافياً في تفسيرها.

#### رعايته للكيان الإسلامي

يقول الإمام المهدي(الله في رسالته الأولى للشيخ المفيد: «... فإنّا نحيط

علماً بأنبائكم ولا يعزب عنّا شيء من أخباركم، ومعرفتنا بالذل الذي أصابكم مُذ جنح كثير منكم الىٰ ماكان السلف الصالح عنه شاسعاً ونبذوا العهد المأخوذ وراء ظهورهم كأنهم لا يعلمون.

إنّا غير مهملين لمراعاتكم، ولا ناسين لذكركم ولولا ذلك لنزل بكم اللأواء وأصطلمكم الأُعداء»(١).

إن الإمام يتابع أوضاع المؤمنين ويحيط علماً بالتطورات التي تحصل لهم ومحاولات الاستئصال والإبادة التي يتعرضون لها ويتخذ الإجراءات اللازمة لدفع الأخطار عنهم بمختلف أشكالها، وهذه الرعاية هي أحد العوامل الأساسية التي تفسر حفظ أتباع مذهب أهل البيت ( المين ) واستمرار وجودهم و تناميه على مدى الأجيال على الرغم من شدة الحملات التصفوية التي عرضوا لها والإرهاب الفكري الحاد الذي مورس ضدهم لقرون طويلة. فهذه التصفيات الجسدية والمحاربة الفكرية الواسعة التي شهدها التأريخ الإسلامي كانت قادرة ولا شك على إنهاء وجودهم جسدياً وفكرياً لولا الرعاية المهدوية.

#### حفظ الاسلام الصحيح وتسديد العمل الاجتهادي

إنّ الإمام المهدي ( الله البيت المهدي المهدي الله البيت الكبرى بحفظ الإسلام النقي الذي يحمله مذهب أهل البيت ( الله المهمة من المهام الرئيسة للإمامة، ومن مظاهر قيامه ( الله اله في غيبته تسديد العمل الاجتهادي للعلماء والفقهاء ومنع إجماعهم على باطل بطريقة أو بأخرى: « لأن هذه الآثار والنصوص في الأحكام موجودة مع من لا يستحيل منه الغلط والنسيان،

<sup>(</sup>١) الاحتجاج: ٣٢٣/١ وعنه في معادن الحكمة: ٢/ ٣٠٣.

ومسموعة بنقل من يجوز عليه الترك والكتمان. وإذا جاز ذلك عليهم لم يؤمن وقوعه منهم إلا بوجود معصوم يكون من ورائهم، شاهد لأحوالهم، عالم بأخبارهم، إن غلطوا هداههم، أو نسوا ذكرهم أوكتموا، علم الحق من دونهم.

وإمام الزمان ( الله وإن كان مستتراً عنهم بحيث لا يعرفون شخصه ، فهو موجود بينهم ، يشاهد أحوالهم ويعلم أخبارهم ، فلو انصر فوا عن النقل ، أو ضلّوا عن الحق عن الحق لما وسعته التقية و لأظهره الله سبحانه ومنع منه الى أن يبين الحق و تثبت الحجة على الخلق » (١).

والمقصود من الظهور هنا ليس الظهور العام بل المحدود لبعض العلماء وبالمقدار اللازم لتبيان الحق، وهذه من القضايا التي بحثها العلماء في باب الإجماع، فمثلاً يقول العلامة السيد محمد المحاهد في كتابه مفاتيح الأصول: «... البناء على قاعدة اللطف التي لأجلها وجب على الله نصب الإمام فإنها تقضي ردهم لو اتفقوا على الباطل فإنه من أعظم الألطاف، فإن امتنع حصوله بالطرق الظاهرة فبالأسباب [ الخفية] ... إن وجود الإمام (علله) في زمن الغيبة لطف قطعاً؛ فيثبت فيه كل ما أمكن؛ لوجود المقتضى وانتفاء المانع. وإن هذا اللطف قد ثبت وجوبه قبل الغيبة فيبقى بعده بمقتضى الأصل إإضافة الى] أن النقل المتواتر قد دل على بقائه.

وقد ورد ذلك عن النبي ( المنافئة ( المنافئة المنفئة ) بألفاظ ومعان متقاربة ، فعن النبي ( المنفئة ) : «إنّ لكل بدعة يُكاذب بها الإيمان ولياً من أهل بيتي موكلاً يذب عنه ويعلن الحق ويردكيد الكاثدين »، وعنه ( المنفئة ) وعن أهل البيت «أن فيهم في كل خلف عدولاً ينفون عن الدين تحريف الغالين وانتحال المبطلين و تأويل الجاهلين ».

<sup>(</sup>١)كنز القوائد للعلامة الكراجكي: ٢/ ٢١٩.

وفي المستفيض عنهم (هيم الارض لا تخلو إلا وفيها عالم اذا زاد المؤمنون شيئاً ردهم الى الحق وإن نقصوا شيئاً تمم ذلك ولولا ذلك لالتبس عليهم أمرهم ولم يفرقوا بين الحق والباطل».

وعن أمير المؤمنين (عليه في عدة طرق: «اللَّه م إنك لا تخلي الارض من قائم بحجة إما ظاهر مشهور أو خائف مغمور لئلا تبطل حججك وبيناتك..»، وفي بعضها: «لابد لأرضك من حجة لك على خلقك يهديهم الى دينك ويعلمهم علمك لئلا تبطل حجتك ولئلا يضل تُتِع أوليائك بعد إذ هديتهم به، إما ظاهر ليس بالمطاع أو مكتتم أو مترقب إن غاب عن الناس شخصه في حال هدايتهم فإن علمه وآدابه في قلوب المؤمنين مثبتة فيهم، بها عاملون».

وني تفسير قوله تعالى: ﴿إِنْهَا أَنْتُ مَنْذُرُ وَلَكُلُ قُومٍ هَادَ﴾ [ورد] في عدّة روايات: «أن المنذر رسول الله(ﷺ)، وفي كل زمان إمام منا يهديهم الى ماجاء به النبي(ﷺ)»، وفي بعضها [عن أثمة أهل البيت (ﷺ) في الآية]: «والله ماذهبت منا ومازالت فينا الى الساعة».

وعن أبي عبد الله [ الامام الصادق ( الله عند الله الله الله الارض مُنذ خلقها الله تعالى من حجة له فيها ظاهر مشهور أو غائب مستور ولن تخلو الى أن تقوم الساعة ولولا ذلك لم يعبد الله، قيل: كيف ينتفع الناس بالغائب المستور؟! قال ( الله الله الله عنه الشمس إذا سترها سحاب».

والاخبار في هذا المعنى أكثر من أن تُحصى، ومقتضاها تحقق الرد عن الباطل والهداية الى الحق؛ من الإمام في زمن الغيبة والمراد حصولها بالاسباب الخفية كما يشعر به حديث السحاب االانتفاع بالإمام كالانتفاع بالشمس إذا غيبها السحاب] دون الظاهرة فانها منتفية بالضرورة، ولا ينافي ذلك تـضمن بعضها الاعلان بالحق فانه من باب الاسناد الى السبب...»(١).

### تسديد الفقهاء في عصر الغيبة

وكما أشرنا عند الحديث عن نظام «السفارة والنيابة الخاصة» في الغيبة الصغرى، فإن هذا النظام كان تمهيداً لإرجاع الأمة في الغيبة الكبرى الى الفقهاء العدول كممثلين له ( المنظل الله عنهم كقيادة ظاهرة أمر بالرجوع إليها في توقيعه الصادر الى إسحاق بن يعقوب: «وأما الحوادث الواقعة فارجعوا فيها الى رواة حديثنا، فإنهم حجتي عليكم وأنا حجة الشعليهم».

وقد أشار الأثمة (﴿ عَنِ الأمام على الهادي (طلح المهم للعلماء في عصر الغيبة الكبرى، فمثلاً روى عن الامام على الهادي (طلح) أنه قال: «لولا من يبقى بعد غيبة قائمكم عليه الصلاة والسلام من العلماء الداعين إليه والدالين عليه والذابين عن دينه بحجج الله، والمنقذين لضعفاء عباد الله من شباك إبليس ومردته، ومِن فخاخ النواصب؛ لما بقي أحد إلّا ارتد عن دينه. ولكنهم الذين يمسكون أزمة قلوب ضعفاء الشيعة كما يمسك صاحب السفينة سكانها، أولئك هم الأفضلون عند الله» (٢).

والمستفاد من قوله ( الله الله الله الله عليكم وأنا حجة الله عليهم الله الله قوجه والفقهاء العدول يمثلون في الواقع واسطة بين الأمة والإمام عجل الله فرجه الأمر الذي يعني أن يحظى بعضهم وخاصة الذين يحظون بمكانة خاصة في توجيه الأمة ودور خاص فكري أو سياسي في قيادتها وبتسديد من قبل

<sup>(</sup>١) مقاتيح الأصول: ٤٩٦ ـ ٤٩٧، باب الاجماع.

<sup>(</sup>٢) الاحتجاج: ٢٦٠/٢.

الإمام \_عجل الله فرجه \_ بصورة مباشرة أو غير مباشرة وبالخصوص في التحركات ذات التأثير على مسيرة الأمة وحركة الإسلام، فهو يتدخل بما يجعل هذه التحركات في صالح الأمة أو بما يدفع عنها الاخطار الشديدة الماحقة، وقد نقلت الكثير من الروايات الكاشفة عن بعض هذه التدخلات والتي لم تنقل أو لم تدون أكثر بكثير. وقسم منها يكون التدخل من قبل الإمام بصورة مباشرة وقسم آخر يكون بصورة غير مباشرة عبر أحد أوليائه (١).

## أصحاب الإمام(ﷺ) في غيبته الكبرى

يُستفاد من عدد من الأحاديث الشريفة أن للامام المهدي - عجل الله فرجه - جماعة من الأولياء المخلصين يلتقون به باستمرار في غيبته الكبرى ومن أهل كل عصر، وتصرح بعض الأحاديث الشريفة بأن عددهم ثلاثين شخصاً، فقد روى الشيخ الكليني في الكافي والشيخ الطوسي في الغيبة بأسانيدهما عن الإمام الصادق (هي قال الألا الله الأمام الصادق (هي قال الألا الأمام المادق (هي قال الألا الألا الأمام المادق (هي قال الله الله وحشة» (٢)، وروى الكليني بسنده عن الإمام الصادق (هي قال: «للقائم غيبتان إحداهما قصيرة والأخرى طويلة، الغيبة الأولى لا يعلم بمكانه إلا خاصة شيعته والأخرى لا يعلم بمكانه فيها إلا خاصة مواليه» (٣)، وتصرح بعض الأحاديث الشريفة بأن الخضر (هي) من مرافقيه في غيبته (١)، ولعله (هي) يستعين بهؤلاء الأولياء ـ ذوي المراتب العالية في الاخلاص - في ولعله (هي) يستعين بهؤلاء الأولياء ـ ذوي المراتب العالية في الاخلاص - في

 <sup>(</sup>١) جمع الشيخ كريمي الجهرمي مجموعة من هذه الروايات في كتاب ترجمه للعربية تحت عنوان: «رعاية
الامام المهدي للمراجع والعلماء الاعلام» منشورات دار ياسين البيروتية والكتاب مطبوع بالفارسية في قم.
 (٢) الكافى: ١/ ٣٤٠ غيبة النمماني: ١٨٨، تقريب المعارف للحلبي: ١٩٠.

<sup>(</sup>٣) الكافيّ: ١/ ٣٤٠ غيبة النعمانيّ: ١٧٠ تقريب المعارف: ١٩٠.

<sup>(</sup>٤)كمال الدين: ٣٩٠ وعنه في اثبات الهداة: ٣/ ٤٨٠.

القيام بما تقدم من مهام حفظ المؤمنين ورعايتهم وتسديد العلماء ودفع الأخطار عن الوجود الإيماني وتسيير حركة الأحداث ـ حتى خارج الكيان الإسلامي بما يخدم مهمة التمهيد لظهوره وإعداد العوامل اللازمة له.

#### الالتقاء بالمؤمنين في غيبته الكبرئ

إنّ سيرة الإمام في غيبته الكبرى تفصح بأن لقاءاته فيها لا تنحصر في هذا العدد المحدود من الأولياء المخلصين في كل عصر بل تشمل غيرهم ولو بصورة غير مستمرة \_ فالأخبار الخاصة الدالة على مشاهدته في الغيبة الكبرى كثيرة وعددها يفوق حد التواتر، بحيث نعلم لدى مراجعتها واستقرائها، عدم الكذب والخطأ فيها في الجملة (١)، فقد نقل الميرزا النوري مائة منها في النجم الثاقب وفي المصادر الأخرى ما يزيد على ذلك بكثير، اضافة الى أن من المؤكد أن هناك مقابلات غير مروية ولا مسجلة في المصادر وإن كانت متناقلة عبر الثقات وأن المهدي عجل الله فرجه \_ يتصل بعدد من المؤمنين في أنحاء العالم في كل جيل مع حرصهم على عدم التفوه بذلك وكتمه الى الأبد، بل يمكن القول بأن المقابلات غير المروية أكثر بكثير من المقابلات المروية أكثر بكثير من

وتشمل هذه المقابلات قضاء حوائج المؤمنين ـكماكانت سيرة آبائه الأثمة (ﷺ) بمختلف أقسامها المادية والمعنوية، كما تشتمل على تـوجيه،

<sup>(</sup>١) راجع تاريخ الغيبة الصغرى: ٦٤٠ وما بعدها وتاريخ الغيبة الكبرى: ١٠٧ وقد ناقش السيد الصدر في هذين الكتابين قضية الالتقاء بالامام في الغيبة الكبرى وعدم تمارضها مع امر الامام المهدي عجل الله فرجه في توقيمه للشيخ السمري بتكذيب من ادعى المشاهدة في الغيبة الكبرى، كما ناقشها الميرزا النوري في الباب السابع من كتاب النجم الثاقب والعلامة المجلسي في بحار الأنوار وغيرهم كثير واثبتوا جواز الالتقاء بالامام في الغيبة الكبرى.

الوصايا التربوية وتوضيح غوامض المعارف الإلهية أو التنبيه الى الأحكام الشرعية الصحيحة وغير ذلك من مهام الإمام في كل عصر.

### ترسيخ الايمان بوجوده

وتحققت من هذه اللقاءات إضافة لذلك شمار مهمة تتمحور حول ترسيخ الإيمان بوجوده (الله التشكيكات المثارة تجاه ذلك في كل عصر بما يعزز مسيرة المؤمنين في التمهيد لظهوره (الله المقابلات تقترن عادة بصدور مالا يمكن صدوره عن غير الإمام (الله المن ايضاحات علمية دقيقة أو كرامات إعجازية تقطع أي مجال للشك في هويته عجل الله فرجه وهي في معظم الأحوال تكون بمبادرة من الإمام نفسه وبصورة لا يتوقعها الفائز بالقياه (الله الله في القيام بالأعمال الصالحة بهدف الفوز بذلك، كما أنها عادة ما تكون بالمقدار اللازم لقضاء حاجة المؤمن الطالب لها أو تحقيق الإمام للغاية المرجوة منها وغالباً ما ينتبه المؤمن الى أن من التقاه هو الإمام المهدي (الله العدائة) بعد انتهاء المقابلة، وكل ذلك حفظاً لمبدأ الاستتار في هذه الفترة.

#### حضور موسم الحج

وتصرح الأحاديث الشريفة بأن من سيرته ( الله في غيبته حضور موسم الحج في كل عام، وواضح مافي حضور هذا الموسم السنوي المهم من فرصة مناسبة للالتقاء بالمؤمنين من أنحاء أقطار العالم وإيصال التوجيهات إليهم ولو من دون التعريف بنفسه بصراحة والتعرف على أحوالهم عن قرب دون الحاجة الى أساليب إعجازية.



<sup>(</sup>١) الكافي: ١/ ٣٣٧، ٢٣٩، غيبة النعماني: ١٧٥.

<sup>(</sup>٢) راجع مثلاً الرواية التي ينقلها الشيخ الصدوق في كمال الدين: ٤٤٤.



# الفصل كالقالث

# تكاليف عصر الغيبة الكبرى

اهتمت الأحاديث الشريفة بقضية تكاليف عصر الغيبة بحكم الأبعاد العملية التي تشتمل عليها فيما يرتبط بتحرك الإنسان في هذه الفترة المتميزة بفتن كثيرة وصعوبات في مواجهتها ناتجة عن عدم الحضور الظاهر لإمام العصر وعدم تيسر الرجوع إليه بسهولة.

في هذا الفصل نذكر على نحو الإيجاز أبرز هذه التكاليف طبق ما حددته الأحاديث الشريفة مع تفصيل الحديث عن أهمها والذي ينطوي على تجسيد التكاليف الأخرى ألا وهو واجب انتظار ظهور الإمام \_عجل الله فرجه \_لأنه عُرض للكثير من أشكال سوء الفهم.

وأبرز التكاليف الأخرى فكما يلي:

١ ـ ترسيخ المعرفة بإمام العصر ـ عجل الله فرجه ـ وغيبته وحتمية ظهوره وأنه حي يراقب الأمور ويطلع على أعمال الناس وأوضاعهم وينتظر توفر الشروط اللازمة لظهوره، وإقامة هذه المعرفة على أساس الأدلة النقلية الصحيحة والبراهين العقلية السليمة.

وأهمية هذا الواجب واضحة في ظل عدم الحضور الظاهر للإمام في عصر الغيبة والتشكيكات الناتجة عن ذلك، كما أن لهذه المعرفة تأثيراً مشهوداً في دفع الإنسان المسلم نحو العمل الإصلاحي البناء على الصعيدين الفردي والاجتماعي، فهي تجعل لعمله حافزاً إضافياً يتمثل بالشعور الوجداني بأن تحركه يحظى برعاية ومراقبة إمام زمانه الذي يسره ما يرى من المؤمنين من تقدم ويؤذيه أي تراجع أو تخلف عن العمل الإصلاحي البناء والتمسك بالأحكام والأخلاق والقيم الإسلامية التي ينتظر توفر شروط ظهوره لإقامة حاكميتها في كل الأرض وإنقاذ البشرية بها.

وقد التقينا في الأحاديث الشريفة التي أخبرت عن غيبة المهدي قبل وقوعها بإشارات صريحة الى هذا الواجب وسنلتقي ضمن الحديث عن واجب الانتظار بنماذج أخرى. يُضاف الى ذلك معظم الأدعية المندوب تلاوتها في عصر الغيبة تحفز على القيام بهذا الواجب وترسيخ المعرفة بالإمام، فمثلاً الكليني في «الكافي» عن زوارة أن الإمام الصادق ( الله قال: «إن للقائم غيبة... وهو المنتظر وهو الذي يشك الناس في ولادته... [فقال زرارة]: جُعلت فداك إن أدركت ذلك الزمان أي شيء أعمل؟ قال: يازرارة متى أدركت ذلك الزمان فلتدع بهذا الدعاء: اللهم عرفني نفسك فإنك إن لم تعرفني نفسك لم أعرف نيك، اللهم عرفني رسوئك فإنك إن لم تعرفني حجتك اللهم عرفني حجتك اللهم عرفني حجتك اللهم العصر و ثمار معرفته.

٢ ـ ومن التكاليف المهمة الأخرى التي أكدتها الأحاديث الشريفة لمؤمني عصر الغيبة هو تمتين الارتباط الوجداني بالمهدي المنتظر والتفاعل العملي مع أهدافه السامية والدفاع عنها والشعور الوجداني العميق بقيادته وهذا

<sup>(</sup>١) الكافي: ١/ ١٣٧، غيبة التعماني: ١٦٦ ـ ١٦٧، كمال الدين: ٢/ ٣٤٢، غيبة الطوسي: ٢٠٢.

هو ما تؤكده أيضاً معظم التكاليف التي تذكرها الأحاديث الشريفة كواجبات المؤمنين تجاه الإمام مثل الدعاء له بالحفظ والنصرة وتعجيل فرجه وظهوره وكبح أعدائه والتصدق عنه والمواظبة على زيارته وغير ذلك مما ذكرته الأحاديث الشريفة وقد جمعها آية الله السيد الإصفهاني في كتابه «مكيال المكارم في فوائد الدعاء للقائم» وكتابه «وظائف الأنام في غيبة الإمام».

"-إحياء أمر منهج أهل البيت (الله الذي يمثله عجل الله فرجه ما يعنيه ذلك من العمل بالإسلام النقي الذي دافعوا عنه ونشر أفكارهم والتعريف بمظلوميتهم وموالاتهم والبراءة من أعدائهم والعمل بوصاياهم وتراثهم وما تقدم من تعاليمهم ونبذ الرجوع الى الطاغوت وحكوماته والرجوع الى الفقهاء العدول الذين جعلوهم حجة على الناس في زمن الغيبة والاستعانة بالله في كل ذلك كما ورد في النص؛

«وإن أصبحتم لا ترون منهم [ الأثمة ( المشكلة المسلم المسلم عن وجل وانظروا السنة التي كنتم عليها واتبعوها وأحبوا ماكنتم تحبون وابغضوا من كنتم تبغضون فما أسرع ما يأتيكم الفرج» (٢).

بالحق الإسلامي النقي والتواصي بالحق الإسلامي النقي والتواصي بالصبر، وهو من التكاليف التي تتأكد في عصر الغيبة بحكم الصعوبات التي يشتمل عليها؛ والثبات على منهج أهل البيت ( المهم الناس زمان يغيب عنهم إمامهم ، فياطوين للنابتين على أمرنا في ذلك الزمان ... » (٢).

<sup>(</sup>١) المحاسن للبرقي: ١٧٣، الكافي: ٨/ ٨٠ كمال الدين: ٦٦٤ وفي الحديث الشريف ثناء جليل مـن الإمـام الباقر(ﷺ) علىٰ مَن يجند نفسه لأحياء أمر أهل البيت(ﷺ).

<sup>(</sup>٢)كمال الدين: ٣٢٨ وعنه في بحار الأنوار: ٥١/ ١٣٦.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين: ٣٣٠ بحار الأتوار: ٥٢ / ١٤٥.

هذه عناوين أبرز التكاليف الخاصة بعصر الغيبة وثمة تكاليف خاصة ببعض الحوادث التي تقع فيه أو بعض علائم الظهور مثل مناصرة حركة الموطئة ـ الذين يوطئون للمهدي سلطانه ـ أو اجتناب فتنة السفياني أو تشديد الحذر عند ظهور بعض العلائم القريبة من أوان الظهور وغير ذلك.

وبعد هذا العرض السريع ننتقل للحديث عن واجب الانتظار الذي يمثل أهم هذه التكاليف ويشتمل العمل به على معظم التكاليف السابقة، ونتناوله ضمن الفقرات التالية.

#### أهمية الانتظار

تؤكد الأحاديث الشريفة وباهتمام بالغ على عظمة آثار انتظار الفرج؛ بعنوانه العام الذي ينطبق على الظهور المهدوي كأحد مصاديقه البارزة؛ وكذلك على انتظار ظهور الإمام بالخصوص. فبعضها تصفه بأنه أفضل عبادة المؤمن كما هو المروي عن الإمام على (هله): «أفضل عبادة المؤمن انتظار فرج الله» (١)، وعبادة المؤمن أفضل بلاشك من عبادة مطلق المسلم، فيكون الانتظار أفضل العبادات الفضلي إذا كان القيام به بنية التعبد لله وليس رغبة في شيء من الدنيا؛ ويكون بذلك من أفضل وسائل التقرب الى الله تبارك وتعالى كما يشير الى ذلك الإمام الصادق (هله) في خصوص انتظار الفرج المهدوي حيث يقول: «طوبي لشيعة قائمنا، المنتظرين لظهوره في غيبته والمطبعين له في ظهوره، أولئك أولياء الله الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون» (٢). ولذلك فإن انتظار الفرج هو «أعظم الفرج» (٣) كما يقول الإمام السجاد (هله)، فهو يدخل المنتظر في زمرة أولياء الله.

<sup>(</sup>١) المحاسن للبرقي وعنه في بحار الأنوار: ٥٢/ ١٣١.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين: ٣٥٧.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين: ٣٢٠.

الانتظار يرسخ تعلق الإنسان وارتباطه بربه الكريم وإيمانه العملي بأن الله عز وجل غالب على أمره وبأنه القادر على كل شيء والمدبر لأمر خلائقه بحكمته الرحيم بهم، وهذا من الثمار المهمة التي يكمن فيها صلاح الإنسان وطيته لمعارج الكمال، وهو الهدف من معظم أحكام الشريعة وجميع عباداتها وهو أيضاً شرط قبولها فلا قيمة لها إذا لم تستند الى هذا الايمان التوحيدي الخالص الذي يرسخه الانتظار، وهذا أثر مهم من آثاره الذي تذكره الأحاديث الشريفة نظير قول الإمام الصادق ( وهذا أثر مهم من أثاره الذي تذكره الأحاديث السريفة نظير قول الإمام الصادق ( وهذا أثر مهم من أثاره الذي الله عز وجل من العبادة عملاً إلا به... شهادة أن لا اله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله والاقرار بما أمر الله والولاية لنا والبراءة من أعدائنا \_ يعني الأثمة خاصة \_ والتسليم لهم، والورع والاجتهاد والطمأنينة والانتظار للقائم ( ولله )... ( ا).

وتصريح الأحاديث الشريفة بأن التحلي بـالانتظار الحـقيقي يـؤهل

<sup>(</sup>١) كفاية الأثر: ٢٧١، كمال الدين: ٣٧٨.

<sup>(</sup>٢) الخصال للشيخ الصدوق: ٢/ ٦١٠، كمال الدين: ٦٤٥، تحف العقول: ١٠٦.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين: ٦٤٤.

<sup>(</sup>٤) غيبة النعماني: ٢٠٠، إثبات الهداة: ٣/ ٣٦ه.

المنتظر ـ وبالآثار المترتبة عليه المشار اليها آنفاً ـ الفوز بمقام صحبة الإمام المهدي كما يشير الى ذلك الإمام الصادق في تتمة الحديث المتقدم حيث يقول: «مَن سره أن يكون من أصحاب القائم فليتظر»، وكذلك يجعله يفوز بأجر هذه الصحبة الجهادية وهذا ما يصرح به الصادق ( الله الله عيث يقول: «مَن مات منكم على هذا الأمر منتظراً له كان كمن كان في فسطاط القائم ( الله الأمر منتظراً له كان كمن كان في فسطاط القائم ( الله الله عنا غداً في حظيرة القدس بأجر الشهيد كما يقول الإمام على ( الله الله عنا غداً في حظيرة القدس والمنتظر لأمرنا كالمتشخط بدمه في سبيل الله » أن بل ويفوز بأعلى مراتب الشهداء المجاهدين، يقول الصادق ( الله ): «مَن مات منكم وهو منتظر لهذا الأمر كمن كان مع القائم في فسطاطه؛ قال الراوي: ثم مكث هنيئة، ثم قال: لا بل كمن قارع معه بسيفه، ثم قال: لا بل كمن قارع معه بسيفه، ثم قال: لا والله إلا كمن استشهد مع رسول الله إلى الله الله كمن هنيئة الله والله إلا كمن استشهد مع رسول الله إلى الله الله الكري السيفه،

والأحاديث المتحدثة عن آثار الانتظار كثيرة ويفهم منها أن تباين هذه الآثار في مراتبها يكشف عن تباين عمل المؤمنين بمقتضيات الانتظار الحقيقي، فكلما سمت مرتبة الانتظار تزايدت آثارها المباركة وبالطبع فإن الأمر يرتبط بتجسيد حقيقة ومقتضيات الانتظار، ولذلك يجب معرفة معناه الحقيقي، وهذا مانتناوله في الفقرة اللاحقة.

#### حقيقة الانتظار

الانتظار عبارة عن: «كيفية نفسانية ينبعث منها التهيؤ لما تنتظره؛ وضده اليأس؛ فكلماكان الانتظار أشدكان التهيؤ آكد؛ ألا ترى أنّه اذاكان لك مسافر تتوقع قدومه ازداد تهيؤك لقدومه كلما قرب حينه، بل ربما تبدل رقادك

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٦٤٥،

<sup>(</sup>٢) في الخصال: ٦٢٥ وعنه في بحار الأنوار: ٥٢ /١٢٣.

<sup>(</sup>٣) المحاسن للبرقي: ٢٧٨/١، ٢٧٦ ح١٥٣ وعنه في بحار الأنوار: ١٢٦/٥٢ ح ١٨.

بالسهاد لشدة الانتظار. وكما تتفاوت مراتب الانتظار من هذه الجهة، كذلك تتفاوت مراتبه من حيث حبك لمن تنتظره، فكلما اشتد الحب ازداد التهيؤ للحبيب وأوجع فراقه بحيث يغفل المنتظر عن جميع ما يتعلق بحفظ نفسه ولا يشعر بما يصيبه من الالآم الموجعة والشدائد المفظعة.

فالمؤمن المنتظر مولاه كلما اشتد انتظاره ازداد جهده في التهيؤ لذلك بالورع والاجتهاد و تهذيب نفسه و تجنّب الأخلاق الرذيلة والتحلّي بالأخلاق الحميدة حتىٰ يفوز بزيارة مولاه ومشاهدة جماله في زمان غيبته كما اتفق ذلك لجمع كثير من الصالحين، ولذلك أمر الأئمة الطاهرون (عين فيما سمعت من الروايات وغيرها بتهذيب الصفات وملازمة الطاعات. بل رواية أبي بصير مشعرة أو دالة على توقف الفوز بذلك الأجر حيث قال [ الإمام الصادق] (عين «من سره أن يكون من أصحاب القائم فلينظر وليعمل بالورع ومحاسن الأخلاق وهو منظر، فإن مات وقام القائم بعده كان له من الأجر مثل من أدركه... ولا ريب أنه كلما اشتد الانتظار ازداد صاحبه مقاماً و ثواباً عند الله عز وجل...»(۱).

اذن الانتظار يتضمن حالة قلبية توجدها الأصول العقائدية الثابتة بشأن حتمية ظهور المهدي الموعود وتحقق أهداف الأنبياء ورسالاتهم وآمال

<sup>(</sup>١) مكيال المكارم: ٢/ ١٥٢ ـ ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) النجم الثاقب: ٢/ ٤٤٣ من الترجمة المربية.

البشرية وطموحاتها على يديه (هذه الحالة القلبية تؤدي الى انبعاث حركة عملية تتمحور حول التهيؤ والاستعداد للظهور المنتظر، ولذلك أكدت الأحاديث الشريفة على لزوم ترسيخ المعرفة الصحيحة المستندة للادلة العقائدية بالإمام المهدي وغيبته وحتمية ظهوره كما أشرنا في الواجب الأول.

وعليه يتضح أن الانتظار لا يكون صادقاً إلّا اذا توفرت فيه: «عناصر ثلاثة مقترنة: عقائدية ونفسية وسلوكية ولولاها لا يبقى للانتظار أي معنى إيماني صحيح سوى التعسف المبني على المنطق القائل: ﴿فاذهب أنت وربّك فقاتلا إنّا هاهنا قاعدون...﴾ (١) المنتج لتمني الخير للبشرية من دون أي عمل إيجابي في سبيل ذلك» (١).

ولذلك نلاحظ في الأحاديث الشريفة المتحدثة عن قضية الانتظار تأكيدها على معرفة الإمام المهدي ودوره وترسيخ الارتباط المستمر به ( المهلاني غيبته كمظهر للانتظار والالتزام العملي بموالاته والتمسك بالشريعة الكاملة كما اشرنا لذلك في التكاليف السابقة وإعداد المؤمن نفسه كنصير للإمام المهدي - عجل الله فرجه - يتحلى بجميع الصفات الجهادية والعقائدية والأخلاقية اللازمة للمساهمة في إنجاز مهمته الإصلاحية الكبرى، وإلا لن يكون انتظاراً حقيقياً.

«إن انتظار الفرج نوعان: انتظار بناء باعث للتحرك والالتزام الرسالي، فهو عبادة وأفضل العبادات، وانتظار مخرّب يشل الإنسان عن العمل البناء فهو يعتبر نمطاً من أنماط «الإباحية»... إن نوعي الانتظار هذين هما نتيجة لنوعين من الفهم لماهية الظهور التأريخي العظيم للمهدي الموعود (علي) ... والبعض

<sup>(</sup>١) المائدة (٥): ٢٤.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الغيبة الكبرئ: ٣٤٢.

يفسر القضية المهدوية وثورتها الموعودة بأنها ذات صبغة انفجارية لا غير؛ وأنها نتيجة لانتشار الظلم والتمييز والقمع وغصب الحقوق والفساد... فعندها يقع الانفجار وتظهر يد الغيب لإنقاذ الحق... وعليه فإن أفضل عونٍ يمكن أن يقدمه الإنسان لتعجيل الظهور المهدوي وأفضل أشكال الانتظار هو [السماح بم ] ترويج الفساد...

لكن المستفاد من الآيات أن ظهور المهدي الموعود حلقة من حلقات مجاهدة أنصار الحق لأشياع الباطل التي تكون عاقبتها الانتصار الكامل لأنصار الحق ومشاركة الإنسان في الحصول على هذه السعادة مرهون بأن يدخل عملياً في صفوف أنصار الحق...

ويُستفاد من الروايات الإسلامية أن ظهور المهدي (الله ي قترن ببلوغ جبهتي السعداء والأشقياء ذروة عملهم كل حسب أهدافه لا أن ينعدم السعداء ويبلغ الأشقياء ذروة إجرامهم وظلمهم و تتحدث الأحاديث الشريفة عن صفوة من أنصار الحق تلتحق بالإمام فور ظهوره... فحتى لو فرضنا أنهم قلة من الناحية الكمية إلا أنهم من الناحية الكيفية خيرة أهل الإيمان وبمستوى انصار سيد الشهداء (الله ي عنها عن عن التمهيد لثورة الإمام المهدي بسلسلة من الانتفاضات التي يقوم بها أنصار الحق... كما تتحدث بعضها عن حكومة يقيمها أنصار الحق وتستمر حتى تفجر ثورة الإمام المهدي (۱).

إذن يتضح مما تقدم أن للانتظار الشرعي المطلوب جملة من الشروط لا يتحقق بدونها العمل به كأهم تكاليف المؤمنين في عصر الغيبة وقد تحدثت عنها الأحاديث الشريفة وجمعها الإمام السجاد ( الله عنه قال ضمن حديث

<sup>(</sup>١) النهضة والثورة المهدوية للشهيد المطهري(الله عنه ١٦١ ـ ٨١ من الطبعة الفارسية (بتلخيص).

له عن القضية المهدوية: «إن أهل زمان غيبته القائلين بإمامته والمنتظرين لظهوره أفضل من أهل كل زمان، لأن الله تبارك وتعالى أعطاهم من العقول والأفهام ما صارت به الغيبة عندهم بمنزلة العيان وجعلهم في ذلك الزمان بمنزلة المجاهدين بين يدي رسول الله (عَلَيْلُةً) بالسيف، أولئك المخلصون حقاً وشيعتنا صدقاً والدعاة الى دين الله عز وجل سراً وجهراً» (١).

## شروط الانتظار

على ضوء هذا النص والتوضيحات الذي تقدمته يمكن إجمال شروط الانتظار في النقاط التالية التي تتضمن أيضاً توضيح السبيل العملي الذي ينبغي للمؤمن انتهاجه لكي يكون منتظراً حقيقياً:

ا .. ترسيخ معرفة الإمام المهدي معجل الله فرجه \_ والإيمان بإمامته والقيام بمهامها في غيبته ومعرفة طبيعة دوره التأريخي وأبعاده والواجبات التي يتضمنها ودور المؤمنين تتجاهه، وترسيخ الارتباط به (學) وبدوره التأريخي. وكذلك الإيمان بأن ظهوره محتمل في أي وقت، الأمر الذي يوجب أن يكون المؤمن مستعداً له في كل وقت. بما يؤهله للمشاركة في ثورته.

ولتحقق هذا الاستعداد اللازم لكي يكون الانتظار صادقاً يجب التحلي بالصفات الأخرى التي يذكرها الإمام السجاد ( الله والتي تحمل في واقعها الشروط الأخرى لتحقق مفهوم الانتظار على الصعيد العملي، كما نلاحظ في الفقرات اللاحقة.

٢ ـ ترسيخ الاخلاص في القيام بمختلف مقتضيات الانتظار وتنقيته من

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٣١٦.

جميع الشوائب والأغراض المادية والنفسية، وجعله خالصاً لله تبارك وتعالى وبنيّة التعبد له والسعي لرضاه، وبذلك يكون الانتظار «أفضل العبادة»، وقد صرح آية الله السيد محمد تقي الإصفهاني بأنّ توفر هذه النيّة الخالصة شرط في القيام بواجب الانتظار. وعلى أي حال فإنّ توفر هذا الشرط يرتبط بصورة مباشرة بالإعداد النفسي لنصرة الإمام عند ظهوره؛ لأنّ فقدانه يسلب المنتظر الأهلية اللازمة لتحمل صعاب نصرة الإمام ـ عجل الله فرجه ـ في مهمته الإصلاحية الجهادية الكبرى.

٤ - التحرك للتمهيد للظهور المهدوي على الصعيد الاجتماعي بدعوة الناس الى دين الله الحق وتربية أنصار الإمام والتبشير بثورته الكبرى، ونلاحظ في حديث الامام السجاد (الله وصفه للمنتظرين بأنهم «الدعاة الى دين الله عز وجل سرّاً وجهراً»، وفي ذلك إشارة بليغة الى ضرورة استمرار تحرك المنتظرين في التمهيد للظهور ورغم كل الصعاب، فإذا كانت الأوضاع موائمة دعوالدين الله جهراً وإلاكان تحركهم سرياً دون أن يسوّغوا لانفسهم التقاعس عن هذا الواجب التمهيدي تذرّعاً بصعوبة الظروف.

وعلى ضوء ماتقدم يتضح أن الانتظار الحقيقي يتضمن حركة بناء مستمرة واستعداد لظهور المنقذ المنتظر على الصعيدين الفردي والاجتماعي مهماكانت الصعاب والتضحيات، يقول الإمام الخميني ( في آخر بيان أصدره بمناسبة النصف من شعبان قبل وفاته: «سلام عليه (المهدي الموعود) وسلام على منتظريه الحقيقيين، سلام على غيبته وظهوره، وسلام على الذين يدركون ظهوره على نحو الحقيقة ويرتوون من كأس هدايته ومعرفته سلام على الشعب الايراني العظيم الذي يمهد لظهوره بالتضحيات والفداء والشهادة...»(١).

# الانتظار وتوقّع الظهور الفوري

إضافة الى تصريحهم بوجوب إنتظار الامام المهدي - عجل الله فرجه - في غيبته استناداً الى كثرة النصوص الشرعية الآمرة بذلك على نحو الفرج الإلهي العام أو الفرج المهدوي على نحو الخصوص، فقد صرحوا بوجوب توقع ظهور الإمام في كل حين استناداً الى النصوص الشرعية أيضاً، يقول السيدالشهيد محمد الصدر (إله): «من الأخبار الدالة على التكليف في عصر الغيبة مادل على وجوب الانتظار الفوري وتوقع الظهور الفوري في كل وقت بالمعنى الذي سبق أن حققناه» (٢)، ويقول السيد محمد تقي الإصفهاني بعد نقله لمجموعة من الأحاديث الدالة على وجوب الانتظار الفوري: «المقصود من توقع الفرج صباحا ومساء هو الانتظار للفرج الموعود في كل وقت يمكن وقوع هذا الأمر المسعود ولا ريب في إمكان وقوع ذلك في جميع الشهور والأعوام بمقتضى أمر المدتر العلام، فيجب الانتظار له على الخاص والعام» (٣).

وشمولية وجوب الانتظار لجميع المسلمين التي يصرح بها السيد

<sup>(</sup>١) صحيفة نور: ٢١.

<sup>(</sup>٢) تأريخ الغيبة الكبرئ: ٤٢٧.

<sup>(</sup>٣) مكيال المكارم: ٢/ ١٥٨ - ١٥٩.

الاصفهاني في ذيل مانقلناه عنه آنفاً يؤكدها السيد الشهيد محمد الصدر (ﷺ) استناداً الى الاتفاق بين المسلمين على حتمية ظهور المهدي (ﷺ) بعد تواتر أحاديثه: «بنحو يحصل اليقين بمدلولها وينقطع العذر عن إنكاره أمام الله عز وجل؛ وبعد العلم بإناطة تنفيذ ذلك الغرض بإرادة الله تعالى وحده من دون أن يكون لغيره رأي في ذلك، إذن فمن المحتمل في كل يوم أن يقوم المهدي (ﷺ) بحركته الكبرى لتطبيق ذلك الغرض لوضوح احتمال تعلق إرادة الله تعالى به في أي وقت. ولا ينبغي أن تختلف في ذلك الاطروحة الإمامية لفهم المهدي (ﷺ) عن غيرها؛ إذ على تلك الاطروحة يأذن الله تعالى بالظهور بعد الاختفاء، وأما على الأطروحة القائلة بأن المهدي (ﷺ) يُولد في مستقبل الدهر ويقوم بالسيف، فمن المحتمل أيضاً أن يكون الآن مولوداً ويوشك أن يأمره الله تعالى بالظهور، وهذا الاحتمال قائم في كل وقت» (١١)، ويستند الى الطريقة نفسها في تتمة حديثه للقول بوجوب الانتظار الفوري على كل من يؤمن بالمنقذ الموعود من أتباع الديانات الأخرى.

تبقى قضية علائم الظهور التي ذكرت الأحاديث الشريفة أنها تسبق الظهور المهدوي، وتعارضها مع القول بوجوب الانتظار الفوري، وهو تعارض مرفوع بأن انتظار الحتمي منها هو انتظار للظهور في الواقع لأنها جزء كما أنّ زمن وقوع العلائم الحتمية للظهور قريب من موعد الظهور وأما شرائط الظهور وتوفير الأوضاع اللازمة له فإنّ من المحتمل اكتمالها في كل حال. يقول السيد الشهيد محمد الصدر (學): «إن العلامات يحتمل وقوعها في أي وقت و يحتمل أن يتبعها ظهور المهدى (學) بوقت قصير، وأما شرائط الظهور فيحتمل أن يتبعها ظهور المهدى (學) بوقت قصير، وأما شرائط الظهور فيحتمل

<sup>(</sup>١) تأريخ الغيبة الكبرئ: ٣٤١ ـ٣٤٢.

اكتمالها وانجازها في أي وقت أيضاً، وقلنا بأن وجود هذا الاحتمال في نفس الفردكاف في إيجاد الجو النفسي للانتظار الفوري»(١).

وهذا الجو النفسي المطلوب في الانتظار الفوري هو الذي يشكل الدوافع المحرضة للمؤمن لكي يسارع في توفير الشروط اللازمة لنصرة إمامه المهدي \_ عجل الله فرجه \_ من خلال إعداد نفسه وغيره بالتهذيب والتربية اللازمة للتحلي بخصال أنصار المهدي.

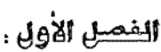
ومن الضروري استكمالاً للبحث في موضوع وجوب الانتظار كأحد أهم واجبات المسلمين في عصر الغيبة، الإشارة الى حرمة اليأس من الظهور وهو الأصل الذي يستند الى أدلة قرآنية عامة تشكل أحد أدلة وجوب الانتظار، وقد بحث آية الله السيد محمد تقي الإصفهاني ( الله هذا الموضوع مفصلاً واستعرض النصوص الشرعية ويين دلالاتها والأحكام المستنبطة منها بشأن أقسام اليأس المتصورة بالنسبة الى ظهور المهدي الموعود، وخلص في بحثه الى إثبات حرمة اليأس من ظهوره أصلاً؛ لاتفاق المسلمين على حتمية تحقق ذلك، وكذلك حرمة اليأس من وقوع الظهور في مدة معينة، وكذلك اليأس من قرب ظهوره (٢).

<sup>(</sup>١) تاريخ النيبة الكبرئ: ٣٦٢ ـ ٣٦٣.

<sup>(</sup>٢) مكيال المكارم: ٢ / ١٥٧ - ١٦٢.



# فريته ويستواله





الفمل الثاني ،

سيرة الإمام المهدي(ﷺ) عند الظمور الفصل الثالث :

قبسات من تراث الإمام المهدي(ﷺ)



# الفيضُ لَأَلَأوَلُ

# علائم ظمور الامام الممدس(؛

## ملاحظات بشأن علائم الظهور

عرفنا من الحديث عن تكاليف المؤمنين في عصر غيبة الإمام . عجل الله فرجه \_ أن الأحاديث الشريفة تأمر بانتظار ظهوره و توقعه في كل آن، وهذا تكليف تربوي يهدف الني جعلهم ساعين باتجاه تحقيق الاستعداد الكامل وباستمرار لنصرته عندما يظهر.

ولكن الى جانب هذا الأمر المؤكد تذكر الأحاديث الشريفة مجموعة من الحوادث والأمور كعلائم لظهوره ( الله المؤمنون لترسيخ و تسريع استعدادهم لنصرته والمساهمة في إنجاز مهمته الإصلاحية الكبرى.

والجمع بين هاتين الطائفتين من الأحاديث الشريفة، هو أن الأمر بتوقع الظهور في كل حين يستند الى إمكان وقوع ذلك متى ما شاءت الإرادة الإلهية، فتعجّل في تحقيق العلائم المذكورة في الطائفة الثانية أو تلغي بعضها لحكمة ربانية في تدبير شؤون العباد إذا علم منهم صدقهم في الاستعداد لنصرته مثلاً، أو أن يكون المقصود من توقع الظهور الفوري توقع تحقق العلائم المذكورة في الأحاديث الشريفة والحتمية الوقوع؛ لأن وقوعها إعلان ظهور

وبهذا تتحصل للمؤمنين الشمار المرجوة من الأمر بوجوب توقع ظهوره - عجل الله فرجه - في كل حين، وكذلك تتحصل لهم الشمار المرجوة من تعريفهم بعلائم ظهوره لتسريع استعدادهم والقيام بالتكاليف الخاصة ببعض العلائم التي تقرن الأحاديث الشريفة ذكرها بذكر واجبات خاصة بها.

#### العلائم الحتمية وغير الحتمية

وتذكر الأحاديث الشريفة قسمين رئيسين من علائم ظهور الإمام عجل الله فرجه .. القسم الأول ماهو حتمي الوقوع، والقسم الثاني ماهو غير حتمي بل قد لا يقع إذا اقتضت الحكمة الإلهية ذلك. كما أن بعض هذه العلائم قريبة من زمن الظهور وبعضها سابق له بفترة طويلة.

# اللغة الرمزية في أحاديث العلامات

كما تنبغي الإشارة هنا الى أن الأحاديث الشريفة تحدثت عن كثير من علائم الظهور بلغة الرمز والإشارة، لذا من الضروري لمعرفتها على نحو الدقة دراسة هذه اللغة ومعرفتها، كما ينبغي استجماع كل ماورد بشأن كل علامة من تفصيلات في الأحاديث الشريفة ودراستها بعيداً عن التأثر بالقناعات السابقة وبتأتي وبدقة للتوصل الى مصداقها الحقيقي وعدم الوقوع في التطبيقات العجولة التى تبعد عن الهدف المراد من ذكر هذه العلائم، خاصة وأن اللغة

<sup>(</sup>١) راجع تفصيل السيد الإصفهاني لهذه النقطة في كتابه مكيال المكارم: ٢/ ١٦٠ ومابعدها.

الرمزية بطبيعتها تجعل من الممكن تطبيق كل علامة على أكثر من مصداق وهذا خلاف الهدف المراد من ذكرها أيضاً.

كما أنّ من الضروري الإشارة الى أن بعض الأحاديث الشريفة التي ذكرت علامات الظهور، حددت تكاليف محددة للمؤمنين على نحو التصريح أو الإشارة تجاهها فينبغي عند دراستها السعي للتعرف على هذه التكاليف للحصول على الثمار المرجوة من ذكرها.

وحيث إنّ علائم الظهور ترتبط بقضايا غيبية، لذلك فإنها تعرضت للكثير من التحريف وداخلها الوضع، لذا ينبغي التدقيق في هذا الجانب لتمييز الصحيح منها من الموضوع. على أنّ ثمة قضية مهمة أخرى في هذا المجال هي وجود مجموعة من العلامات التي ذكرتها بعض الأحاديث الشريفة المرسلة أو غير المسندة ثم جاء الواقع التأريخي مصدّقاً لها فهذا دليل صحتها، لأنه أثبت أنه تحدثت عن قضاياً قبل وقوعها وهذا مالا يمكن صدوره إلا من جهة ينابيع الوحي الإلهي.

# أبرز علائم الظهور

والبحث في علائم الظهور طويل لا يسعه هذا المختصر، فنكتفي بعد هذه الملاحظات بنقل مالخصه الشيخ المفيد ( ولي من الأحاديث الشريفة مع الإشارة الى أن ثمة علامات أخرى لم يذكرها.

يقول ( المهدي الأخبار بذكر علامات لزمان قيام المهدي ( الله و حوادث تكون أمام قيامه، و آيات و دلالات: فمنها: خروج السفياني، و قتل الحسني، واختلاف بني العباس في الملك الدنياوي، وكسوف الشمس في النصف من شهر رمضان، وخسوف القمر في آخره على خلاف العادات،

وخسف بالبيداء، وخسف بالمغرب، وخسف بالمشرق، وركود الشمس من عند الزوال إلى وسط أوقات العصر، وطلوعها من المغرب، وقتل نفس زكيةٍ بظهر الكوفة في سبعين من الصالحين، وذبح رجل هاشمي بين الركن والمقام، وهَدمُ سور الكوفة، وإقبال رايات سود من قِبَلِ خراسان، وخروج اليماني، وظُهور المغربي بمصرّ وتملُّكُه للشامات، ونـزول التُـرك الجـزيرة، ونـزول الروم الرملة، وطلوع نجم بالمشرقِ يُضيءُ كما يُضيءُ القمر ثم يَنعطفُ حتىٰ يكاد يلتقي طَرَفاه، وحُمرة تظهر في السماء وتنتشر في آفاقها، ونار تظهر بالمشرق طُولاً وتبقىٰ في الجوِّ ثلاثة أيّام أو سبعة أيّام، وخلعُ العرب أعنَّتها وتملَّكها البلاد وخُروجُها عن سلطان العجم، وقتلُ أهل مصر أميرهم، وخراب الشام، واختلاف ثلاثة رايات فيه، ودخول رايات قيس والعرب إلى مصر ورايات كندة إلى خراسان، وورود خيل من قبل المغرب حتى تربط بفناء الحيرة، وإقبالُ رايات شُود من المشرق نحوها، وبثقٌ في الفرات حـتىٰ يدخُل الماءُ أزقَّة الكوفة، وخُروجُ ستين كذَّاباً كلُّهم يدَّعي النبوة، وخُروج اثني عشر من آل أبي طالب كلُّهم يدّعي الإمامة لنفسه، وإحراق رجل عظيم القدر من شيعة بني العباس بين جلولاء وخانقين، وعقد الجسـر مـمّايلي الكـرخ بمدينة السلام، وارتفاع ريح سوداء بها في أوّل النهار؛ وزلزلة حتى ينخسف كثير منها، وخوف يشمل أهل العراق، وموت ذريع فيه، ونقص من الأنفس والأموال الثمرات، وجراد يظهر في أوانه وفي غير أوانه حتى يأتي على الزرع والغلات، وقلّة ربيع لما يزرعه الناس، واختلاف صنفين من العجم، وسفك دماء كثيرة فيما بينهم، وخروج العبيد عن طاعة ساداتهم وقـتلهم مـواليـهم، ومسخٌّ لقوم من أهل البدع حتى يصيروا قردة وخنازير، وغلبة العبيد على بلاد

السادات، ونداء من السماء حتى يسمعه أهل الأرض كل أهل لغة بلغتهم، ووجه وصدر يظهران من السماء للناس في عين الشمس، وأسوات ينشرون من القبور حتى يرجعوا إلى الدنيا فيتعارفون فيها ويتزاورون.

ثم يُختم ذلك بأربع وعشرين مطرة تتّصل فتحيا بها الأرض من بعد موتها وتعرف بركاتها، وتزول بعد ذلك كلُّ عاهة عن معتقدي الحقِّ من شيعة المهدي ( الله عند ذلك ظهوره بمكة فيتوجّهون نحوه لنصرته. كما جاءت بذلك الأخبار.

ومن جملة هذه الأحداث محتومة ومنها مشترطة، والله أعلم بما يكون، وإنّما ذكرناها على حسب ما ثبت في الأصول و تضمّنها الأثر المنقول، وبالله نستعين وإيّاه نسأل التوفيق»(١).

#### زوال علل الغيبة

اضافة الى هذه العلامات التي نصت عليها الأحاديث الشريفة؛ فإنّ المستفاد من الأحاديث الشريفة أن من العلائم المهمة لظهور الإمام المهدي عجل الله فرجه : ووال العلل والعوامل التي أدت الى غيبته وتوفر الأوضاع المناسبة لقيامه \_سلام الله عليه بمهمته الإصلاحية الكبرى (٢)، والتى منها:

١ ــاكتمال عملية التمحيص والغربلة للمؤمنين و توفر العدد اللازم من
 الأنصار الأوفياء بمختلف مراتبهم التي أشرنا اليها ضمن الحديث عن علل

<sup>(</sup>١) الأرشاد للشيخ المغيد: ٢/ ٣٦٨\_ ٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) تُراجِع نصوص الأحاديث الشريفة التي أوردناها في الحديث عن علل النيبة الكبرئ.

الغيبة؛ اي المرتبة العليا من الأنصار الذين يتحلون بالكفاءات القيادية اللازمة لمعاونته في اقامة الحكومة الاسلامية العالمية العادلة وإدارة شؤونها وقبل ذلك إدارة حركة الصراع ضد الكفر والشرك والعبوديات الطاغوتية ودحرها وإزالتها بالكامل.

ولعل أفراد هذه المرتبة هم الذين ذكرت الأحاديث السريفة بأنّ عددهم (٣١٣) كعدة أهل بدر وذكرت لهم صفات عالية من الإيمان ومعرفة الله حق معرفته، ومن شدة التعبد لله والإخلاص له فهم «رهبان الليل»، ومن الشجاعة والكفاءة الجهادية العالية فهم «أسد النهار» الذين لا يخافون في الله لومة لائم، ومن الكفاءة العلمية العالية والإحاطة بعلوم الشريعة فهم «الفقهاء والقضاة»، ومن الكفاءة الإدارية الفائقة فهم «الولاة العدول»(١) وغير ذلك من الصفات السامية الأخرى التي يستفاد منها أنهم يمثلون جهاز الإمام القيادي والإداري عند ظهوره قبل إقامة دولته العالمية العادلة وبعدها.

٢ ـ منها توفر القواعد الإسلامية العريضة المستعدة للتفاعل الإيجابي مع أهداف الثورة المهدوية الكبرى وإن تباينت درجاتها في تقديم النصرة العملية (٢).

والذي يوجِد هذه الحالة هو اتضاح حقيقة وأحقية منهج أهل البيت النبوي الذي يمثله المهدي الموعود - عجل الله فرجه - ، واتضاح زيف

<sup>(</sup>١) عقد الدرر: ١٢٣ إثبات الهداة: ٤٩٤، ٥١٥، الملاحم والفتن لابن حماد: ١٥، دلائل الإمامة للطبري الإمامي: ٢٤٨ \_ ٢٤٩، حلية الأولياء: ٦ / ٢٢، مستدرك الحاكم: ٤/ ٥٥٥ ينابيع المودة: ١١٥، كمال الدين: ٢٧٣، اختصاص الشيخ المفيد: ٢٦، والأحاديث في مدح أصحاب المهدي وأنصاره كثيرة.

<sup>(</sup>٢) راجع توضيحات السيد الشهيد محمد الصدر( ﴿ لَهُ ) لهذه المراتب من القواعد المؤيدة في تأريخ النيبة الكبرئ: ٢٤٧ ومابعدها.

الشبهات المثارة على مدى التأريخ الإسلامي ضد هذا المنهج، واتضاح أنه هو المنهج الذي يمثل الإسلام المحمدي الأصيل.

وقد أشارت الأحاديث الشريفة الى ذلك ضمن حديثها عن الحركة الموطئة للثورة المهدوية ودورها في عرض الصورة النقية لمذهب أهل البيت وعلومه الإسلامية النقية على الصعيد الإسلامي والعالمي، وبالتالي عرض الصورة الأصيلة للإسلام (١).

ودور هذه الحركة التمهيدية التي نصّت الأحاديث الشريفة على انطلاقها قبيل الظهور المهدوي في عرض الصورة النقية للإسلام يوجِد حالة التطلع للإسلام كبديل حضاري لإنقاذ البشرية والإقبال عليه خارج دائرة العالم الإسلامي حكما هو المشهود حالياً في بوادوه على الأقبل الأمر الذي يفتح أبواب التفاعل الإيجابي مع الثورة المهدوية الكبرى بين الشعوب غير الإسلامية أيضاً خاصة وأنها جربت المدارس والتيارات الفكرية والسياسية الأخرى وعايشت عملياً فشلها في تحقيق السعادة المنشودة للبشرية بل وجلبها للبشرية الكثير من الأزمات المادية والمعنوية التي تعتصرها حالياً، الأمر الذي جعلها تتطلع الى بديل منقذ خارج المدارس والتيارات التي عرفتها، والى هذه الحالة أشارت الأحاديث الشريفة التي تحدثت عن أن الدولة المهدوية هي آخر الدول كما لاحظنا في الأحاديث الشريفة التي أوردناها في الفصل الخاص بعلل الغيبة وأسبابها.

٣ ـ منها أيضاً توفر وسائل الاتصال المتطورة التي تتيح للجميع التعرف

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ٦٠/ ٢١٣، عن تاريخ قم للحسن بن محمد القمي (ق ٣) ح ٢٢ و ٢٣ وعنه في منتخب الأثر: ٢٦٣ و ٤٤٣ .

على الحقائق، وبالتالي السماح بوصول الحق الى الجميع واتضاح بطلان وزيف المدارس الأخرى، وأحقية الرسالة الإسلامية التي يحملها المهدي (عليه) وبالتالي تبنّي أشخاص للتيار الإسلامي وأهدافه التي يبشر بها المهدي الموعود بعد أن كانوا ينتمون تأريخيا الى المدارس الأخرى، أي الانتقال عملياً الى صفوف أنصاره (عليه)، كما تشير الى ذلك الأحاديث الشريفة المعللة للغيبة بإخراج «ودائع الله» المؤمنين من أصلاب الكافرين.



# الفيطي لألثّاني

# سيرة الإمام المهدي(ﷺ) عند الظهور

وردت مجموعة من الأحاديث الشريفة في ذكر عصر الظهور وما يجري فيه، وسيرة الإمام المهدي عجل الله فرجه عند ظهوره وما يحققه الله تبارك وتعالى على يديه يومذاك.

وهذه الأحاديث مروية في الكتب المعتمدة عند مختلف الفرق الإسلامية، وفيها الأحاديث ذات الأسانيد الصحيحة، وحيث إن هذا الكتاب لا يتسع لإيرادها وتحليلها ودراستها وتمحيصها، لذلك نكتفي بتلخيص أبرز مدلولاتها في عناوين موجزة دون ذكر نصوصها في أغلب الموارد محيلين القارئ الكريم الى مراجعة مصادرها إذا أراد التفصيل، مقدمين لذلك بذكر الآيات الكريمة المتحدثة عن خصوصيات عصر الظهور وما سيحققه الله تبارك وتعالى على يدي وليه المهدي ( المنتظر عجل الله فرجه .

إنّ ما نستفيده من هذه النصوص التي تكلّمت عن عصر الظهور يعبّر عن خصائص الدولة المهدوية -كما يرسمه القرآن الكريم -وهي الدولة التي تمثّل المصداق الجليّ لأحد أهم الأهداف الإلهية من بعثة جميع الأنبياء (هيالله).

# خصائص الدولة المهدوية في القرآن الكريم

١ ـ اتمام النور الالهي وإظهار الإسلام على الدين كله:

وهذا ما صرّح به القرآن المجيد في ثلاثٍ من سوره المباركة.

أَ ـ قال تعالى: ﴿ يريدون أَن يطفئوا نور الله بأفواههم ويأبئ الله إلّا أَن يتمّ نوره ولو كره الكافرون، هو الذي أرسل رسوله بالهدئ ودين الحق ليظهره على الدين كله ولوكره المشركون﴾ (١).

ب \_ وقال تعالىٰ ﴿ يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم والله مــــم نــوره ولوكــره الكافرون ﴿ هُو الذي أرسل رسوله بالهدىٰ ودين الحق ليظهره علىٰ الديــن كـــله ولوكــره المشركون ﴾ (٢).

ج ـ وقال عز وجل: ﴿ هُو الذِي أُرسَل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره علىٰ الدين كله وكفىٰ بالله شهيداً ﴾ (٣).

وقد صرّح المفسرون من مختلف المذاهب الإسلامية بأنّ هذا الوعد الحتمي الوقوع إنما يتحقق في عصر المهدي الموعود حيث يظهر الإسلام على جميع الأديان فيعم المشارق والمغارب<sup>(3)</sup>. وتُقام الدولة الإسلامية العالمية؛ لأن المقصود من الإظهار هو الغلبة والاستيلاء وليس مجرد قوة الحجة؛ لأن غلبة الحجة أمر حاصل ابتداء ولا يبشر الله عز وجل إلّا بأمر مستقبل غير حاصل كما استدل على ذلك الفخر الرازي في تفسيره<sup>(6)</sup>.

<sup>(</sup>١) التوبة (١): ٣٢ و ٣٣.

<sup>(</sup>۲) الصف (۲۱): ۸ و ۱.

<sup>(</sup>٣) الفتح (٤٨): ٢٨ .

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي: ٨/ ١٢، المتفسير الكبير: ١٦/ ٥٠، والروايات من طرق أهل البيت(﴿ اللَّهُ يَكُونُوا مُصرّحة بأختصاص تحقق هذا الوعد بمهد المهدي الموعود،

<sup>(</sup>٥) التفسير الكبير: ١٦/ ٤٠.

### ٢ ـ استخلاف صالحي المؤمنين

أ ـ قال تعالىٰ: ﴿ولقد كتبنا في الزّبور من بعد الذكر أن الارض يرثها عبادي الصالحون﴾ (١).

ب \_ وقال تعالى: ﴿ وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفتهم في الارض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمناً يعبدونني لا يُشركون بي شيئاً ومَن كفر بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون ﴾ (٢).

ج ـ وقال تعالى: ﴿ ... الذين إن مكنّاهم في الأرض أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ولله عاقبة الأمور ﴾ (٣).

تخبر الآية الكريمة الأولى بأن من القضاء المحتوم تكريم خط الإيمان والصلاح بجزاء دنيوي \_ فضلاً عن الجزاء الأخروي \_ يتمثل في وراثة الأرض وحكمها حيث العاقبة للمتقين في الدنيا والآخرة (١)، وتنص الآية الثانية على أن الذين يستخلفهم الله في الأرض هم الذين آمنوا وعملوا الصالحات من المسلمين، الذين كانوا يُستضعفون ولم يسمح لهم بعبادة الله بأمن، وعن التمكين لهؤلاء دينهم الذي ارتضاه تبارك وتعالى لهم: والآيتان تتحدثان عن عصر ظهور المهدي كما هو واضح من التدبر فيهما (٥).

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٢١ / ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) النور (٢٤): ٥٥.

<sup>(</sup>٣) الحج (٢٢): ٤١ .

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان: ١٤ / ٣٢١\_ ٣٣١.

<sup>(</sup>٥) ناقش العلامة الطباطبائي(﴿ ) في تـفسيره المـيزان الأتـوال الأخـري التـي أوردهـا المـفسرون وأثـبت

### ٣ \_إقامة المجتمع التوحيدي الخالص

واستناداً لما تقدم يتضح أن من خصائص عصر المهدي الموعود - عجل الله فرجه - هو أن تكون مقاليد المجتمع البشري برمته بيد الصالحين الذين كانوا يُستضعفون في الأرض والذين يمثلون الإسلام المحمدي الأصيل، فإذا مكنهم الله في الأرض أقاموا الصلاة و آتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر أي أقاموا المجتمع التوحيدي الخالص الذي يعبد الله وحده لا شريك له بأمن دونما خوف من كيد منافق أوكافر، ووقروا بذلك جميع الظروف اللازمة لتحقق العبادة الحقة لله والتكامل الانساني في ظلها، لذا فلا حجة بالمرة لمن يكفر بعد ذلك فوفاولك هم الفاسقون، حقاً لانهم أعرضوا عن الصراط المستقيم مع توفر جميع الأوضاع المناسبة لسلوكه وهذه خصوصية أخرى من خصوصيات عصر المهدي المنتظر - عجل الله فرجه - وتفسير ماروي من شدة تعامله مع المنحرفين.

## ٤ \_ تحقق الغاية من خلق النوع الانساني

قال عزّ وجلّ: ﴿ وما خلقت الجن والانس إلَّا ليعبدون ﴾ (١).

تدل الآية الكريمة على حصر الغاية من خلق الإنسان بالعبادة الحقّة شه جل وعلا<sup>(٢)</sup>، وهذا ما يتحقق في ظل دولة المهدي الموعود على الصعيدين الفردي والاجتماعي بأكمل صوره كما أشرنا لذلك في الفقرة السابقة. وقد عقد

عدم انسجامها مع دلالات الآية التي لا يمكن تفسيرها بغير الدولة المهدوية راجع تفسير الميزان:
 ١٥١ ـ ١٥١ ـ ١٥١.

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات (٥١): ٥٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير الميزان: ١٨ / ٣٨٦ ـ ٣٨٩.

السيد الشهيد محمد الصدر (﴿ بحثاً عقائدياً تفسيرياً استند فيه لهذه الآية الكريمة لإثبات حتمية ظهور دولة المهدي الموعود عجل الله فرجه (١). لأن تحقق هذه الغاية أمر حتمي إذ إنّ من المحال تخلف مخلوق عن الغاية من خلقه، والآية تتحدث عن النوع الانساني و تحقق العبادة الحقة فيه على الصعيدين الفردي والاجتماعي العام في المجتمع الانساني وهذا مالم يتحقق في تأريخ الانسان على الأرض مُنذ نزوله إليها لذا لابد من القول بحتمية تحققه في المستقبل في دولة إلهية تقيم المجتمع التوحيدي الصالح العابد لله وحده لا شريك له، وهذه الدولة هي الدولة المهدوية كما أشارت لذلك الآيات الكريمة المتقدمة وصرحت به الكثير من الأحاديث الشريفة المروية من طرق الفريقين.

## ٥ . انهاء الردة عن الدين الحق

قال عز من قائل: ﴿ يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرَتَدُّ مَنكُم عَن دينه فسوف يأتي الله ولا بقوم يحبهم ويحبونه أذلة على المؤمنين أعزّة على الكافرين يجاهدون في سبيل الله ولا يخافون لومة لائم ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله واسع عليم ﴾ (٢).

لقد عقد العلامة الطباطبائي ( إلى بحثاً تفسيرياً قرآنياً وروائياً للاستدلال على أن هذه الآية الكريمة تتحدث عن عصر الظهور المهدوي وأن الردة المقصودة فيها هي عن الدين الحق مع البقاء على الظاهر الإسلامي وذلك بموالاة اليهود والنصارى وإتباعهم في طريقة الحياة في مختلف شؤونها كما هو حاصل اليوم. وهذه الردة هي التي تنهى عنها الآيات السابقة لهذه الآية

<sup>(</sup>١) تأريخ الغيبة الكبرى: ٢٣٣ ومابعدها.

<sup>(</sup>٢) المائدة (٥): ٥٤.

الكريمة التي تتحدث عن الانحراف الذي يصيب العالم الإسلامي قبل الفتح المهدوي(١).

وبناءً على ذلك فإن من خصائص عصر الدولة المهدوية إنهاء الردة عن الدين الحق والتبعية لليهود والنصارى في طريقة الحياة، ثم إعادة المسلمين الى الطريقة الإسلامية في الحياة بمختلف شؤونها، وهذا ينسجم تماماً مع الخصوصيات الأخرى للعصر المهدوي الذي تحدثت عنه الآيات السابقة.

# تأريخ ظهور الإمام المهدي(ﷺ)

ذكرت الأحاديث الشريفة أنه ( الله الله و المحمد و المحمد السنين الهجرية (٢) أي من الأعوام الفردية، ويكون ظهوره في يوم الجمعة (٣)، فيما ذكرت أحاديث أخرى أن خروجه يكون يوم السبت العاشر من محرم الحرام (١)، ولعل الجمع بين التأريخيين هو أن ظهوره يكون يوم الجمعة وفيها يخطب خطبته في المسجد الحرام فيما يكون خروجه منها باتجاه الكوفة يوم السبت.

### مكان ظهوره ـعجل الله نرجه ـ وانطلاقة ثورته

ذكرت مجموعة من الأحاديث الشريفة أن بداية ظهوره يكون في

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان: ٥ / ٣٦٦. ٤٠٠، وراجع تفسير الشيخ اسعد بيوض التميمي للآيات نفسها في كتابه زوال اسرائيل حتمية قرآنية؛ ١٢٠ ـ ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) الإرشاد للشيخ المفيد: ٢٧٩/٢ وعنه في الفصول المهمة: ٣٠٢ إثبات الهداة: ٣/ ٥١٤.

<sup>(</sup>٣) إثبات الهداة: ٣/ ٤٦٦.

<sup>(</sup>٤) تهذيب الأحكام للشيخ الطوسي: ١/ ٣٠٠ وكذلك ٣٣٣، اقبال الأعمال للسيد ابن طاووس: ٥٥٨،كمال الدين: ١٥٣، غيبة الطوسي: ٢٧٤، عقد الدرر للمقدسي الشافعي: ٦٥، البرهان في علامات مهدي آخر الزمان للمتقي الهندي: ١٤٥.

المدينة المنورة وإعلان حركته يكون في مكة المكرمة (١) وفي المسجد الحرام حيث يُعلن حركته ويدعو إليها في خطبةٍ موجزة ذات دلالات مهمة وهي مروية عن الإمام الباقر ( و الله عن طويل عن ظهور سليله المهدي، يقول ( و الله الله عن الحديث الحديث المهدي، يقول ( و الله الله المهدي الله عن الحديث الحديث المهدي المهدي

ثم ينتهي الى المقام فيصلِّي عنده ركعتين ثم ينشد الله والناس حقه. فيقول:

يا أيها الناس إنّا نستنصر الله على من ظلمنا وسلب حقنا، من يحاجنا في الله فانا أولى الناس بنوح، بالله، ومن يحاجنا في آدم فأنا أولى الناس بآدم، ومن حاجنا في نوح فأنا أولى الناس بنوح، ومن حاجنا في إبراهيم فإنا أولى الناس بإبراهيم، ومن حاجنا بمحمد فإنا أولى الناس بمحمد (مَرَّ اللهُ عنه ومن حاجنا في كتاب الله بمحمد (مَرَّ الناس بكتاب الله، أنا أشهد إنشهد إوكل مسلم اليوم إنّا قد ظُلمنا وطُردنا وبُغي علينا واخرجنا من ديارنا واموالنا وأهالينا وقُهرنا، الا أنا نستنصر الله اليوم كل مسلم» (٢).

وورد في رواية ينقلها نعيم بن حماد وهو من مشائخ البخاري بسنده عن الإمام الباقر ( للله ) أيضاً، خطبة ثانية في المكان نفسه ولكن بعد أداء فريضة العشاء، فيروى عن الإمام الباقر ( للله ) قوله: «... فإذا صلى العشاء نادى بأعلى صوته يقول: أذكركم الله أيها الناس، ومقامكم بين يدي ربّكم، فقد التخذ الحجة وبعث الأنبياء وأنزل الكتاب، وأمركم أن لا تشركوا به شيئاً وأن تحافظوا على طاعته وطاعة رسوله، وأن تُحيوا ما أحيى القرآن، وتُميتوا ما أمات، وتكونوا أعواناً على الهدى، ووزراً على التقوى، فإن الدنيا قد دنا فناؤها وزوالها، وآذنت بالوداع، فإني أدعوكم الى الله، والى رسوله، والعمل بكتابه، وإماتة الباطل، وإحياء سنته... » (٣).

<sup>(</sup>١) برهان المتقي الهندي: ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير العياشي: ١ / ٦٥ ، اختصاص الشيخ المفيد: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) الملاحم والفتن لنعيم بن حماد: ٦٥، عـقد الدرر ١٤٥، بـرهان المـتقي الهـندي: ١٤١، الحـاوي للـفتـاوي الحديثية: ٢/ ٧١، وكتاب اللوائح للسفاريني: ٢/ ١١.

وقفة عند خطبتي إعلان الثورة

ويُلاحظ في الخطبة الأولى تأكيده (過) على مخاطبة أتباع جميع الديانات السماوية انطلاقاً من عالمية ثورته الدينية فهو يمثل خط الانبياء (過) جميعاً ويدعو الى الأهداف السامية التي نادوا بها جميعاً. هذا أولاً وثانياً يؤكد (過) على تمثيله لمدرسة الشقلين فهو ممثل أهل البيت (過) ثاني الثقلين الذي لا يفترق عن الأول - أعني القرآن المجيد - لذلك فهم أولى الناس بكتاب الله جل ذكره وأعرفهم بما فيه وبسبل هداية البشرية على نور هداه السماوى.

ثم يشير ثالثاً الى مظلومية أهل البيت ( الله الله وتعريضهم الأشكال الظلم والبغي بما أدى الى غيبة خاتمهم عجل الله فرجه وسبب تعريضهم لكل ذلك هو نزعات الطواغيت وعباد السلطة للاستئثار واتخاذ مال الناس دولاً وعباد الله خولاً ومنع أهل البيت ( الله المناس العدالة الإلهية وقيادة الناس على المحجة البيضاء.

ثم يستنصركل مسلم لدفع هذه المظلومية التي يكون في دفعها الخير للبشرية جمعاء لأن تسليم مقاليد الأمور الى ممثل نهج الأنبياء وعدل القرآن الكريم يعني تحقيق أهداف العدالة الإلهية، ولكن عجل الله فرجه يستنصر الله جل قدرته أولاً وفي ذلك إشارة الى حتمية انتصار ثورته الإصلاحية فهو المضطر الذي تُستجاب دعوته وولي دم المقتول ظلماً فهو منصور إلهياً، وبهذه الإشارة يحفز ( الله الناس لنصرته ليفوزوا بسعادة الدارين ويتقوا عذاب الدنيا وخزيها على يديه وعذاب الآخرة أكبر.

### إعلان أهداف الثورة

أما في الخطبة الثانية التي يلقيها عجل الله فرجه بعد صلاة العشاء، فهو يحدد الأهداف العامة لثورته، وهي الأهداف التي يستنصر الناس لأجلها، والتي تحدد الأهداف البيت ومدرستهم والتي تحمثل الوجه الآخر للثأر لمظلومية أهل البيت ومدرستهم ومنهجهم (عين)، فهو يحدد الهدف الأول والعام المتمثل باقامة التوحيد الخالص الذي بُعث لأجله الأنبياء عملوات الله عليهم وأنزلت معهم الكتب السماوية، وهو الهدف الذي يتجسد من خلال طاعة الله تبارك وتعالى وطاعة رسوله (عين)، ومن خلال إحياء ما أحيا القرآن، وإحياء سنة رسول الله (عين)، وإماتة ما أماته القرآن وهو الباطل والدع والشرك وسائر العبوديات الزائفة. فدعوته هي دعوة الى الله عز وجل و توحيده والى رسول الله (عين) والعمل فدعوته هي دعوة الى الله عز وجل و توحيده والى رسول الله (عين) والعمل فدعوته هي دعوة الى الله عن وجل و توحيده والى رسول الله (عين) والعمل فدعوته الى الله .

وعليه يتضح أن استنصاره للثأر لمظلومية أهل بيت النبوة تعني الدعوة الى المعونة على الهدف والمؤازرة على التقوى.

#### الاستجابة لاستنصاره ومبايعته

وأول من يبادر لبيعته ( الله المكان الذي يستنصر فيه المسلمين أي مابين الركن والمقام ثلاثماثة ونيف، مابين الركن والمقام هم صفوة أنصاره: «فيبايع ما بين الركن والمقام ثلاثماثة ونيف، عدّة أهل بدر، فيهم النجباء من أهل مصر والأبدال من أهل الشام والأخيار من أهل العراق» (١).

ويُستفاد من مجموعة من الأحاديث المروية في مصادر أهل السنة أن

<sup>(</sup>١) غيبة الطوسي: ٢٨٤، وعنه في بحار الأنوار: ٥٢ / ٣٣٤، واثبات الهداة: ١٧/٣، ٥١٨.

ظهوره ومبايعته يكون بعد اختلاف بين قبائل الحجاز وأنه يرفض في البداية قبول البيعة ويخاطب المبايعين بالقول: «ويحكم! كم عهد قد نقضتموه؟ وكم دم قد سيفكتموه؟»(١)، ويبدو أن هذا الرفض يبمثل محاولة لإشعار المبايعين الإمام على ( الله عند إقبال الناس على بيعته بعد مقتل عثمان.

ويُستفاد من بعض الأحاديث أن حركة الموطئة للظهور المهدوي تبعث بالبيعة للمهدي(ﷺ). وهو في مكة (٢) ثم تجددها بعد ذلك.

وتصرح بعض الأحاديث الشريفة أن أصحابه الخاصين أي الثلاثماثة والثلاثة عشر يجمعون في مكة وبصورة إعجازية أو سريعة بـوسائل النــقل المتطورة ليدركوا ظهور الإمام ويبايعوه الم

خروجه الى الكوفة وتصفية الجبهة الداخلية يمخرج(علله) بجيشه متوجهاً للكوفة التي يتخذها منطلقاً لتحركه العسكري(٤) بعد إنهاء فتنة السفياني والخسف الذي يقع بجيشه في البيداء(٥).

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم: ٤ / ٥٠٣، القول المختصر لابن حجر: ١٨، برهان المتقي الهندي: ١٢، عقد الدرر: ١٠٩، معجم أحاديث الإمام المهدي( 继): ١٤٩/١.

<sup>(</sup>٢) فتن ابن حماد: ٨٣\_ ٨٤ الحاوي للفتاوي: ٢ / ٦٧، البرهان: ١١٨.

<sup>(</sup>٣) غيبة النعماني: ٣١٥، اثبات الهداة: ٣/ ٤٥٣.

<sup>(</sup>٤) بحار الأثوار: ٢٥ / ٣٠٨، إثبات الهداة: ٣ / ٥٨٣، ٢٢، ٩٢٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري، ٢٢: ٢٢، تذكرة القرطبي: ٢ / ٦٩٣، سنن الدارمي: ١٠٤، مسند أحمد: ٦ / ٢١٠، صحيح مسلم: ٤ / ٢٢٠٨، سنن أبي داود: ٤ / ١٠٨، سنن ابن ماجة: ٢/ ١٣٥١، سنن الشرمذي: ٤٠٧/٤، تأريبخ البخاري: ٥ / ١١٨، سنن النسائي: ٥ / ٢٠٧. وأحاديث الخسف بجيش السفياني كثيرة مروية في الصحاح وغيرها ومن طرق أهل البيت(ﷺ) أيضاً.

ويُلاحظ هنا أن المسير الذي يختاره (機) هو المسير الذي اختاره جده الإمام الحسين (機) في نهضته الإستشهادية من مكة الى الكوفة، التي مُنع جده سيد الشهداء عن الوصول اليها فيصل سليله المهدي (機) إليها ويحقق الأهداف الإصلاحية في الأمة المحمدية التي سعىٰ لها جدّه سيد الشهداء (機).

وعندما يدخل الكوفة يجد فيها ثلاث رايات تـضطرب(٥) فـيوحدها وينهي اضطرابها بنشره للراية المحمدية المذخورة ويـنهي جـيوب النـفاق المتبقية فيها في معركته مع الفرقة التي تصفها الأحاديث الشريفة بالبترية(٦).

### دخوله بيت المقدس ونزول عيسيٰ (繼)

تنص الكثير من الروايات على دخوله (الله المهدس بجيشه ضمن إطار حادثة مهمة للغاية، هي نزول نبي الله عيسى بن مريم المسيح (الله الله عيسى بن مريم المسيح (الله الله عيسى بشرت بعودته نصوص الانجيل إضافة الى الأحاديث الشريفة المرويّة في

<sup>(</sup>١) تفسير العياشي: ١ / ١٠٣ ، غيبة النعماني: ٢٠٨ كمال الدين: ٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير المياشى: ١ / ١٩٧، إثبات الهداة: ٣ / ٥٤٩.

<sup>(</sup>٣) غيبة النعماني: ٢٩٧.

<sup>(</sup>٤) إنسبات الهنداة: ٣ / ٢٦٩ بنالنسبة للسدة الأولى، وتنقول رواينة لابن حساد: ١٢٧ أن مبلاحمه تستمر عشرين سنة.

<sup>(</sup>٥) الارشاد: ٣٦٢، غيبة الطوسي: ٢٨٠.

<sup>(</sup>٦) دلائل الإمامة: ٢٤١، غيبة الطوسي: ٢٨٣.

الكتب الروائية الموققة عند أهل السنة والشيعة (١). وتذكر الأحاديث الشريفة قصة صلاة عيسى صلاة الفجر خلف الإمام المهدي (الله ) بعد أن يرفض عرض الإمام بأن يتقدم عيسى لإمامة الصلاة معللاً الرفض بأن هذه الصلاة أقيمت لأجل الإمام المهدي فيقدّمه ويصلّي خلفه إشارة الى خاتمية الرسالة المحمدية، وفي ذلك نصرة مهمة للثورة المهدوية حيث توجّهها للعالم الغربي الذي يدين معظمه بالمسيحية.

ويظهر أن دخول المهدي ـ عجل الله فرجه ـ يكون بعد تحريرها من الإفساد اليهودي وإنهاء حاكميتهم عليها. لذا قد يكون من الممكن القول بأن دخول الإمام بيت المقدس يكون بعد تصفيته الجبهة الداخلية ومقدمة لمواجهة الأعداء خارج العالم الإسلامي أو الروم حسب تعبير الروايات وفتح كل الأرض. من هنا نفهم سر توقيت نزول عيسى المسيح مع دخول المهدى ( المهدى ( المهدى المقدس ا

## قتل الدجال وإنهاء حاكمية الحضارات المادية

إنّ معظم الأحاديث الشريفة التي تتحدث عن نزول عيسى ( الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله الدجال الذي هو النصاري عن تأليهه (٢) ثم قتل الدجال الذي هو رمز الحضارات المادية على يديه أو على يدي الامام المهدي بمعونته ( الله عنه الدي المادية على الدي المادية على الدي المادية على الدي المادي المهدي المعونته ( الله عنه الله عنه المهدي المعونته ( الله عنه الله عنه الله عنه المهدي المعونته الله عنه المهدي المعونته الله عنه عنه الله عنه عنه الله ع

ومع رجوع النصارئ عن تأليه عيسى (機) ومشاهدتهم لمناصرة نبيهم لخاتم أئمة الإسلام المعصومين تتفتح أبواب دخولهم الإسلام ـ وهم النسبة الأكبر من سكان الأرض ـ بيسر، ونتيجة لذلك تتيسر مهمة قتل الدجال

 <sup>(</sup>۱) صحيح البخاري: ؟ / ۲۰۵، مسلم: ۱ / ۱۳۵، تأريخ البخاري: ۷ / ۱۳۳، سنن ابن مـاجة: ۲/ ۱۳۵۷، سـنن
 الترمذي: ؟/ ۱۹۲، صحيح البخاري: ۳ / ۱۰۷، فتن ابن حماد: ۱۰۳ وغيرهاكثير مروية من طرق الفريقين.
 (۲) الدر المنثور للسيوطي: ۲ / ۳۵۰.

والقضاء على الحضارات الطاغوتية وفتح الأرض وإقامة الدولة الإسلامية العالمية العادلة وبدء عملية البناء الإصلاحي وتحقيق أهداف الأنبياء (عليه).

هذه على نحو الإيجاز المحطات الرئيسة لتحرك الإمام المهدي عجل الله فرجه بعد ظهوره، وكل منها يشتمل على تفصيلات كثيرة لا يسع المجال لذكرها. لذا ننتقل للحديث وبالإيجاز نفسه عن سيرته بعد ظهوره في أبرز مجالاتها ثم عن خصائص عهده.

### سيرته سيرة جدّه رسول الله(ﷺ)

فالمهدي يهدم الجاهلية الثانية كما هدم جده ( الجاهلية الأولى ، ويستأنف الإسلام الذي عاد غريباً كما بدأ غريباً. ولكن ثمة فروقاً بين السيرتين تفرضهما بعض الخصوصيات الزمانية لكل منها. وهذه الخصوصيات الزمانية في التي تفسر الفروق في سيرتيهما ( الشفاك ) كما سنلاحظ بعضها في سياساته العسكرية والقضائية والإدارية والدينية وغيرها. ولهذا فلا يضر ذلك بحقيقة أن سيرتيهما - صلوات الله عليهما - واحدة.

<sup>(</sup>١) أمالي الشجري: ٢ / ٧٧.

<sup>(</sup>٢) غيبة النعماني: ٢٣٢، عقد الدرر للمقدسي الشافعي: ٢٢٧، تهذيب الأحكام: ٦/ ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد: ١/ ١٨٤، صحيح مسلم: ١/ ١٣٠، سنن ابن ماجة: ٢/ ١٣١٩، الترمذي: ١٨:٥.

## إحياء السنة وآثار النبي(ﷺ)

تقوم حركة المهدي الإصلاحية الكبرى على أساس إحياء السنة المحمدية وإقامتها التي يكون بها قوام كل القيم الإسلامية فهو كما قال رسول الله (عَلَيُّ): «رجل من عترتي يُقاتل على سنتي كما قاتلت أنا على الوحي» (١) وهو «يقفو أثري لا يُخطئ» (٢) وهو «رجل متي اسمه كاسمي يحفظني الله فيه ويعمل بسنتي» (٣)، فهو «يبين آثار النبي» (٤)، ويدعو الناس الى سنة رسول الله (عَلَيُّ). فهو مجددها كما أنه مجدد الإسلام ويظهر ماخفي وأخفي منها. وقد سمي «المهدي» لأنه يهدي الناس الى «أمر قد دُثر وضل عنه الجمهور» (٥).

## شدته مع نفسه ورأفته بأمته

إن سيرة الإمام المهدي (ها مع نفسه وأمته تجسد صورة الحاكس الإسلامي المثالي الذي تكون السلطة عندة وسيلة لخدمة الناس وهدايتهم لا مصدراً للدخل الوفير والظلم والاستئثار بالأموال واستعباد الناس، فهو يحيي صورة الحاكم الإسلامي التي جسدها من قبل وبأسمى صورها أبواه، ومن قبل رسول الله ووصيه الإمام على صلوات الله عليهما وآلهما و فهو مع نفسه: «مالباسه إلا الغليظ وما طعامه إلا الشعير الجشب» (٢) وهو الذي «يكون من الله على حذر، لا يضع حجراً على حجر، ولا يقرع أحداً في ولايته بسوط إلا في

<sup>(</sup>١) فتن ابن حماد: ١٠٢، القول المختصر لابن حجر: ٧، برهان المتقي: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) القول المختصر: ١٠ الفتوحات المكية لابن عربي: ٣/ ٣٣٢.

<sup>(</sup>٣) إنبات الهداة: ٦/ ٤١٨.

<sup>(</sup>٤) إثبات الهداة: ١٣ ٤٥٤.

<sup>(</sup>٥) سنن الدارمي: ١٠١، فتن ابن حماد: ٨٨، عقد الدرر: ٤٠، اثبات الهداة: ١٢ ٢٢٥.

<sup>(</sup>٦) راجع الكافي: ١ / ٤١١، إثبات الهداة: ٣ / ٥١٥.

حد» (١)، أما مع أمته فهو «الرؤوف الرحيم» بهم وهو الموصوف بأنه «المهدي كأنما يعلق المساكين الزُّبد» (٢)، وهو الصدر الرحب الذي تجد فيه الأمة ملاذها المنقذ فهي: «تأوي إليه أمته كما تأوي النحلة الى يعسوبها» (٣) أو «كما تأوي النحل الى يعسوبها» (٤).

#### سيرته القضائية

والمهدي الموعود . عجل الله فرجه . هو الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً كما تواترت بذلك الأحاديث النبوية، وإنجاز هذه المهمة يحتاج الى سيرة قضائية صارمة، لذلك فهو يجسد سيرة جده الإمام على ( الشديدة في تتبع حقوق الناس المغصوبة وأخذها من الغاصب حتى لو كانت مخبأة تحت ضرس وحتى لو تزوج بها الحرائر، و: «يبلغ من رد المهدي المظالم، حتى لو كان تحت ضرس إنسان شيء انتزعه حتى يرده »(٥). فيبلغ من عدله أن «تتمنى الأحياء الأموات» (١) أي يتمنوا عودة الأموات لينعموا ببركات عدله.

وتذكر مجموعة من الأحاديث الشريفة أنه ( الله المحكم بحكم سليمان وداود في قضائه؛ أي بالعلم «اللدني» دون الاحتجاج بالبينة (٧)، ولعل ذلك انطلاقاً من مهمته في اقرار العدل الحقيقي دون الظاهري الذي قد تقره البينة

<sup>(</sup>۱) ملاحم ابن طاووس: ۱۳۲.

<sup>(</sup>٢) فتن ابن حماد: ٨٨، عقد الدرر: ٢٢٧.

<sup>(</sup>٣) ابن حماد: ٩٩، الحاوي للسيوطي: ٢ / ٧٧.

<sup>(</sup>١) برهان المتقي الهندي: ٧٨.

<sup>(</sup>٥) ابن حماد: ٨٨ الحاوي: ٢ / ٨٣ القول المختصر: ٢٥، عقد الدرر: ٣٦.

<sup>(</sup>٦) ابن حماد: ٩١، القول المختصر: ٥.

<sup>(</sup>٧) الكافي: ١ / ٣٩٧. إثبات الهداة: ٢/ ٤٤٧.

الظاهرية وإن كان خلاف العدل الحقيقي وهذه حقيقة معروفة وقد شهدها التأريخ الإسلامي والانساني ويشهد التأريخ المعاصر الكثير من مصاديقها حيث يُؤدي الالتزام بالبينات الظاهرية الى غياب العدل الحقيقي وإن أقرت العدل الظاهري. وعلى أي حال. فهذه من خصوصيات عهده ( الله في والله عليه المعدل العدل الأوضاع العامة لهذا العهد.

### سيرته تجاه الأديان والمذاهب

يزيل الإمام المهدي الموعود - عجل الله فرجه - مظاهر السرك كافة ويروج التوحيد الخالص: «ولا يبقى في الأرض بقعة عبد فيها غير الله إلا عُبد الله فيها ويكون الدين كله لله ولو كره المشركون» (١)، ويقوم (الله الله بعرض الإيمان على الجميع وينهي الحالة المذهبية فيوحد المذاهب الإسلامية ويصلح الله به أمر الأمة ويرفع احتلافها ويؤلف قلوبها (٢) على أساس السنة النبوية النقية وما أخفي أو ضيع من قيم الإسلام الأصيلة. فهو كما قال جدّه (المجانة النقية وما أخفي أو ضيع من قيم الإسلام الأصيلة. فهو كما قال جدّه (المجانة النقية وما أخفي أو ضيع من قيم الإسلام الأصيلة.

ويُستفاد من بعض الروايات أنه (الله القوم بإخراج التوارة والإنجيل غير المحرّفين من غار بأنطاكية ويحاجج اليهود والنصارى بهما ويستخرج حُلي بيت المقدس ومائدة سليمان ويردها الى بيت المقدس (١٠)، ويدعمه في موقفه هذا عيسى (الله الذي «يحتج به على نصارى الروم والصين» (٥) حيث

<sup>(</sup>١) إثبات الهداة: ٢/١٠/٤.

<sup>(</sup>٢) ابن حماد: ١٠٢، الطيراني الأوسط: ١ / ١٣٦.

<sup>(</sup>٣)كمال الدين: ٤١١.

 <sup>(</sup>٤) ابن حماد، ١٨ سنن الداني: ١٠١، الحاوي للسيوطي: ٢/ ٧٥، لوائح السفاريني: ٢/ ٢ تاريخ بغداد: ١/ ٤٧١،
 عقد الدرر: ١٤١.

<sup>(</sup>٥) غيبة النعماني: ١٤٦.

وتذكر بعض الروايات أن المهدي ( الله التوراة الأصلية من جبال بالشام و يحاجج اليهود بها فيسلم منهم جماعة كثيرة ( على يستخرج تابوت السكينة من بحيرة طبرية ويُوضع بين يديه في بيت المقدس فيسلم اليهود ولا يبقى على العناد إلا القليل منهم ( ٥ ).

### محاربة البدع ونفي تحريف الغالين والمبطلين

وينفي الإمام المهدي \_عجل الله فرجه \_عن الدين التحريفات بصورة كاملة ويزيل كل البدع التي ورثها المسلمون من قرون الابتعاد عن الشقلين والسنة النبوية النقية وتعطيلها وهذا هو هدف ظهوره: «ليمحو الله به البدع كلها ويميتُ به الفتن كلها، يفتح الله به باب كلّ حقّ، ويُغلق به كل باب باطل» (٦).

وهذا أول مايبدأ به (علله)، فتذكر الأحاديث الشريفة من مصاديقه هدم المقاصير التي ابتدعها بنو أمية في المساجد لعزل الإمام عن المأمومين (٧)،

<sup>(</sup>١) تاريخ البخاري: ٧ / ٢٣٣، مسلم: ٤/ ٢٢٥٣، ابن ماجة: ٢/ ١٣٥٧، الترمذي: ٤/ ١٠٥٠.

<sup>(</sup>٢) مستد أحمد: ٢ / ٢٤٠، صحيح مسلم: ٢ / ٩١٥، مستدرك الحاكم: ٢/ ٥٩٥.

<sup>(</sup>٣) تاريخ البخاري: ١ / ٢٦٣. الثرمذي: ٥/ ٥٨٨.

<sup>(</sup>٤) ابن حماد: ٨٨، ينابيع المودّة للقندوزي: ٣٤٤/٣.

<sup>(</sup>٥) ابن حماد: ٩٩\_ ١٠٠، عقد الدرر: ١٤٧، القول المختصر: ٢٤.

<sup>(</sup>٦) ملاحم السيد ابن طاووس: ٣٢.

<sup>(</sup>٧) اثبات الهداة: ٥٠٦/٣.

و يعيد مقام ابراهيم ( وله الله عن الله الأصلي (١) ويزيل عن المساجد كل سا أبتدع فيها و يعيدها الى السنة الإسلامية الأولى و الطريقة المحمدية (٢).

### سيرته الادارية

ويختار المهدي الموعود \_ عجل الله فرجه \_ لحكم الأرض ولاة هم خيرة أصحابه الذين يتحلّون بأعلى كفاءات الوالي الإسلامي من العلم والفقه والشجاعة والنزاهة والإخلاص (٣)، وهو مع ذلك متابع لأمورهم وطريقة قيامهم بمهامهم ويحاسبهم بشدة فإن: «علامة المهدي أن يكون شديداً على العمال جواداً بالمال رحيماً بالمساكين» (١)، وفي عهده: «يُزاد المحسن في إحسانه ويُتاب على المسىء» (٥).

وهو ( المقدسات الإسلامية الساعين الدين والمقدسات الإسلامية الساعين الإضلال الناس، يردعهم عن ذلك، وسمّا يقوم به في بدايات ظهوره هو قطع أيدي سدنة الكعبة بسبب ذلك ويفضحهم أمام الناس لكي لا ينخدعوا بهم؛ إذ هم «سراق الله» (٦).

### سيرته الجهادية

ويقوم الإمام المنتظر \_عجل الله فرجه \_بالسيف، فظهوره يكـون بـعد إتمام الحجة البالغة واتضاح الحقائق بالكامل وفتح أبواب الحق وإغلاق الباطل

<sup>(</sup>١) اثبات الهداة: ٢٧ه.

<sup>(</sup>٢) اثبات الهداة: ١٦٥ ـ ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) إثبات الهداة: ٣/ ٤٩٤.

<sup>(</sup>٤) مسند ابن ابي شيبة: ١٥ / ١٩٩، سنن الدارسي: ١٠١، حاوي السيوطي: ٢/ ٧٧.

<sup>(</sup>٥) مسئد ابن أبي شيبة: ١٩٩/١٥، سنن الدارمي: ١٠١، حاوي السيوطي: ٧٧/٢.

<sup>(</sup>٦) إثبات الهداة: ٦/ ٤٤٩، ٥٥٥.

ووقوع المعجزات والكرامات المبرهنة على تمتعه بالتأييد الإلهي ونصرة الملائكة البدريين له وامتلاكه قميص يوسف وعصا موسى وحجره وخاتم سليمان ودرع رسول الله ( الله عليه ورايته وسائر مواريث الأنبياء ( الله وإظهاره لها (١) وإتضاح تمثيله الصادق لمنهجهم وسعيه لتحقيق أهدافهم الإلهية وإقرار العدالة السماوية. ومع اتضاح كل ذلك لا يبقى على الباطل إلا المنحرفون المفسدون الذين لا يُرجى منهم إلا الفساد والأذى والظلم الذي يجب أن تُطهر منه الدولة المهدوية، لذلك نلاحظ في سيرة الإمام الجهادية الصرامة والحزم والحدية في التعامل مع الظالمين والمنحرفين فلا يبقى على الأرض منهم ديار ولا يسمح لهم بالنشاط الإفسادي.

على أن الأحاديث الشريفة تصرح بأن المهدي المنتظر \_عجل الله فرجه \_ يسير بسيرة أبويه رسول الله ووصيه الإمام علي \_صلوات الله عليهما وآلهما \_ في مجاهدة المنحرفين والمبطلين فلا يبدأ القتال إلا بعد عرض الإيمان والدين الحق عليهم (٢) ومحاججتهم بما ألزموا به أنفسهم كما رأينا في قضية إخراجه التوراة والإنجيل وهذه قضية أخرى مهمة في سيرته الجهادية ( الله ).

ويُستفاد من الروايات الشريفة أن من سيرته الجهادية تصفية الجبهة الداخلية وهي جبهة العالم الإسلامي من التيارات المحاربة المنحرفة أولاً قبل البدء بمجاهدة القوى الأجنبية، فينهي حركة السفياني ونفوذ البترية والمتأولة الجاهلين والنواصب المضلين المعاندين (٣) و يعقد لأجل ذلك هدنة مع الروم

<sup>(</sup>١) إثبات الهداة: ٣٩١ ـ ٤٤٠ ، ٤٩٤ ، ٤٩٤ ، ٤٨٧ وراجع عقد الدرر: ١٣٥ الفصول المهمة: ٢٩٨ كفاية الأثر: ١٤٧ اون حماد: ٨٨ القول المختصر: ٣٤ برهان المتقى: ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٨/ ٢٢٧ وعنه في إثبات الهداة: ٣/ ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) الإرشاد: ٣٨٤/٢ وعنه في بحار الأثوار؛ ٣٨٦/٥٢ وعنه في اثبات الهداة: ٩٤٤/٥ .

قبل ان يتوجه لمجاهدة اليهود ثم الروم وقتل الدجال وفتح الأرض كلّها. بل ويعمد قبل البدء بتصفية الجبهة الداخلية بتنظيم صفوف جيشه ويعين القادة العسكريين الأكفاء ويعقد لهم الألوية ويذهب بالعاهات والضعف عن أنصاره ويقوّي قلوبهم (١) ويملأها إيماناً بالحق الذي يجاهدون من أجله ويبتليهم ويمحصهم (٢)، لكي يتحرك لانجاز مهمته الإصلاحية الكبرى بجيش عقائدي قوي ومنسجم يتحلى بالكفاءة القتالية المطلوبة والقوة المعنوية اللازمة.

### سيرته المالية

يعيد المهدي الموعود - عجل الله فرجه - نظام «التسوية في العطاء» (٣) الذي كان سائداً على عهد رسول الله (عَلَيْ ) ثم غير وبُدّل من بعده وأبتدعت بدله معايير جديدة أحدثت نظام التفاضل الطبقي بالتدريج بالرغم من التزام الوصي الإمام على (علله) إبان خلافته بنظام التسوية في العطاء وتابعه على ذلك ابنه الحسن (علله) في شهور خلافته القليلة لكنه قد خاب بالكامل بعد استشهادهما، وبدأ بنو أمية بالاستئثار بأموال المسلمين وتقييد العطاء من بيت المال بمصالحهم السياسية وتحويله من عطاء شرعي الى رشاوٍ مقيتةٍ يستجلبون بها الأنصار لهم على الباطل أو يشترون به سكوت البعض عن الحق.

والمهدي المنتظر ( المجلل المجلل بيت المال قسمة مشتركة بين المسلمين دونما تفاضل أو تمييز، فالجميع متساوون في الانتفاع من النعم الإلهية والخدمات المستثمرة من الأموال العامة، تطبيقاً لأحد أبعاد العدالة المحمدية المكلف باقرارها. وتصرح الأحاديث الشريفة بأنه ينهي الحالة الإقطاعية

<sup>(</sup>١) اثبات الهداة: ٧١.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٨/ ١٦٧، كمال الدين: ٦٧٢.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد: ٣ / ٣٧، ملاحم ابن المنادي: ٤٢، ميزان الاعتدال: ٣/ ٩٧.

حسب النص القائل: «إذا قام قائمنا اضمحلت القطائع فلا قطائع» (١)، والمقصود بها الأراضي الزراعية أو غيرها من الشروات والمنافع التي يعطيها الحكام للمقربين منهم وقد راجت هذه الظاهرة بعد وفاة رسول الله (عَلَيْلُهُ) وخاصة في عهد الخليفة الثالث وفي العصر الأموي بشكل خاص.

وتتحدث الكثير من الأحاديث عن كثرة عطائه (الله) وتعتبرها علامة مميزة له فهو: «يحثو المال حثواً» (١) عندما يُعطي من سأله، وهذا وإن كان يشير الى كرمه وكثرة الخيرات والبركات في عصره إلّا أنها تفصح عن نقطة مهمة أخرى في سيرته الاقتصادية (الله) وهي سيرة إغناء الناس بما يكفيهم ويجعلهم في رفاهية من العيش بحيث يتفرّغوا الى الطاعات والعبادة والعمل الإصلاحي الفردي والاجتماعي.

وعليه يتضح أن سيرته في المجال المالي ترتبط بمهمته الإصلاحية وإقامة المجتمع التوحيدي الخالص في تعبده لله تيارك وتعالى فالمراد منها توفير متطلبات ذلك وإزالة العقبات الصادة عنه.

## الصورة العامة للدولة المهدوية في النصوص الشرعية

ونصل الآن الى خاتمة هذا الفصل فنعرض فيها على نحو الإجمال أيضاً الصورة التي ترسمها النصوص الشرعية لدولة المهدي الموعود، عجل الله فرجه.

إنّ الدولة المهدوية إنّما تأتي لتحسم عصر المعاناة الذي عاشته البشرية طويلاً وتنهي الظلم والجور الذي ملأ الأرض نتيجة لحكم الطواغيت و حاكمية

<sup>(</sup>١) قرب الإسناد للحميري: ٣٦.

<sup>(</sup>۲) مسئد أحمد: ۱۳ ۸۰ ۸۰

الأهواء والشهوات والنزعات المادية وبظهور الإمام المهدي المنتظر على مدى القرون. «يفرج الله عن الأمة فطوبئ لمن أدرك زمانه» (١). فالله تبارك وتعالى يحقق للأمة المسلمة؛ ولبني الانسان عامة؛ كل الطموحات الفطرية السليمة، ويزيل الشرك ويقيم المجتمع الموتحد العابد الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر والمسارع للخيرات السائر في منازل الكمال ومعارج النور.

وتخرج الأرض بركاتها وكذلك السماء، وما يحصل عليه الناس ليس هو الغنى المادي فحسب بل هو «الاستغناء» حيث «يسملأ الله قلوب أمة محمد على المادية المعيشية ويسعهم عدله» (٢) أي يحرّرهم من أسر المتطلبات والحاجات المادية المعيشية المحدودة، فالمهدي المنتظر الذي يحرر المسلمين من ذل التبعية للضالين والمنحرفين، كما صرح بمالنص القائل: «وبه يخرج ذل الرق من أعناقكم» (٣)؛ يحرر البشرية من ذل الحياة البهيمية والخضوع لأسر الشهوات ويفتح أمام الانسان جميع أبواب التكامل والرقي المعنوي والتكامل الروحي فيشهد عصره تطوراً فكرياً وروحياً عالياً كما يشير لذلك الإمام الباقر (ﷺ) أعلامهم» (١)، ومما يساعد على ذلك إضافة الى العامل المهم والرئيسي المتقدم عمل ثانوي هو التطور الهائل الذي يشهده عصره خاصة في مجال الاتصالات والذي نرى بوادره اليوم طبق القوانين العلمية أيضاً كما يشير الذك الإمام الصادق (ﷺ) بقوله: «إن قائمنا إذا قام مدًّ الله عز وجل لشيعتنا في

<sup>(</sup>١) اثبات الهداة: ٣/ ٥٠٤.

<sup>(</sup>٢) مستد أحمد: ١٣ ٢٧.

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطرسي: ١٨٥، ح ١٤٤.

<sup>(</sup>٤) إثبات الهداة : ٣/ ٤٤٨ ، الكافي: ١/ ٢٥، كمال الدين: ٦٧٥ .

أسماعهم وأبصارهم حتى لا يكون بينهم وبين القائم بريد؛ يكلّمهم فيسمعون وينظرون إليه وهو في مكانه»(١)، ولعل ذلك يكون بوسائل غيبية تمكّنهم منها المراتب الروحية السامية التي يصلون إليها وإن كان ذلك قد أصبح ممكناً بدرجة محدودة اليوم أيضاً عبر وسائل الاتصال الحديثة المتطورة، ولكن من المؤكد استناداً للأحاديث الشريفة ـ أن الكثير من الحقائق والقضايا الغيبية تظهر في عصر الدولة المهدوية ويحظى الكثير من المؤمنين بمراتب عالية من معرفة أسرار الغيب وعلم الكتاب وتجاوز الأسباب والقوانين الطبيعية والكثير من الظواهر التي نعتبرها اليوم من المعجزات غير المألوفة (٢).

ومع توفير الدولة المهدوية لجميع عوامل التكامل المادي والروحي يقام المجتمع الموحد الذي يعبد الله تبارك و تعالى بإخلاص فتسود العلاقات الإيمانية المحضة و تحكمه قيم من قبيل البراءة ممن «كان بالرهن أوثق منه بأخيه المؤمن» ومثل أن «ربح المؤمن على المؤمن ربا» فحتى العمل التجاري يكون يومئذ عبادة خالصة لله عز وجل إذ يكون بهدف خدمة عباد الله فقط.

<sup>(</sup>١) إثبات الهداة: ٣/ ٤٥٠ ـ ٤٥١.

<sup>(</sup>٢) راجع مثلاً كمال الدين : ٦٥٤.

<sup>(</sup>٣) مَن لا يحضره الفقيه للشيخ الصدوق: ٣/ ٣١٣، تهذيب الأحكام: ٧/ ١٧٨.

عاماً، فطويئ لمن أدرك أيامه وسمع كلامه» (١)، أجل في ظل دولة المهدي المنتظر عجل الله فرجه \_ يتضح للعالمين أن صلاح البشرية وخيرها وتكاملها الماذي والمعنوي إنما يتحقق في ظل رسالة السماء وعلى يدي أولياء الله المعصومين \_ سلام الله عليهم \_ وهذا ما يحققه الله تعالى على يد خاتمهم وخاتم الأثمة الاثني عشر الأوصياء أي المهدي الذي وعد الله به الأمم: «ولذلك يرضى عنه ساكن الأرض وساكن السماء» كما أخبر عن ذلك جدّه رسول الله ( الله الله ) (١).



<sup>(</sup>١) أثبات الهداة: ٣/ ٥٢٤.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الحاكم: ٤ / ٤٥، فتن ابن حماد: ٦٩.

## للفضيل كلفالك

## قبسات من تراث الإمام المهدي(ﷺ)

### من كلامه في التوحيد ونبذ الغلوّ

«إن الله تعالى هو الذي خلق الأجسام وقسم الارزاق، لأنه ليس بجسم ولا حال في جسم، ليس كمثله شيء وهو السميع العليم، وأما الأثمة (﴿ الله عليم على الله تعالى فيخلق ويسألونه فيرزق إيجاباً لمسألتهم وإعظاماً لحقهم» (١).

## في علة الخلق وبعث الأنبياء وتعيين الأوصياء

يا هذا يرحمُك الله، إنَّ الله تعالىٰ لم يخلُقِ الخلق عبثًا، ولا أهملَهم سُدى، بل خلقهُمْ بقدريهِ وجَعَلَ لَهم أسماعاً وأبصاراً وقُلُوباً وألباباً، ثمَّ بعث إليهم النييّين ( المهلا) مُبشرين ومُنذرين، يأمُرُونُهم بطاعته وينهونَهم عن معصيته، ويُعرِّفونَهُمْ ماجهلوهُ من أمرِ خالقهم ودينهم، وأنزلَ عليهم كتاباً وبَعَثَ إليهم ملائكةً، يأتينَ يينهُم وبينَ مَنْ بعثهم إليهم بالفضلِ الذي جعَلَهُ لَهُم عليهم، وما آتاهُم من الدَّلاثنِ الظَّاهرةِ والبراهينِ الباهرةِ والآياتِ الغالبةِ، فمنهم مَنْ جعلَ النَّارَ عليهِ برداً وسلاماً، واتّخذهُ خليلاً، ومنهم مَنْ كلَّمهُ تكليماً، وجعل عصاهُ ثُعباناً مُبيناً، ومنهُم من أحيى الموتى بإذنِ الله، وأبرأ الأكمه والأبرص بإذن الله، ومنهم مَنْ علمهُ منطق الطَّيرِ وأُوتي مِن كُلِّ شيءٍ ثُمَّ بعثَ مُحمّداً صلى الله عليهِ وآلهِ رحمةً للعالَمين، علمهُ منطق الطَّيرِ وأُوتي مِن كُلِّ شيءٍ ثُمَّ بعثَ مُحمّداً صلى الله عليهِ وآلهِ رحمةً للعالَمين،

<sup>(</sup>١) غيبة الطرسي: ١٧٨، احتجاج الطبرسي: ٢ / ٤٧١، إثبات الهداة: ١٢ ٧٥٧.

وتمّم به نعمَتُهُ، و حَتَم به أنبياءَه، وأرسلَهُ إلى النّاسِ كَافّةً، وأظهر مِن صدقِهِ ما أظهرَ، وبيّنَ من آياته وعَلاماتِهِ مابيّن، ثُمَّ قبضهُ صلَّىٰ اللهُ عليهِ وآلهِ حميداً فقيداً سعيداً، وجَعَلَ الأمرَ بعده إلى أخيه وابن عمّه ووصيّه ووارثه عليّ بن أبي طالب ( الله الله وسياء من وُلدهِ واحداً واحداً، أحيى بهم دينه، وأتمّ بهم نوره، وجعل بينهم وبين إخوانهم وبني عمقهم والأدنينَ فالأدنينَ من ذوي أرحامهم فُرقاناً بيّناً يُعرفُ به الحُبَّةُ من المحجُوج، والإمامُ من المأموم، بأنْ عصمَهُم من الدُّنوب، وبرَّأهُم من العُيُوب، وطهَرهُم من الدَّنس، ونزَّههُم من اللّبس، وجعلهُم خزَّان علمه، ومُستودَع حكمته، وموضع سرّه، وأيَّدهُم بالدَّلائل، ولولا ذلك لكانَ النَّاسُ على سواءٍ، ولادَّعىٰ أمْر الله عزَّ وجلّ كُلُّ أحدٍ، ولما عُرفَ الحقُّ من الباطل، ولا العالمُ من الجاهل (١).

في مقام الأئمة(ﷺ)

«الّذي يجبُ عليكُمْ ولكُمْ أَن تَقُولُوا إِنَّا قُدَوَةُ اللهِ وَأَثْمَةٌ، وخَـلَفَاءُ اللهِ فَـي أُرضِـهِ وأَمَناؤُهُ عَلَىٰ خَلقِه، وحُجَجُهُ في بلادِهِ، تَعَرفُ الحَلالَ والحرامَ ونعرفُ تأويـلَ الكـتابِ وفَصلَ الخطابِ»(٢).

## في انتظام نظام الإمامة وعدم خلو الأرض من الحجة

ومن رسالة له الى سفيريه العمري وابنه: «وَقَقَكُما الله لطاعتهِ، وثبّتكما على دينهِ، وأسعدَ كُما بمرضاته، انتهى إلينا ما ذكرتُما أن الميثمي أخبركُما عن المختار ومناظراته من لقي، واحتجاجه بأنّه لا خلف غيرُ جعفر بن عليّ وتصديقه إيّاه وفهمتُ جميع ماكتبتما به ممّا قال أصحابُكما عنهُ، وأنا أعُوذُ بالله من العمى بعد الجلاء، ومّن الضّلالَةِ بعد الهُدى، ومن مُوبقات الأعمال، ومُرديات الفتن، فإنّهُ عزّ وجلّ يقولُ: ﴿ أَلَم \* أحسبَ الناسُ أن يتركُوا

<sup>(</sup>١) بحار الأتوار: ١٩٤/٥٣، معجم أحاديث الإمام المهدي: ٢٨٢/٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير العياشي: ١ / ١٦، معجم أحاديث الإمام المهدي: ٤٦٧/٤.

أن يقُولوا آمنًا وهم لا يُفتئُونَ ﴾ (١) كيف يتساقُطون في الفتنة، ويسترددُون في الحسرة، ويأخُذُونَ يميناً وشمالاً، فارقُوا دينهم، أم ارتابُوا، أم عاندوا الحقَّ، أم جهلُوا ما جاءت به الرّوايات الصّادقة والأخبارُ الصّحيحة، أو علمُوا ذلك فتناسوا، ما يعلمون أن الأرضَ لا تخلو من حُجّةٍ إمّا ظاهراً وإمّا مغُموراً.

أولم يعلموا انتظام أئمتهم بعد نبيهم (عَيَّلِيُّةٌ) واحداً بعد واحد إلى أنْ أفضى الأمر بأمر الله عزّ وجلَّ إلى الماضي يعني الحسن بن علي (المَيَّةِ) - فقام مقام آبائه (المَيَّةِ) يهدي إلى الحق وإلى طريق مُستقيم، كانُوا نوراً ساطعاً، وشهاباً لامعاً، وقمراً زاهراً، ثُمَّ اختارَ الله عدوً ووصية وجلَّ له ما عنده فمضى على منهاج آبائه (المَيَّةُ) حَذْوَ النَّعل بالنَّعلِ على عهدٍ عهده، ووصية أوصى يها إلى وصيَّ سترهُ الله عزّ وجلَ بأمره إلى غايةٍ، وأخفى مكانهُ بمشيئةٍ للقضاء السّابق والقدرِ النّافذ، وفينا موضعة، ولنا فضلَّة، ولو قَدْ أذنَ الله عزَّ وجلَّ فيما قدْ منعهُ عنهُ وأزال عنهُ ما قد جرى به من حُكمِهِ لأراهُم الحقَّ ظاهراً بأحس حليةٍ، وأبين دلالةٍ، وأوضح علامةٍ، ولأبانَ عن نفسهِ وقامَ بحُجّتهِ، ولكنَّ أقدار الله عزَّ وجلَّ لا تُغالبُ وإرادتهُ لا تُردُّ وتوفيقةُ لا يُسبَّى، فليدعُوا عنهمُ اتّباعَ الهوى، وليقيمُوا على أصلهمُ الذي كانُوا عليهِ، ولا يبحثُوا عما شرعنهُ مفياً قيل ذلك سوانا إلّا كذَّابٌ مُفترٍ، ولا يدَّعيه غيرُنا إلّا ضالٌ غويٌ، فليقتصرُوا منا على هذِه الجُملةِ دُونَ التَّفسيرِ، ويقنعُوا من ذلك بالتَّعريضِ دُونَ التَّصريح إن شاءَ اللهُ (٢).

### تقوىٰ الله والنجاة من الفتن

يقول (الله في رسالته الثانية للشيخ المفيد وهمي من الرسائل التي صدرت عنه في غيبته الكبرى: «... فلتكُنْ حرسَكَ الله بعينهِ الَّتي لا تنامُ أن تُقابل لذلك فتنةً تسبلُ نُفُوسَ قومٍ حرثتْ باطلاً لاسترهاب المُبطلينَ ويبتهجُ لدمارها المُؤمنُونَ، ويحزنُ

<sup>(</sup>۱) العنكبوت (۲۹): ۱-۲.

<sup>(</sup>٢)كمال الدين: ٥١٠، بحار الأنوار: ١٩٠/٥٣، معجم أحاديث المهدي: ٢٨٧/٤.

لذلك المجرمُونَ، وآيةً حركتِنا من هذهِ اللَّوثَة خادِثَةٌ بالحرَمِ المُعظَّم من رَجسٍ مُنافق مُذمّمٍ، مُستحلِّ للدَّمِ المُعظَّم من رَجسٍ مُنافق مُذمّمٍ، مُستحلِّ للدَّمِ المُمحرِّمِ، يعمدُ بكيدهِ أهل الإيمان ولا يبلُغُ بذلك غرضةُ من الظُّلمِ لهم والعُدوانِ، لأننا مِنْ ورَاءِ حفظِهمْ بالدُّعاءِ اللَّذي لا يُحجبُ عن مَلِكِ الأرضِ والسَّماء، فلتطمئِنَّ بدلكَ مِن أولِسيائنا القُلُوبُ، ولْسيَثَقُوا بِسالكفايَةِ مسنةُ، وإنْ راعستهُمْ بهمُ الخُطُوبُ، والعاقبةُ بجميلِ صُنعِ اللهِ سُبحانَهُ تكُون حميدةً لهُمْ ما اجتنبُوا المنهيَّ عنهُ مِنَ الذُّنُوبِ. الذُّنُوبِ.

ونحنُ نعهدُ إليك أيُها الوليُّ المخلصُ المجاهدُ فينا الظَّالمين أيَّدَكَ اللهُ بنصرهِ الذي أيَّدَ به السَّلَف من أوليائِنا الصَّالحينَ، أنَّهُ مَنِ اتَّقَىٰ ربَّهُ من إخوانِكَ في الدِّين وأخرجَ ممّا عليهِ إلىٰ مُستحقِّيهِ، كَانَ آمناً مِنَ الفتنةِ المُبطلَةِ، ومِحَنِها المُظلمةِ المُضِلَّةِ ومَنْ بَحْلَ مِنهُم بما أعارهُ اللهُ من نعمِتهِ علىٰ مَن أمرَهُ بصلَتِهِ، فإنَّه يكُونُ خاسراً بذلِكَ لأولاهُ وآخرَتِهِ، ولو أنَّ أشياعَنَا وَقَقَهُمُ اللهُ لِطاعَتهِ علىٰ الجيماعِ من القُلُوبِ فِي الوَقاءِ بِالعهدِ علَيهمْ لَمَا تأخرَ عنهُمُ السَّمنُ بلقائنا...» (١).

مرزتمية تكوية راصي

رعايته للمسلمين

«... فإنا نحيط علماً بأنباثكم ولا يعزب عنا شيء من أخباركم ومَعْرِفَتِنا بالذُّلُ الَّذي أصابَكُمْ مُذْ جَنَحَ كَثيرٌ منكُمْ إلىٰ ماكانَ السَّلَفُ الصَّالِحُ عنهُ شاسِعاً، ونَبدُوا العهدَ المأخُوذَ ورَاءَ ظُهُورِهِم كَانَّهُمْ لا يَعلمُونَ.

إِنَّا غيرُ مُهمِلِينَ لَمُراعَاتِكُمْ، ولا ناسينَ لِلذِكرِكُمْ، ولَولا ذلك لَنَزَلَ بِكُمُ الَّلاُوَاءُ واصطَلَمَكُمُ الأَعدَاءُ فَا تَقُوا اللهِ جَلَّ جَلالُهُ وظاهرُونا عَلَىٰ انتياشِكُمْ مِنْ فِتْنَةٍ قد أَنافَتْ عَلَيْكُمْ يَهلِكُ فِيها مَنْ حُمَّ أَجَلُهُ ويُحْمَىٰ عَنْها مَنْ أَدرَكَ أَمَلَهُ، وهِيَ أَمارَةٌ لأُزُوفِ حَرَكَتِنا ومُباثَتِكُمْ يِأْمُرِنا وَنَهْيِنا، واللهُ مُتَمَّ نُورِهِ ولؤكرِهَ الْمُشرِكُونَ »(٢).

<sup>(</sup>١) احتجاج الطبرسي: ٢ / ٤٩٨.

<sup>(</sup>٢) احتجاج الطبرسي: ٢ / ٤٩٥.

### الاستعداد الدائم للظهور

فَلْيَعْمَلُ كُلُّ امْرىءٍ مِنكُمْ بِمَا يَقَرُبُ بِهِ مَن مَحَبَّيْنا، ويَتَجَنَّبُ مَا يُدُنيهِ مِنْ كَراهَتِنا وسَخَطِنا فَإِنَّ أَمْرَنا بَعْتَةً فُجاءَةٌ حِينَ لا تُنفَعُهُ تَوْبَةٌ وَلا يُنجِيهِ مِنْ عقابِنا نَدَمٌ علَىٰ حَوبةٍ واللهُ يُلْهِمُكُمُ الرُّشْدَ، ويَلْطُفُ لَكُمْ في التَّوفِيقِ بِرَحْمَتِهِ (١).

### نماذج من أجوبته القصيرة

ومن أجوبته ( الله على أسئلة اسحاق بن يعقوب : «أما ماسألت عنه أرشدك الله وثبتك من أمر المنكرين لي من أهل بيتنا وبني عمّنا فأعلم أنه ليس بين الله عز وجل وبين أحد قرابة، ومّن أنكرني فليس متّي وسبيله سيل ابن نوح، أما سبيل عمّي جعفر وولده فسيل إخوة يوسف ( الله )...

وأما أموالكم فما نقبلها إلّا لتطهروا، فمن شاء فليصل ومَن شاء فليقطع... وأما ظهور الفرج فإنه الى الله تعالى ذكره وكذب الوقاتون... وأما ما وصلتنا به فلا قبول عندنا إلّا لما طاب وطهر... وأكثروا الدعاء بتعجيل الفرج فإن في ذلك فرجكم...»(٢).

## نماذج من أدعيته وزياراته

من دعائه للمؤمنين عامة: «إلهي بِحَقِّ مَنْ ناجاكَ، وَبِحقِّ مَنْ دَعاكَ فِي الْبَرَّ وَالْمَوْمِنِينَ وَالْمَوْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ والْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِينَانِينَا وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَا

<sup>(</sup>١) احتجاج الطبرسي: ٢ / ٤٩٥.

<sup>(</sup>٢)كمال الدين: ٤٨٣، غيبة الطوسى: ١٧٦.

خُرَباءِ الْسَمُؤْمِنِينَ وَالْسَمُؤْمِناتِ بِسَالرَّهُ إِلَسَىٰ أَوْطَسَانِهِمْ سَسَالِمِينَ غَانِمِينَ، بِـمُحَمَّدٍ وَآلِيهِ أَجْمَعِينَ»<sup>(۱)</sup>.

من دعائه في قنوته: «... وأسئلُك باسمك الذي خلقت به خلقك ورزقتهم كيفَ شئت وكيفَ شاؤوا، يامَن لا يُغيّرُه الأيّام والليالي أدعُوك بِمَا دَعاكَ به نُوحٌ حينَ ناداكَ فأنجَيْتَهُ ومَن مَعهُ وأهلكت قومه، وأدعوك بِمَا دَعاكَ ابراهيمُ خَليلك حينَ ناداكَ فأنجَيْتَهُ وَجعلت النّار عليه بَرداً وَسَلاماً، وأدعوك بِمَا دَعاكَ بِه موسىٰ كليمُك حينَ ناداكَ فَفَلَقْت لَهُ البَحرَ فَأَنْجَيْتَهُ وَيَنِي إِسْرائِيلَ، وَأَغْرَقْتَ فِرْعُونَ وَقَوْمَهُ فِي الْيَمِّ، وَأَدْعوكَ بِما دَعاك بِهِ عِيسَىٰ البَحرَ فَأَنْجَيْتَهُ وَيَنِي إِسْرائِيلَ، وَأَغْرَقْتَ فِرْعُونَ وَقَوْمَهُ فِي الْيَمِّ، وَأَدْعوكَ بِما دَعاك بِه عِيسَىٰ رُوحُك جِينَ نَاداكَ، فَنَجَيْتَهُ مِنْ أَعْدائِهِ وَإِلَيْك رَفَعْتَهُ، وَأَدْعُوكَ بِما دَعاك به حَيبُك وصَفِينًك رُوحُك جِينَ نَاداكَ، فَنَجَيْتَهُ مِنْ أَعْدائِهِ وَإِلَيْك رَفَعْتَهُ، وَأَدْعُوكَ بِما دَعاك به حَيبُك وصَفِينًك وَوَيَهُ كُو مُنَا اللّهُ عَلَيْه وَآلِهِ، فَاستَجَبْتَ لَهُ وَمِنَ الأَخْرَابِ نَجَيْتَهُ، وَعَلَىٰ أَعْدَائِكَ نَصَرْتَهُ، وَأَدْعُوكَ بِما دَعاك به حَيبُك وصَفِينًك وَلَيْكُ مُحَمَّدٌ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْه وَآلِهِ، فَاستَجَبْتَ لَهُ وَمِنْ الأَخْرَابِ نَجَيْتَهُ، وَعَلَىٰ أَعْدَائِكَ نَصَرْتَهُ، وَأَدْعُوكَ بِما دَعاك به حَيبُك وصَفِينًك وَلَيْتُ اللهُ عَلَيْه وَاللّه إللهُ عَلَيْه وَالأَمْرُ، يامَنْ أَعْدَائِكَ مَعْمَلُك بِاسْمِك الَّذِي إِذَا دُعِيتَ بِهِ أَجَنْتَهُ، يَا مَنْ لا تُخَلُقُ وَالأَمْرُ، يامَنْ أَحاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَدَدًا عَلَيْه وَلا يُتِرْمُهُ إِلْحَاحُ الْمُلِحِينَ.

أَسْفَلُكَ أَنْ تُصَلِّى عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُّحَمَّدٍ خَيْرَتِكَ مِنْ خَلْقِكَ، فَصَلِّ عَلَيْهِمْ بِأَفْضَلِ صَلَواتِكَ، وَصَلِّ عَلَىٰ جَمِيعِ النَّبِيِّنَ وَالْمُرْسَلِينَ الَّذِينَ بَلَغوا عَنكَ الْهُدَىٰ، وَعْقَدُوا لَكَ الْمُواثِيقَ بِالطَّاعَةِ، وَصَلِّ عَلَىٰ عِبادِكَ الصَّالِحِينَ، يا مَنْ لا يُخْلِفُ الْمِيعادَ أَنْجِزْلِي ما وَعَدْتَنِي، الْمُواثِيقَ بِالطَّاعَةِ، وَصَلِّ عَلَىٰ عِبادِكَ الصَّالِحِينَ، يا مَنْ لا يُخْلِفُ الْمِيعادَ أَنْجِزْلِي ما وَعَدْتَنِي، وَصَبِّرْهُمْ، وَانْصُرْنِي عَلَىٰ أَعْدَائِكَ وَأَعْداءِ رُسولِكَ، وَلا تُحَيَّبُ وَاجْمَعْ لِي أَصْحابِي، وَصَبِّرْهُمْ، وَانْصُرْنِي عَلَىٰ أَعْدَائِكَ وَأَعْداءِ رُسولِكَ، وَلا تُحَيَّبُ وَاجْمَعْ لِي أَصْحابِي، وَصَبِّرْهُمْ، وَانْصُرْنِي عَلَىٰ أَعْدَائِكَ وَأَعْداءِ رُسولِكَ، وَلا تُحَيِّبُ وَاجْمَعْ لِي أَعْدَائِكَ وَأَعْداءِ رُسولِكَ، وَلا تُحَيِّبُ وَالْمُعْرَبِي مَنْ خَلْقِكَ، أَسِيرٌ بَيْنَ يَدَيْكَ، سَيِّدِي أَنْتَ النَّذِي مَنْفَتَ عَلَيْ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ، وَأَنْ تُعْرَبِي مَا وَعَدْتَنِي، إِنَّكَ أَنْتَ الصَّادِقُ، وَلا تُخْلِفُ الْمِيعادَ، وَأَنْتَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ، وَأَنْ تُنْجِزَ لِي ما وَعَدْتَنِي، إِنَّكَ أَنْتَ الصَّادِقُ، وَلا تُخْلِفُ الْمِيعادَ، وَأَنْتَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِ شَعْمَدٍ، وَأَنْ تُعْرَبِي مِنْ وَالْمُ لَوْلِكُ أَنْ تَصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ، وَأَنْ تُعْرَبِي مِا وَعَدْتَنِي، إِنَّكَ أَنْتَ الصَّادِقُ، وَلا تُخْلِفُ الْمِيعادَ، وَأَنْتَ عَلَىٰ مُحَمَّدِ وَآلِ شَعْرَالُي مَا وَعَدْتَنِي، إِنَّكَ أَنْ قَالَ الْمُعَامِ وَآلُولُ مَالُكُ وَالْمُ الْمُعِلَى الْمُعْتَدِي وَالْمُعْمَالِي الْمُعْرِقِي وَلا تُخْلِفُ الْمُعْرِي وَالْمَا مِعْدَالِكُ مَا وَعُدْتَنِي، إِنَّكَ أَنْتُ الصَّادِقُ، وَلا تُخْلِفُ الْمُعِيمِادَ، وَأَنْتَ عَلَىٰ مُعْرَالِ مُنْ اللهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْرِقُولُ لَلْمُ الْمُعْرِقِي الْمُعْلِقُ الْمُولِلْ مُعْرَبِي الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُولِقُ الْمُولِقُ الْمُولِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُولِقُ الْمُعْتَلِقَ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْتِي الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْتِلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْتَلِقَ

<sup>(</sup>١) مهيج الدعرات للسيد ابن طاووس: ٢٩٥ الصحيفة المهدية للفيض الكاشاني: ١١٢.

<sup>(</sup>٢) مهج الدعوات : ٦٨.

نماذج من زياراته: «الله أكبر الله أكبر، لا الله إلا الله والله أكبر، ولله الحمد، الحمد لله الذي هدانا لهذا، وعرّفنا أولياء أه وأعداء أه، ووفّقنا لزيارة أثمتنا ولم يجعلنا من المعاندين الناصبين ولا من العُلاة المفوّضين ولا من المرتابين المُقصّرين، السّلامُ عَلَىٰ وَلِيّ اللهِ وَابْنِ أَوْلِياءِ اللهِ وَبَوَارِ أَعْدَائِهِ السّلامُ عَلَىٰ النّورِ الّذِي أَرادَ أَوْلِياءِ اللهِ وَبَوَارِ أَعْدَائِهِ السّلامُ عَلَىٰ النّورِ الّذِي أَرادَ أَوْلِياءِ اللهِ وَبَوَارِ أَعْدَائِهِ السّلامُ عَلَىٰ النّورِ الّذِي أَرادَ أَهْلُ الْكُفْرِ إِطْفَاءَهُ، فَأَبَىٰ اللهُ إِلّا أَنْ يُبَعَ لَورَهُ بِكُرْهِمِ وَأَمَدّهُ بِالْحَياةِ حَتّىٰ يُظهرَ عَلَىٰ يَدِهِ الْحَقّ بِرغُمِهِمْ، أَشْهَدُ أَنَّ اللهُ اصْطَفَاكَ صَغيراً وَأَكْمَلَ لَكُ عُلُومَهُ كَبِيراً، وَأَنْكَ حَيٍّ لا تَمُوتُ حَتَىٰ بَيْطِنَ الْجِبْتَ وَالطَّاعُوت.

اللَّهُمَّ صَلَّ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ خُدَّامِهِ وَأَغُوالِهِ، عَلَىٰ هَيْبَتِهِ وَثَأْيِهِ، وَاسْتُرَهُ سِثُواً عَزِيزاً وَاجْعَلْ لَهُ مَعْقِلاً حِرِيزاً وَاشْدُدِ اللَّهُمَّ وَطَأَتَكَ عَنَىٰ مُعانِدِيهِ، وَاخْرُسْ مَوَالِيهِ وَزاثِريهِ. اللَّهُمَّ كَمَا جَعَلْتَ قَلْبِي بِذِكْرِهِ مَعْمُوراً، فَاجْعَلْ سِلاحِي بِنصْرَتِهِ مَشْهُوراً وَإِنْ حال بَيْنِي وَيَنْنَ لِقَاثِهِ الْمَوْتُ الَّذِي قَلْبِي بِذِكْرِهِ مَعْمُوراً، فَاجْعَلْ سِلاحِي بِنصْرَتِهِ مَشْهُوراً وَإِنْ حال بَيْنِي وَيَنْنَ لِقَاثِهِ الْمَوْتُ الَّذِي جَعَلْتَهُ عَلَىٰ عِبَادِكَ حَتْماً مَقْضِيّاً وَأَقْدَرْتَ بِهِ عَلَىٰ خَلِيقَتِكَ رَعْماً، فَابْعَثْنِي عِنْدَ خُرُوجِهِ، ظَاهِراً مِنْ حَفْرَتِي، مؤْتَزِراً كَفَنِي، حَتَّىٰ أُجَاهِدَ بَيْنَ يَدَيْهِ، فِي الصَّفَّ الَّذِي أَثْنَيْتَ عَلَىٰ أَهِلِهِ فِي كِنَا مِنْ مَوْتَوْراً كَفَنِي، حَتَّىٰ أُجَاهِدَ بَيْنَ يَدَيْهِ، فِي الصَّفَّ الَّذِي أَثْنَيْتَ عَلَىٰ أَهِلِهِ فِي كِتَابِكَ، فَقُلْتَ ﴿ كَأَنَهِمْ بْنِيانٌ مَرْصُوصٌ ﴾.

اللَّهُمَّ طَالَ الانْتِظَارُ، وَشَمُتَ بِنَا الْفَجَّارُ، وَصَعُبَ عَلَيْنَا الانْتِصَارُ، اللَّهُمَّ أَرِنَا وَجُهَ وَلِيَّكَ الْمَيْمُونَ، فِي حَياتِنَا وَبَعْدَ الْمَنُونِ، اللَّهُمَّ إِنِّي أَدِينُ لَكَ بِالرَّجْعَةِ، بَيْنَ يَدَيْ صَاحِبِ هَـٰذِهِ الْبُقْعَةِ، أَلْغَوْثَ أَلْغَوْثَ، أَلْغَوْثَ، يَا صَاحِبَ الزَّمَانِ، قَطَعْتُ فِي وُصْلَتِكَ الْخُلاَّنَ، وَهَجَرْتُ

<sup>(</sup>١) ضمن صلوات طويلة على النبي وأوصيانه (عَلِيَكُونُ)، غيبة الطوسي: ١٦٥، الصحيفة المهدية: ٥٣.

لِزِيارِتِكَ الأَوْطانَ، وَأَخْفَيْتُ أَمْرِي عَنْ أَهْلِ الْبُلْدانِ لِتَكُونَ شَفِيعاً عِنْدَ رَبَّكَ وَرَبِّي، وَإِلَىٰ آبائِكَ مَوَالِيَّ فِي حُسْنِ التَّوْفِيق، وَإِسْباغِ النِّعْمَةِ عَلَيَّ، وَسَوْقِ الإِحْسانِ إِلَيَّ.

اللَّهُمُّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَعَلَىٰ آلِ مُحمَّدٍ، أَصْحابِ الْحَقِّ، وَقادَةِ الْخَلْقِ، وَاستَجِبْ مِنِّي ما دَعوْ تُكَ، وَأَغْطِني مالَمْ أَنْطقْ بِهِ فِي دُعائِي، وَمِنْ صَلاحٍ دِينِي وَدُنْيايَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، وَصَلَّى اللهُ عَلَىٰ مُحمَّدٍ وَآلِهِ الطَّاهِرِينَ.

ثُمَّ ا دُخُلِ الصَّفَّة فَصَلِّ رَكْعَتَيْنِ وَقُلْ: اللَّهُمَّ عَبُدُكَ الزَّائِرُ فِي فِناءِ وَلِيَّكَ الْمَزُور، الَّذِي فَرَضْتَ طَاعَتَهُ عَلَىٰ الْعَبِيدِ وَالأَخْرَارِ، وَأَنقَذْتَ بِهِ أَوْلِياءَكَ مِنْ عَذَابِ النَّارِ، اللَّهُمَّ اجْعَلْهَا زِيَارَةً مَقْبُولَةً ذَاتَ دُعاءٍ مسْتَجاب مِنْ مُصَدِّقٍ بَوَلِيَّكَ غَيْرَ مُرْتَابٍ، اللَّهُمَّ لا تَجْعَلْهُ آخِرَ الْعَهْدِ بِهِ وَلا بِزِيارَتِهِ، وَلا تَفْطَعُ أَثَرِي مِنْ مَشْهَدِهِ، وَزِيارَةِ أَبِيهِ وَجَدِّهِ، اللَّهُمَّ اخْلُفْ عَلَيَّ نَفَقَيى، بِهِ وَلا بِزِيارَتِهِ، وَلا تَفْطَعُ أَثَرِي مِنْ مَشْهَدِهِ، وَزِيارَةِ أَبِيهِ وَجَدِّهِ، اللَّهُمَّ اخْلُفْ عَلَيَّ نَفَقَيى، وَانْفَعْنِي بِما رَزَقْتَني، فِي دُنْيَاي وَآخِرَتِي وَلا خُوانِيَ وَأَبُويَ وَجَمِيعٍ عِثْرِتِي، أَسْتَوْدِعُكَ اللهُ أَيُهُ الإمامُ الذي يَفوزُ بِهِ المؤمنونَ وَيَهلِكُ عَلَى يَدِيهِ الكَافِرونَ المَكَذِّبُونَ...» (١).

مرز تحية ترسي سدى

<sup>(</sup>١) مصباح الزائر للسيد ابن طاووس: ٣٢٧ الصحيفة المهدية: ١٧٣ معجم أحاديث المهدي: ١١/٤.

# الفهرس التفصيلي

| فهرس اجمالي فهرس اجمالي                                                                              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مقدمة المجمع العالمي لأهل البيت ﷺ٧                                                                   |
| الباب الأول:                                                                                         |
| الفصل الأول: الإمام المهدي المنتظر الله في سطور١٧                                                    |
| الفصل الثاني: المهدي الموعود وغيبته في بشارات الأديان                                                |
| البشارات بالمنقذ في الكتب المقدسة٢٢                                                                  |
| رسوخ الفكرة في الديانتين اليهودية والنصرانية٢٣                                                       |
| الإيمان بالمصلح العالمي في الفكر غير الديني ٢٥                                                       |
| طول عمر المصلح في الفكر الانساني                                                                     |
| الإيمان بالمهدي الله تجسيد لحاجة فطرية                                                               |
| موقف الفكر الانساني من غيبة المهدي الله الله الله الفكر الانساني من غيبة المهدي الله الله المالم الم |
| الفكر الديني يؤمن بظهور المصلح العالمي بعد غيبة                                                      |
| الاختلاف في تشخيص هو ية المنقذ العالمي                                                               |
| الخلط بين البشارات و تأويلها ٣٢                                                                      |
| منهج لحل الاختلاف                                                                                    |
| المهدي الإمامي وحل الاختلاف                                                                          |
| البشارات السماوية لا تنطبق على غير المهدي الإمامي ٣٧                                                 |
| البشارات وغيبة الإمام الثاني عشر٣٨                                                                   |

| البشارات وخصوصيات المهدي الإمامي ٣٠                                |
|--------------------------------------------------------------------|
| البشارات وأوصاف المهدي الإمامي                                     |
| الاهتداء الى هوية المنقذ على ضوء البشارات٢                         |
| الاستناد الى بشارات الكتب السابقة ومشكلة التحريف ٣                 |
| الاستناد الى ما صدّقه الاسلام من البشارات ٥٤                       |
| تأثير البشارات في صياغة العقيدة المهدوية                           |
| نتائج البحث                                                        |
| لفصل الثالث: المهدي الموعود وغيبته في القرآن الكريم ٣٥٠            |
| ١ ـ عدم خلو الزمان من الإمام٥٥                                     |
| الإمام المنقذ من الضلالة ٨٠٠                                       |
| المواصفات القرآنية لإمام الهدئ                                     |
| مصداق الإمام في عصر نا الحاضر                                      |
| ٢ ـ في كل زمان إمام شهيد على أمته                                  |
| صفات الشهيد الإمام                                                 |
| الشهيد عنده علم الكتاب                                             |
| ٣ۦلا يخلو زمان من هادٍ الى الله بأمره٧٠                            |
| معنى «الهادي» في القرآن٠٠٠                                         |
| الهادي منصوب من الله ١٤                                            |
| لفصل الرابع : المهدي الموعود وغيبته في المتفق عليه من السُّنَّة ٧٧ |
| ١ ـ حديث الثقلين ٧٨                                                |
| اللفظ المتواتر :كتاب الله وعترتي                                   |
| دلالات الحديث على وجود الإمام                                      |

| مصداق أهل البيت ﷺ٨٣                                                 |
|---------------------------------------------------------------------|
| عصمة الإمام وتوفر شروط الحديث٨٤                                     |
| مصداق الحديث في العصر الحاضر                                        |
| ٢ ـ احاديث الخلفاء الاثني عشر ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| الفأظ الأحاديث ٨٧                                                   |
| دلالاتها على وجود الإمام المهدي ﷺ                                   |
| ترابط أحاديث حجة الوداع٩٠                                           |
| مصداق الخلفاء الاثني عشر٩١                                          |
| دراسة الأحاديث مستقلة                                               |
| دلالة الواقع التأريخي ٩٣                                            |
| دلالة الواقع التأريخي                                               |
| أثمة العترة هم المصداق الوجيك يرسي                                  |
| الاتفاق على أن المهدي خاتم الخلفاء الاثني عشر                       |
| ٣-حديث الأُمة الظاهرة القائمة بأمر الله                             |
| ٤ ـ أحاديث عدم خلو الزمان من الإمام القرشي المنقذ من الميتة         |
| الجاهلية                                                            |
| معنى الأمر في الكتاب والسنّة                                        |
|                                                                     |
| الباب الثاني :                                                      |
| الفصل الأول: نشأة الإمام المهدي علي ١٠٩                             |
| تاريخ الولادة ١٠٩                                                   |
| ته ات خد ه لاد ته الله الله الله الله الله الله الله ا              |

| ۱۱۳ | كيفية وظروف الولادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۱٤ | الإخبار المسبق عن خفاء الولادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 117 | خفاء الولادة علامة المهدي الموعود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | الفصل الثاني: مراحل حياة الإمام المهدي على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۱۲۱ | الفصل الثالث: الإمام المهدي في ظل أبيه المنتج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | دور الإمام العسكري الله في إعلان الولادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | حضوره وفاة أبيه الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | الباب الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | الفصل الأول: الغيبة الصغرى للإمام المهدي للله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 177 | تسلمه مهام الإمامة صغيراً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | صلاته على أبيه وإعلان وجوده روروسين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | أهدافه على أبيه أبيه أبيه أبيه الصلاة على أبيه أبيه أبيه المسابة على أبيه المسابقة على المسابقة على أبيه المسابقة على المسابقة على المسابقة على المسابقة على المسابقة على المسابقة على المسابقة |
| ۱۳۳ | غيبتا الإمام المهدي الله المهدي الملامي الملامية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | الفصل الثاني: اسباب الغيبة الصغرى والتمهيد لها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٣٧ | تمهيد النبي على والائمة على لغيبة الإمام المهدي على النبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | فلسفة مرحلية الغيبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١٤٤ | تعقيب السلطة العبّاسية لخبر الإمام الله الله السلطة العبّاسية لخبر الإمام الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٤٧ | الفصل الثالث: انجازات الإمام المهدي عليه في الغيبة الصغرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱٤٧ | إثبات وجوده وإمامته ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | إكمال ما تحتاجه الأمة من معارف الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | تثبت نظام النباية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| 101 | حفظ الكيان الإيماني                                      |
|-----|----------------------------------------------------------|
| ۱٥٣ | إصدار الرسائل والتوقيعات                                 |
| 100 | لقاء الإمام المهدي الله بأتباعه المؤمنين                 |
| ۱۰۸ | إعلان انتهاء الغيبة الصغرى                               |
|     | 4.44                                                     |
|     | الباب الرابع                                             |
| ۱٦٣ | الفصل الأول: الغيبة الكبرى للإمام المهدي الله وأسبابها   |
| ۱٦٣ | الاطار العام في لتحرّك الإمام ﷺ                          |
| 178 | علل الغيبة في الأحاديث الشريفة                           |
| 177 | ١ _استجماع تجارب الأمم السابقة                           |
| ۱7۸ | ٢ ـ العامل الأمني                                        |
|     | ٣- السماح بوصول الحق للجميع لخروج وكائع الله             |
| 179 | ٤ ـ التمحيص الاعدادي لجيل الظهور                         |
| ۱۷۰ | ٥ ـ اتضاح عجز المدارس الأخرى                             |
| 171 | ٦ ـ حفظ روح الرفض للظلم                                  |
|     | ٧_صلاح أمره وأمر المؤمنين به٧                            |
| ۱۷۲ | ٨ ـ عدم توفر العدد المطلوب من الأنصار                    |
| ۱۷۳ | الفصل الثاني: انجازات الإمام المهدي الله في غيبته الكبرى |
| ۱۷۳ | رعايته للكيان الاسلامي                                   |
| ۱۷٤ | حفظ الاسلام الصحيح و تسديد العمل الاجتهادي               |
|     | تسديد الفقهاء في عصر الغيبة                              |
| ۱۷۸ | أصحاب الإمام الله في غيبته الكبرى                        |

| ۱۷۹         | الالتقاء بالمؤمنين في غيبته الكبرى               |
|-------------|--------------------------------------------------|
| ۱۸۰         | ترسيخ الإيمان بوجوده                             |
| ۱۸۰         | حضور موسم الحج                                   |
| ۱۸۳         | الفصل الثالث: تكاليف عصر الغيبة الكبرى           |
|             | أهمية الانتظارأهمية الانتظار                     |
| ۱۸۸         | حقيقة الانتظار                                   |
| 197         | شروط الانتظار                                    |
| 198         | الانتظار و توقع الظهور الفوري                    |
|             |                                                  |
|             | الباب الخامس                                     |
| 199         |                                                  |
|             | ملاحظات بشأن علائم الظهور بريرين وسيمان          |
|             | العلائم الحتمية وغير الحتمية                     |
| ۲.,         | اللغة الرمزية في احاديث العلامات                 |
|             | أبرز علائم الظهور                                |
| ۲۰۳         | زوال علل الغيبة                                  |
| ۲۰۷         | الفصل الثاني: سيرة الإمام المهدي الله عند الظهور |
| ۲۰۸         | خصائص الدولة المهدوية في القرآن الكريم           |
| ۲۰۸         | ١ ـ اتمام النوري الإلهي وأظهار الإسلام           |
| ۲۰۹         | ٢ ـ استخلاف صالحي المؤمنين                       |
| ۲۱.         | ٣_اقامة المجتمع التوحيدي الخالص                  |
| <b>ሃ</b> ነ• | ٤ ـ تحقق الغاية من خلق النوع الإنساني            |

| ٥ _انهاء الردة عن الدين الحق٢١١                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| تاريخ ظهور الإمام المهدي اللهادي الملامي الملامية                                    |
| مكان ظهوره على وانطلاقة ثورته                                                        |
| وقفة عند خطبتي إعلان الثورة                                                          |
| إعلان اهداف الثورة                                                                   |
| الاستجابة لاستنصاره ومبايعته٢١٥                                                      |
| خروجه الى الكوفة وتصفية الجبهة الداخلية٢١٦                                           |
| دخوله بيت المقدس ونزول عيسي الله                                                     |
| قتل الدجال وانهاء حاكمية الحضارات المادية٢١٨                                         |
| سيرته سيرة جدّه رسول الله ﷺ ٢١٩                                                      |
| سيرته سيرة جدّه رسول الله على ٢١٩ ٢٢٠ ٢٢٠                                            |
| شدّته مع نفسه ورأفته بأنكو آيات بي الموجر سي ٢٢٠                                     |
| سيرته القضائية ٢٢١                                                                   |
| سيرته تجاه الأديان والمذاهب٢٢٢                                                       |
| محاربة البدع ونفي تحريف الغالين والمبطلين٢٢٣                                         |
| سيرته الادارية ۲۲۶                                                                   |
| سيرته الجهادية ٢٢٤                                                                   |
| سيرته المالية ۲۲٦                                                                    |
| الصورة العامة للدولة المهدوية في النصوص الشرعية ٢٢٧٠٠٠٠٠٠                            |
| الفصل الثالث: قبسات من تراث الإمام المهدي على ١٣١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| من كلامه في التوحيد ونبذ الغلق٢٣١                                                    |
| في علَّة الخلق وبعث الأنبياء وتعيين الأوصياء٢٣١                                      |

| ۲۳۲  | • | • | • | • | • | • |     | •   | • |   | •  |   | ٠. | •  | • |   | • | • | •  |     | •   | •          |   |      |          | • • |     | •  | ٠. | •        | 2        | 9  | 4   | 4   | 1  | {} | ام  | مة | ٠,٠ | فح         |
|------|---|---|---|---|---|---|-----|-----|---|---|----|---|----|----|---|---|---|---|----|-----|-----|------------|---|------|----------|-----|-----|----|----|----------|----------|----|-----|-----|----|----|-----|----|-----|------------|
| ۲۳۲  |   | • |   | • |   | • |     |     | • | ٠ | عة | 7 | >  | JI | ز | , | 4 | ر | غر | ,   | Ś   | <b>!</b> } | و | حا   | <b>:</b> | ۵.  | عد  | ود | ā  | ام       | م<br>زمر | ¥  | ۱   | U   | ij | ام | ظا  | نت | ١   | في         |
| ۲۳۳  |   |   |   |   |   |   |     | •   | • | ٠ | •  | • |    |    |   |   |   |   | •  |     |     | •          |   |      | ٠        | • ( | ٠.  | غة | ١, | ن        | A        | اة | ×   | الن | و  | له | úÍ  | ی  | و   | تة         |
| 44.5 |   |   | • | • | • | • | ٠.  |     |   | • | •. |   |    | •  | • | • | • | • | •  | •   | •   | •          | • |      | ٠        | •   | • • | •  | ٠, | •        | • (      | ڹ  | *   | ۰   | •  | لل | l a | يت | عا  | رد         |
| ٥٣٢  |   |   |   | • | • | • |     | •   |   | • | •  | • | ٠, |    | • | • |   | ٠ | •  | • • |     | ٠          | • | •    | •        | •   | . , |    | ور | 8        | اذا      | ľ  | ئم  | دا  | Jļ | اد | ふ   | z: |     | <b>الا</b> |
| 730  |   |   |   | • | • | • | •-• |     | ٠ | • | •  |   |    |    |   | • |   |   | •  | ٠.  | •   |            | • | •-•  |          | •   | ة   | یر | φ  | لة       | ١.       | ته | وب  | ÷   | Í  | ن  | A   | ٔج | اذ  | نہ         |
| 770  |   | • |   | • |   | • |     | . , | • | • |    | • |    |    |   |   | • | • | •. | • • | •   | •          | • | ٠. • | •        | •   | ته  | را | یا | <u>ز</u> | و        | نه | ىين | دد  | ١, | ٺ  | A   | ج  | ś٤  | نہ         |
| የ٣٩  |   |   |   | • | • |   |     |     |   | • | •  | • | ٠. |    |   |   |   |   |    |     | . • |            | • |      |          | •   | ٠.  | •  | ٠. | •        | ر        | لم | ٠., | نه  | 2  | ١, | ٠   | ر٠ | 8   | الف        |

